
Zeitschrift: Werk - Archithese : Zeitschrift und Schriftenreihe für Architektur und
Kunst = revue et collection d'architecture et d'art

Band: 65 (1978)

Heft: 19-20: Bilanz 78

Artikel: Aspekte heutiger "Kunst"

Autor: Hüttinger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-50129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-50129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 werk-archithese 19-20

Eduard Hüttinger

Aspekte heutiger«Kunst»

Der folgende Text entstammt
einem Vortrag, der im
Wintersemester 1972/73 an der Universität

Bern in einem Zyklus
«Kulturhistorischer Vorlesungen»
über «Kunst heute, Betrachtungen

im Lichte zeitgenössischer
Tendenzen» gehalten und 1974
in einer gleichnamigen Schrift
publiziert worden ist (Verlag
Herbert Lang, Bern und
Frankfurt/M., 1974, S. 105-128). Dem
Ansinnen der Redaktion von
werk • archithese, ihn jetzt in zwar
- durch die Redaktion - gekürzter

Form, aber doch mit den
wesentlichen Gedankengängen neu
zugänglich zu machen, stand ich
zunächst ablehnend gegenüber.
Deshalb vor allem, weil der Vortrag

bewusst und willentlich sich
die Freiheit - gelegentlich die
Narrenfreiheit - einer bisweilen
polemischen Argumentation
herausnimmt, die mitunter auch vor
kritischen Pauschalurteilen nicht
zurückschreckt. Wie stets in
derartigen Fällen blieb der Applaus
von der falschen, unerwünschten
Seite nicht aus - es gehört dies
nun einmal auch zu der heutigen
Situation der sogenannten
«Kunstszene». Da aber trotz der
essayistisch unverbindlichen und
frei schweifenden Form der
Darlegungen in ihnen offenbar doch
ein paar die Beschaffenheit der

heutigen Kunstszene charakterisierende

Momente zur Sprache
kommen, stimmte ich schliesslich
dem teilweisen Wiederabdruck
zu, um so mehr, als die vorliegende

Nummer von werk •archithese

gerade die zwei entscheidenden,

ineinander unlösbar
verschlungenen Phänomene thematisiert:

das Kunstvermittlertum
und das Problem der «Avantgarde».

Dass das Kunstvermittlertum
weiterhin sich in einer von

Ratlosigkeit geprägten Krise
befindet, braucht wohl nicht näher
demonstriert zu werden. Vollends

die Diskussion um das
Problem der Avantgarde hat erst seit
1972/73 ihren Zenith erreicht;
sie zeigt deutlich, dass da so etwas
wie eine neuralgische Kernzone
sich öffnet, und zwar sowohl in
bezug auf die «Vermittlung» als
auch in Hinsicht auf das
«Produkt» - «Szene» und «Künstler»
sind gleichermassen einbegriffen.

Musste ich erneut das Thema
abhandeln, würde ich es explicite
am Leitfaden des
Avantgardismus-Problems tun, nachdem
längst klar geworden ist, dass jede
jeweilige Moderne sich ihre
jeweils eigenen Historismen (und
Mythen) zu bilden gesucht hat -
mit was für Erfolgen oder Misserfolgen

auch immer. Ich würde so
weit gehen, als geschichtlichen

Ausgang die alte Debatte der
«Querelle des Anciens et des
Modernes» einzubeziehen, um
den säkularen Prozess zu verfolgen,

in dem sich Literatur und
Kunst der Neuzeit vom Kanon
der Antike als ihrer vorbildhaften
Vergangenheit gelöst haben, wobei

am Ende, wie H.R. Jauss
aufwies, das Programmwort «mo-
dernite» sich nur noch von sich
selber absetzt. Im übrigen wären
die früheren einschlägigen
Beiträge zu streifen, namentlich
diejenigen im Bande der Bayerischen

Akademie der Schönen
Künste, Avantgarde, Geschichte
und Krise einer Idee (1966),
zumal mit den Äusserungen von
Holthusen und Gehlen, ebenso
die Schriften von Donald D.
Egbert, The Idea of Avant-Garde in
Art and Politics (1967), und Re-
nato Poggioli, The Theory of the
Avant-Garde (1968), gefolgt von
Maurizio Calvesis zweibändigem
Werk Le due avanguardie (1971).
Im deutschsprachigen Bereich
trat die Diskussion in eine neue
Phase mit Peter Bürgers Theorie
der Avantgarde (1974), auf die
zwei Jahre später verschiedene
Autoren kontradiktorisch
reagierten: «Theorie der Avantgarde»,

Antworten auf Peter Bürgers
Bestimmung von Kunst und
bürgerlicher Gesellschaft, herausge¬

geben von W. Martin Lüdke
(1976). Das bisweilen
abstrakthermetische Grade gewinnende
Reflexionsniveau dieser Erörterungen

ergänzte neuerdings eine
mehr von der unmittelbaren
Praxisebene her fechtende Polemik
in der Frankfurter Allgemeinen
Zeitung: der scharfe Dialog
zwischen dem Kunstkritiker Eduard
Beaucamp und dem Museumsmann

Klaus Gallwitz, der jetzt
bequem zugänglich ist im
Kunstjahrbuch 77/78 (1978). Noch zu
erwähnen bliebe besonders Horst
W.Jansons Aufsatz «The Myth of
the Avant-Garde» von 1975 -
dann hätte man wohl die wichtigsten

Tribute an das Streitthema
genannt. Deren Sichtung würde
freilich glücklicherweise auch
veranschaulichen können, dass
kunsttheoretische Räsonnements
zu allen Zeiten Epiphänomene
sind- trotz den ständig möglichen
(und in der Tat häufig geschehenden)

kommerziellen Vereinnahmungen

gerade auch der theoretischen

Positionsfixierungen. An
der künstlerischen Praxis selbst
liegt es, diese letzteren, je nachdem,

lediglich zu bestätigen,
schöpferisch zu dementieren oder
zu neuen Horizonten zu führen.

«Heute», «heutig» - das sind Termini,
die, richtig bedacht, einer mindestens
beiläufigen Definition und Umschreibung

bedürfen. Man kann sie ersetzen
durch die Wörter «gegenwärtig»,
«Gegenwart». Doch Gegenwart kann sehr
Verschiedenes bedeuten, beispielsweise:
jeweilige Gegenwart, dauernde Gegenwart,

einmalige Gegenwart, unsere
Gegenwart. Über diese Dinge haben
Philosophie und Geschichtswissenschaft häufig

reflektiert.1 Länger bei der Problematik

der Bestimmung von so etwas wie

Gegenwart zu verweilen, wäre indessen
hier sinnlos - ich benüge mich damit, auf
die Komplexität der Frage hinzuzeigen.
Im übrigen ist offensichtlich, dass es unter

den genannten Arten von Gegenwart
um «unsere Gegenwart» geht. Auch sie
ist, wie jede jeweilige Gegenwart es war,
Durchgang vom Vergangenen zum
Künftigen, aber sie ist es «in actu»,
unabgeschlossen. Das heisst: es gibt in ihr,
mehr als in irgendeiner vergangenen
jeweiligen Gegenwart, verschiedene offene
Gegenwarten. Insofern eignet dem

«Heute» eine ungemeine Relativität;
stärker, verwirrender als in einer vergangenen

einstigen Gegenwart erscheint es
bestimmt durch die «Gleichzeitigkeit des

Ungleichzeitigen», für dessen
Wahrnehmung noch keine Distanz möglich ist,
was freilich jede «Zeitgeschichte»
charakterisiert.

Wie immer dem sei: jene «Gleichzeitigkeit

des Ungleichzeitigen» gilt es, bei
«zeitgeschichtlicher» kunsthistorischer
Betrachtung vor allem in Anschlag zu
bringen. Es existieren nebeneinander



Bilanz 78 29

sehr mannigfache «Ismen». Um, in
notwendiger Vereinfachung und ziemlich
willkürlich, einige zu nennen: «Na-
tur»-Malerei traditioneller Observanz,
«Realismus» in den verschiedensten
Spielformen, zwischen «peinture naive»
und sozialistischem Realismus, oder
überhöht zum Surrealismus. Fotografismus

(mit dem weiten Bereich von Film,
Werbung, Information, Fernsehen).
Konstruktivismus (zuletzt in der spezifischen

Gestalt der Op-Art). Freie Gestik
(zuletzt als Tachismus und Action-Paint-
ing). Automatismus im Sinne psychedelischer

Kunst, rational protokolliert oder
durch Drogen bewirkt - hier schliessen
sich die Rituale der Happenings an, mit
dem Ziel, die Grenze zwischen «Kunst»
und «Wirklichkeit» aufzuheben. Leben
mit der Psychoanalyse prägt Figuratio-
nen höchst schillernder Vieldeutigkeit,
gelegentlich auch nur eindeutiger
Zweideutigkeit: viel «Freud», viel Leid sind in
diese Bilderwelt projiziert.2

Zwischen den erwähnten Polen sind
alle Querverbindungen möglich, und sie
alle fallen unter den Begriff des «Heute»,
«unserer Gegenwart» - wenn anders
man darunter nicht lediglich in rein
quantitativer Zuspitzung das jeweils Al-
lerjüngste der letzten zwei, drei Jahre
verstehen will. Das wäre ein unzulässiger,

methodisch durch nichts zu rechtfertigender

Gewaltakt, nicht nur deshalb,
weil das sogenannt Modernste in der Regel

zugleich am schnellsten veraltet,
sondern weil auf dem Weg jedes Sprechen
von «Heute», von «Gegenwart», das
nicht mindestens den Zeitraum von einer
Generation einschliesst, mit allen
Implikationen der «Gleichzeitigkeit des

Ungleichzeitigen», punktuell würde.
Mit andern Worten und grundsätzlich

gesprochen: die Situation einer tabula
rasa, «the innocent eye» gibt es nie und
nirgends; auch die scheinbar revolutionärsten

Ismen beziehen sich, explizit
oder unbewusst, auf gewesene ältere
gestalterische Möglichkeiten. Oder wenn
sie diese radikal ablehnen, zeigen sie sich

gerade hierin durch das Abgelehnte
bestimmt. Innovationen als solche sind
nicht begreifbar; die Chance, sie
wahrzunehmen, bedingt einen bekannten
Hintergrund. Indem sich das Neue vom
Gewohnten absetzt, entsteht eine
Spannungsdifferenz. Sie ruft nach der Veränderung

geläufiger Ansichten und
verlangt oftmals deren Revision.3

I. Das Vermittlerwesen

Ein «Mann vom Bau», ein «Vermittler»,

nämlich Karl Ruhrberg, bis vor kurzem
Leiter der Kunsthalle Düsseldorf, demnach

eines Zentrums des Kunstvermittlerwesens

der letzten anderhalb Dezennien,

hat 1972 einen Aufsatz veröffentlicht,

der einer Abrechnung gleicht.4 Aus
diesem Aufsatz seien einige Gedankengänge

zitiert und zusammengefasst. Die
sechziger Jahre waren eine Zeit der
Kunst-Euphorie, was sich im Ansteigen
der Besucherzahlen in Museen und
Ausstellungshäusern bemerkbar machte.
Neue Publikumsschichten verschiedenster

sozialer Provenienz zeigten
wachsendes Interesse für die aktuelle Kunstszene

und - als unmittelbare Folge - für
erschwingliche Graphik und Multiples,
mit deren Hilfe optimistische Geister
sogar den kapitalistischen Markt nach dessen

eigener Methode glaubten
unterwandern zu können. Der Graben
zwischen Künstlern und Publikum schien
schmaler geworden. Überall schössen
neue Galerien aus dem Boden, und
Kunstmärkte mit riesigen Umsätzen
entstanden - es genügt, an diejenigen von
Düsseldorf, Köln, Basel zu erinnern.
Aber der Optimismus war verfrüht; der
Euphorie folgte Ernüchterung. Manche
Aktivitäten degenerierten zu einem sinnlos

um sich schlagenden Aktionismus, bis
hin zu den pseudomoralischen Ritualen
infantiler schwarzer Messen, was alles
beim überfütterten Publikum Desorientierung

statt Aufklärung bewirkte.
Kommunikation, visuelle Kommunikation,

eines der nachgerade sinnentleerten
Schlagworte von heute, ist immer noch
mehr Wunschtraum als Realität.

Oder dann ist, was Ruhrberg ausser
acht lässt und was oft noch peinlicher
anmutet, die aktuelle Kunst-Ideologie
voll von einer blinden Positivität, wo
doch, nach einem Wort Friedrich Gun-
dolfs, «wer es ernst meint, nicht alles gelten

lassen kann». Diese blinde Positivität
gilt für manche «Kunst\ermittler», die
Katalogvorwörter, Aufsätze oder
Bücher über aktuelle Kunst schreiben. Wie
es denn heute Autoren gibt, die sich nicht
genug tun können, den jeweils neuesten
«Ismus» verabsolutierend im Rotwelsch
eines unreflektierten Kunstschwätzerjargons

frenetisch zu feiern. Und es gibt
Verlage, die diesen Produkten
geschäfteshalber Tür und Tor öffnen, obwohl
nicht selten beim Erscheinen der
Produkte schon - oder bald danach - die
Druckerzeugnisse in den Stand der baren
Makulatur zu rücken drohen - weil sie,
im Einklang mit dem Gesetz, dass der
«dernier cri» am raschesten altert,
alsogleich überholt sind.

Udo Kultermann, ein deutscher
Kunstvermittler und Publizist, auf den
einiges des eben Gesagten zweifellos
zutrifft, liess 1970 sein Buch Leben und
Kunst, Zur Funktion der Intermedia,
gipfeln in der naiven, wirren und pathetischen

Feststellung:
«Der Kreislauf des Blutes, der Elektrizität, sexuelle
und kosmische Interpenetration, gedankliche
physikalische, emotionale und mythische Erkenntnisse
fliessen zusammen in einem neuen humanen
Wertsystem, einer auf Liebe und gegenseitiger Hilfe
gegründeten Ethik, die Zeichen einer neuen Epoche
ist».5

Auf völlig utopische Weise vermeint
Kultermann eine «Massenkreativität»
am Werk zu erblicken, die sich von der
«Elitekultur» früherer Zeiten wohltuend
abhebe. Zu den Intermedia, die den
«Massengebrauch von Kunst» positiv
förderten, zählt er, in Anlehnung an die
problematische These McLuhans von
der medialen Ausweitung unserer Sinne
und Nerven, auch das Fernsehen. Dabei
reduzieren doch die zumeist erwartungs-
und systemkonformen Fernsehprogramme

in Tat und Wahrheit viel eher
das Bewusstsein, als dass sie es erweitern.

Häufig bekundet sich die Tendenz,
Kunstereignisse zu Alltagsereignissen zu
machen.6 So konnte man 1971 bei der
Kölner Aktion «Aktuelle Kunst Hohe
Strasse» im Stollwerck-Schaufenster
zwischen Pralinen-Schachteln die in
Schokolade gegossene Büste von Dieter
Rot bewundern. In Bern kennen wir
Ähnliches durch gewisse
Schaufensterveranstaltungen des Warenhauses Loeb.
Städtische Gemeinden lassen es sich, als
«kulturelle Initiative», Geld kosten,
indem sie Intermedia-Schauspiele darbieten,

so vom Typus: Christo verpackt die
Burg des Eifelstädtchens Monschau. Es
wäre allzu euphemistisch, das mit
«Massenkreativität» zu verwechseln; vielmehr
passiert gerade das, was ursprünglich
vermieden werden sollte: die «Kunst»
integriert sich doch wieder in die Institutionen

und die Gesetze des Marktes. Die
scheinbare Identität von Kunst und
Leben unterwirft sich den Verlockungen
und Sensationen der platten Wirklichkeit.

Kultermann beansprucht und deutet

- horribile dictu - die öffentliche
Selbstverbrennung, die ein existentiell
persönlicher politischer Akt sein kann, in
dem einer mit dem eigenen Leben zahlt,
als einen Vorgang, der «in der wirkenden
Intensität auf die gleiche Ebene mit
Aktionen zeitgenössischer Künstler tritt»;
er sieht nicht, dass diesen Aktionen
lediglich das Gehaben barer Reizwerte
ohne realen Kontext eignet. Das Neue ist
nur ein Vorwand für eine Veränderung,



30 werk-archithese 19-20

die die Kunst unentwegt verspricht und
nie realisiert, weil sie ins Unverbindliche,
Läppische oder Anmassende abgleitet.
Die Gefahr ist da - und sie nimmt zu -,
dass der Widerspruch der Kunst zur blossen

Narrenfreiheit degradiert.7

II. Funktionswandel des Museums

Die Entwicklung der jüngsten zeitgenössischen

Kunst konfrontiert das Museum,
sofern es auch die Gegenwart
berücksichtigt, mit Problemen, die bisher unbekannt

waren.8 - deshalb, weil ja diese
«Kunst» gar nicht mehr Kunst im
traditionellen Wortverstand sein will, in
jenem Wortverstand, den zuletzt für das
19. Jahrhundert und weit darüber hinaus
die klassische Ästhetik der Goethezeit
gleichsam kodifiziert hat: das Kunstwerk
als in sich beruhender, von der «Natur»,
von der sogenannten Wirklichkeit sich
abhebender autonomer Organismus, das
Kunstwerk als eigengesetzlich einheitlich
gestaltete Welt. Die dieser Kunstauffassung

zugeordnete Begegnungsweise aber
spielt sich in einer Sphäre ab, die durch
den Geniebegriff und den Wertmassstab
des Erlebnisses und der Erlebtheit
geprägt ist. Die von der Genieästhetik des

späten 18. Jahrhunderts geleistete
Befreiung aus den Grenzen der rationalistischen

Regelästhetik ersetzte indes,
genau überlegt, lediglich die eine Bindung
durch eine andere: durch die Vorstellungen

nämlich, welche sich an Begriff und
Wesen der «Erlebniskunst» heften.

Die Begründung der Erlebnisästhetik
zählt zu den wichtigsten Errungenschaften

der Goethezeit; indem die Erlebnisästhetik

letztlich sich als Teilerscheinung
eines epochalen Vorgangs erweist - der
Heraufkunft des Historismus -, steht sie

am Anfang aller modernen historischen
Wissenschaften. Aber gerade die
Übersteigerung der Prinzipien der Erlebnisästhetik

führte schliesslich zur Erkenntnis

von deren methodischen Grenzen,
und zwar besitzt diese Wandlung einen
zweifachen Aspekt, einen historischen
und einen unmittelbar gegenwärtig
aktuellen. Sowohl die Kunst- wie die
literaturwissenschaftliche Forschung hat - es

reicht, in dem Zusammenhang die
Namen Aby Warburg und Ernst Robert
Curtius zu nennen - seit rund einem halben

Jahrhundert uns die Augen dafür
geöffnet, dass jenseits der Erlebniskunst
von der Antike bis zum Barock ganz
andere Wertmassstäbe leiten. Diesen und
anderen Erkenntnissen verdankt der
heutige Kunstbegriff seine unorthodoxe
Offenheit. Freilich erfolgt auch die Be¬

gegnung mit den Werken früherer Epochen

wiederum im Zeichen der Erlebnisästhetik

- auch sie vermögen uns zum
Erlebnis zu werden, denn die ästhetische
Selbstauffassung ist ständig verfügbar.
Ebenso deutlich jedoch bleibt, dass diese
Kunstwerke ursprünglich nicht dazu dienen

sollten, «Erlebnisse» auszulösen und
zu befriedigen, und dass vor allem ihre
Existenz nicht einem «Erlebnis» zu
verdanken ist. Die (modernen) Kategorien
von Genie und Erlebtheit reichen da
nicht aus; sie sind, historisch betrachtet,
unangebracht. Statt «Echtheit des
Erlebnisses» oder «Intensität seines
Ausdrucks» bestimmt die Handhabung eines
festen Inventars von Redeformen,
Bildern und Figuren, von Topoi, das
Kunstwerk als Kunstwerk, das heisst ein
in der Rhetorik, im Horazischen Con-
cetto «Ut pictura poesis - ut poesis pictu-
ra» wurzelndes Regelsystem, das bis zu
Winckelmann und Lessing unangefochten

Geltung beanspruchte. Die Erlebnisästhetik

wertete die Rhetorik radikal ab,

zugunsten der Lehre von der unbewus-
sten Produktion des Genies.9 Diese
flüchtig skizzierten Verhältnisse sind also
in ihrer jeweiligen geschichtlichen
Bedingtheit erkannt. Zugleich wurde die
Erlebnisästhetik jedoch auch mittels
unhistorischer, deshalb um so wirksamerer
Prämissen in Frage gestellt: durch die
aktuelle, gegenwärtige Kunst selber.

Ein «Fahnenbild» von Jasper Johns
(1954/58) reproduziert die galtt
ausgebreitete, die Leinwand voll deckende,
mit ihr identische Fahne der USA, was
die Kritik bewogen hat, von einer
Identitätskrise zu sprechen. A.R.Solomon fas-
ste das quälende, vexierende Problem
folgendermassen ins Wort: «Is it a flag,
or is it a painting?», und Kunsthistoriker
wie Max Imdahl und Jürgen Wissmann
haben gerade daraus eine ganze
Erkenntnistheorie und - philosphie zumal
der Pop-Art abgeleitet - ich aknn dem
nicht weiter nachgehen. Die Identitätskrise

beruht darin, dass die Möglichkeit
erlischt, zwischen der «wirklichen»
Fahne und der gemalten Fahne genau zu
unterscheiden, weil Bezeichnetes und
Bezeichnendes, Signife und Signifiant, in
eins fallen 11.

Ich erwähne z.B. die berühmten Mari-
lyn-Monroe-Serigraphien Andy War-
hols (1964). Die der Reklame entstammende,

dem Blick Aufmerksamkeit
abheischende Farbe akzentuiert ein Sujet,
das nicht unmittelbar auf die
Modellwirklichkeit sich bezieht, vielmehr als
klischeehaft vorgeformter Tatbestand
übernommen ist. Indifferent, weder po¬

sitiv bestätigend noch negativ kritisierend,

wird es dem Betrachter dargeboten,

seiner Reflexion offengehalten als

möglicher Anlass für einen klärenden
Bewusstseinsprozess.10

Es liegt auf der Hand, dass sowohl bei
dem benützten Beispiel wie erst recht im
Falle der ihnen wesensverwandten
Minimal Art oder der Ars multiplicata, von
weiteren Spielformen im Kreis heutiger
künstlerischer Tätigkeit zu schweigen,
die Erlebnisästhetik versagt, denn sie hat
es ja nicht mehr mit Werken, mit
Kunstwerken zu tun, die als eigengesetzlich
autonomer Organismus aus dem alltäglichen

Kontext inselhaft herausgelöst sind,
sondern sie sieht sich mit Dokumenten
einer Entwicklung konfrontiert, an deren
Beginn ein Maler wie Jean Dubuffet
arbeitete.

Das alles ist sehr ernst zu nehmen,
nicht nur, weil seit über einem halben
Jahrhundert die Abscheidungen
zwischen Kunst, Anti-Kunst und Kunstlo-
sigkeit unsicher geworden sind.11

«Orphischen Liedes Reim, ich wette / Er steht auch
in der Operette»,

heisst es schon bei Karl Kraus. Traditionelle

Wertabsprachen bürgen längst
auch nicht mehr für die angemessene
Wahrnehmung älterer Kunst, wie aus der
bloss relativen Geltungskraft der
Erlebnisästhetik und den mit ihr verquickten
Vorstellungen hervorgeht. Der
Phänomenbezirk «Kunst» lässt sich nicht ein
für allemal einfangen und bestimmen.
Daher ist jedes normative Reden von
dem Phänomen der Kunst fragwürdig
und bedenklich. Demgegenüber
entspringt der offene Kunstbegriff einer
pragmatischen Einstellung, derzufolge
Kunst ein vielschichtiger, geschichtlich
sich wandelnder Vereinbarungsbegriff
ist, abhängig einmal vom Konsens
zwischen Sender und Empfänger, zum
andern von der jeweiligen Kontextsituation.12

Die heutige Kontextsituation aber
tangiert nun das Museum in wahrhaft
entscheidender Weise, die Licht auf
beide «Kontrahenden», die Kunst wie
das Museum, wirft.

Das Museum existiert als öffentliche
Einrichtung genau seit dem Zeitpunkt, in
dem die Erlebnisästhetik und das sie
tragende Kunstverständnis zum Sieg
gekommen sind. Und seit es das Museum
im modernen Wortverstand gibt, umtobt
es das heftigste Pro und Contra. Der
Spannnungsbogen wölbt sich vom
«Tempel der Kunst» bis zum gegensätzlichen

Pol, an dem die Gegner das
Museum als Beinhaus, Leichen- und Lagerhalle

kulturellen Strandgutes verdam-



Bilanz 78 31

mivF{,

EAsn

m
m

n

mz.tvss
p.

-MJ»

:¦¦¦--

A
-,_,

bu
$5-4

*-'"¦¦: I' r

«Les gardiens feront bien d'empecher les visiteurs d'approcher de ces tableaux, de peur d'accident.
Aus/de J.J.Grandville, Un autre monde, 1844.

men. Klassizismus und Romantik nobili-
tierten das Kunstwerk und das schöpferische

Prinzip zum Religionssurrogat und
den Künstler zum Heiligen, zum
unmittelbaren Mittler des Göttlichen. In dieser
Sicht empfing das Museum die Weihe
eines Heiligtums und, mit Hölderlin zu
reden, einer «ästhetischen Kirche».13
Schinkels «Altes Museum» in Berlin
repräsentiert deren im höchsten Grade
folgeträchtige Inkunabel als hehres, feierliches

Museumspantheon. Diesem
Museumspantheon ist ein Begriff von Kunst
zugeordnet, der den Bereich des Ästhetischen

autonom setzt, ihn als die Zone des
zeitlosen Gesetzes über die Sphäre der
veränderlichen sinnlichen Erscheinungen

hinaushebt.
Ungleich der Kirche war das Museum,

trotz seinem Anspruch einer «ästhetischen

Kirche», ausserstande gewesen,
gemeinschaftsbildend zu wirken. Der
von ihm gepflegte Kult war ein Bildungskult,

jenseits der profanen Alltäglichkeit,
ausgerichtet auf das Reservat des ästhetischen

Idols. Deshalb propagierte die
nichtoffizielle Kunst, diejenige Kunst,

die inzwischen längst als die gewichtigste
des 19. Jahrhunderts erkannt ist, mit
ihrem Antiakademismus, mit ihrer Wendung

wider die Ecole des Beaux-Arts
zumeist auch eine Ablehnung der Museen.

Die Losung der Futuristen: «II faut
brüler le Louvre!» erschallte bereits bei
den Realisten und Impressionisten, und
Monet soll gesagt haben: «Geht nicht ins
Museum; seid wie die Kinder.» Wobei
dann doch stets wieder in seltsam
paradoxer Kompensation die Museen auf die
jeweilige Avantgarde entscheidende
Anregungen ausübten und förderliche
Gesprächspartner lieferten. Was Cezanne
den Venezianern des Louvre schuldet, ist
schöpferische Ausstrahlung «alter» auf
«neue» Kunst in reinster Potenz. Doch
auch die Aufwertung von Frühformen
der Kunst, die im Gefolge mancher
Stilübungen des 20. Jahrhunderts sich ereignete,

geht wiederum zu einem guten Teil
auf das Konto der Museen, wie denn
auch in der neuesten Kunst, nicht nur
über die Fragmente erfassende Collage,
gelegentlich «alte» Werke zitiert werden,

etwa solche von Rubens und Gior-

gione bei Rauschenberg und von
Rembrandt bei Larry Rivers: «Dutch Masters
and Cigars», 1964 - das Ganze ist ein
«hommage» an Holland, freilich ein
vielsinniger. Unter anderm erfolgt ein der
Werbung entstammender, ihr verwandter

Hinweis auf ein typisches holländisches

Produkt: Zigarren. In einem oberen

und einem unteren Bildstreifen aber
erscheinen Kopien, oder besser:
Paraphrasen von Rembrandts «Staalmee-
sters». Hier passiert so etwas wie eine
ästhetische Rehabilitierung des
Museums; das scheinbar jede Überlieferung
abstossende moderne künstlerische
Produktionsverfahren überantwortet sich
dennoch gewissen Weisen der historischen

Rezeption.14 Die Kunst gewinnt
dergestalt eine zweite Aura zurück. Die
Aura des Einmaligen, die ihr, wie
Benjamin gezeigt hat, die Technik durch
massenhaftes Erzeugen raubt, wird
ersetzt durch eine neue Aura: die potentielle

Multiplizierbarkeit der Effekte.15
Larry Rivers steht hier in einer Tradition,

die, weit radikaler, das «alte»
Kunstwerk selbst verändert. Das klassische

Beispiel ist natürlich die «Mona Lisa
mit Spitzbart und Schnurrbart», wie sie
Marcel Duchamp 1919 einem entrüsteten

Publikum vorstellte. Auf dem untern
Bildrand befinden sich die Buchstaben
«L.H.O.O.Q.». In französischer Lesung
ergibt sich das obszöne Wortspiel «Elle a
chaud au cui». Während die vorromantischen

Jahrhunderte die Mona Lisa nur
eben als das gut gelungene Porträt einer
schönen Frau bewundert hatten - sie
verfügten noch nicht über «Erlebnisästhetik»

-, wurde sie vor allem in der
Decadence, im Fin de Siecle, zumal durch
Walter Pater, zum Inbild all dessen, was
weiblich-geheimnisvoll, lockend und
gefährlich ist, la femme fatale, la belle dame
sans merci par excellence, Urweib und
Urmutter in einem. Wer Pater und
seinesgleichen gelesen hatte, empfand vor
der Mona Lisa nichts als «heilige Schauer,

tief in der Brust». Es ist diese
Quasireligion der Kunst, gegen die sich
Duchamp wendet. Ein kleiner Schnurrbart
genügt - und die Mona Lisa ist nicht
mehr geheimnisvoll, sondern lächerlich;
eine dreckige Unterschrift - und die
Mona Lisa ist eine Frau wie viele andere
auch.16

Duchamps Verfremdungsakt der
Mona Lisa hat enorme Folgen gezeitigt
bis heute; der Exempel wäre Legion: die
Mona Lisa, aus dem Fenster eines Fiat
schauend; Whistlers «Mutter des Künstlers»,

auf einem Skilift sitzend;
Michelangelos «David» im strömenden Regen



32 werk-archithese 19—20

mit einem Regenmantel um die Schultern

- die Reihe liesse sich beliebig
fortsetzen. Aber was sich jetzt, im
Zusammenhang mit dem Funktionswandel des
Museums, als wichtig erweist: wiederum
ist es die Museumssphäre, die solches
überhaupt erst ermöglicht. Wir haben ein
klassisches Paradigma der Abstossung
und Anziehung vor uns.

Die Kunst, die heute entsteht, ist, von
den überlieferten Ästhetiken her
betrachtet, Kunst jenseits der Kunst.
Materie-Erforschung, Artefakt, Fetisch, vi-
sualisierter Denkprozess, oder wie
immer man sie bezeichnet. Sie ist einerseits
unmuseal in einem kämpferischen
Begriff, und anderseits ist sie doch wieder
auf das Museum angewiesen, soweit sie

überhaupt museumstechnisch noch
praktikabel ist.

Aber wie fügt sich ein heutiges Werk
ins Museum ein, sofern es das überhaupt
noch tut? Ich wähle ein einfaches
Beispiel: Richard Serras «Prop-Piece»
(1969) zeigt gleichsam Materialartistik:
eine Bleiplatte, in bestimmtem Winkel
gegen ein Bleirohr gestellt, sinkt nicht
unter dem Eigengewicht in sich zusammen,

und ein Gummistück, vorher
gerollt, lässt sich mit einem Griff zu einer -
sich selbst haltenden - Tüte aufrichten.17
Die Gesamtfiguration wirkt im
Museumsambiente nicht viel anders als

irgendeine traditionelle Plastik. Komplizierter

wird die Lage erst, wenn ein ganzes

Environment vorliegt. Auf die
verblüffendste, visionärste und witzigste
Weise hat Grandville, ein Vorläufer der
Surrealisten vom Schlage Max Ernsts
und Bretons, schon 1844, im Graphikzyklus

«Un autre monde», derartiges
antizipiert: seltsame Gebilde hängen an den
Galeriewänden; Menschliches,
Tierisches, Pflanzliches greift drohend aus
dem Bilderrahmen heraus - die Bildlegende

ist deutlich genug: «Les gardiens
feront bien d'empecher les visiteurs
d'approcher de ces tableaux, de peur
d'accident.» Dem Environment eignen
nicht selten museumstechnisch unpraktikable

Züge, und zwar ganz bewusst: die
Grenze zwischen Kunst und Leben, von
der das Museum, selbst wenn es die
liberalsten Konzessionen macht, per defini-
tionem und kategorial existiert, soll
bewusst aufgehoben werden. Das
Environment strebt nach der Öffentlichkeit
des Alltags und des Alltäglichen.

III. Hinweis auf einige Grundtendenzen
heutiger «Kunst»

1912 spricht Kandinsky in seinem Buch

Über das Geistige in der Kunst von der
«reinen Abstraktion» und der «reinen
Realistik» und in einem Aufsatz «Über
die Formfrage» des gleichen Jahres von
der «grossen Abstraktion» «als dem zum
Minimum gebrachten Gegenständlichen»

und von der «grossen Realistik»
«als dem zum Minimum gebrachten
Künstlerischen». Dann heisst es:18

«Und zwischen denselben - grenzenlose Freiheit,

Tiefe, Breite, Reichtum der Möglichkeiten
und hinter ihnen liegende Gebiete alles ist heute,

durch den heutigen Moment, dem Künstler zu
Diensten gestellt.»

Das ist eine wahrhaft prophetische
Ankündigung dessen, was derzeit mehr
denn je die Kunstszene, überblickt man
sie als Ganzes, beherrscht: auf der einen
Seite die Grosse Realistik als Kunst-ist-
Leben-Geste, sei es als trompe-l'ceil, als
Abklatsch, als Fotografismus, als
Hyperrealismus oder Materialbefragung, die
alle auf den Alltag regredieren; auf der
andern Seite das Grosse Abstrakte in der
Endform der Konzept-Kunst. Für die
Erkenntnis der beiden ontologischen
Grenzsituationen - denn das sind sie -
reicht, mit Benjamin zu reden, die

«Hydra der Schulästhetik mit ihren sieben Köpfen:

Schöpfertum, Einfühlung, Zeitentbundenheit,
Nachschöpfung, Miterleben, Illusion und Kunstge-
nuss»

nicht mehr aus, weil diese Gegenwartskunst

ihre eigenen Formen und künstlerischen

Mittel thematisiert, parodiert
und dementiert. Die zwei von Kandinsky
vorbildlich klar umrissenen Extreme
greifen auf Zonen aus, für die alle bisherigen

Konzeptionen und Entwürfe von so
etwas wie Kunst sich als unanwendbar
erweisen. Das ist zwar kein Unglück;
denn die Kunsttheorie war noch zu jeder
Epoche ein Postphänomen, abkünftig,
geprägt von der jeweiligen künstlerischen

Tätigkeit. Aber auch wenn man
einräumt, Kunst sei ein historisch sich
wandelnder Vereinbarungsbegriff, so
würde gerade dann für «heutige Kunst»
die Aufgabe resultieren, sie begrifflich
präzises zu fassen, wenn anders man
nicht einfach «bravo» oder «nein» rufen
will. Mit anderen Worten: der Umstand,
dass «heutige Kunst» immer wieder die
Grenze zwischen Kunst und Leben,
Kunst und Wirklichkeit aufzuheben
scheint, stellt erst recht mit aller Schärfe
die Frage nach der spezifisch ästhetischen

Gegebenheit. Liesse sich diese
letztere von Kategorien der Wirklichkeit
aus erklären, dann hätte ein Verständnis
der ästhetischen Phänomene im Grunde
abgedankt.19

Das «Felt-Piece» (1967/68) von Ro¬

bert Morris - ein Stück Filz, durch
Längseinschnitte verändert und an die
Wand gehängt - entfaltet Eigenschaften
von Filz unter bestimmten Bedingungen.
Das Material und seine stofflichen Qualitäten

sind das Thema des Werkes - eine
Suche nach höherer Bedeutung wäre
grotesk: Grosse Realistik in vordergründigster,

banalster Ausprägung.
Dagegen «Fond III» (1969) von

Joseph Beuys: neun Stapel von je 100
Filzmatten, bis zur Brusthöhe
aufgeschichtet, beschwert und abgedeckt von
einer dicken Kupferplatte. Auch hier
könnte man die pure Demonstration des
Materials und seiner Eigenschaften
vermuten oder Verfremdung eines
Gebrauchsgegenstandes ä la Duchamps
Fahrrad, Flaschentrockner, Klosettmuschel.

Beuys' Material-Zusammenstellungen
stehen indessen vor einem

Hintergrund verwickelter und weitreichender

Bedeutungsassoziationen, die von
Beuys in vielen Interviews aufgeschlüsselt

wurden - er ist der Prototyp des
redseligen Machers; ein ihm übel gesinnter
Kritiker 20 nannte ihn einen «ohne geistigen

Schliessmuskel zur Welt gekommenen

Dauer-Tropf». Filz und Kupferplatte

sollen die Vorstellung von Batterie,

von Energie- und Wärmespeiche-
rung suggerieren, übertragen, metaphorisch:

Wärme als evolutionäres Prinzip.
Das sinnliche Material bedeutet etwas
Übersinnliches; das Material, greifbar,
fassbar, beschreibbar, wird intentional
transzendiert. Es ist das alte idealistische
Problem: Wie entspricht die Realität den
Ideen? 21

Beuys tut einen Schritt auf den andern
von Kandinsky formulierten Extrempol
hin: die Grosse Abstraktion als
Coneept-Art. Sie erhebt einen Bewusstsein-
sakt vom blossen, häufig unbemerkten
Ausgangspunkt zum Thema; sie gipfelt,
in ihrer Reinform, in der Deklaration
eines Gedankens zum Kunstwerk. Als
1968 eine Arbeit von Lawrence Weiner
zerstört wurde, ergab es sich für daher
ohne weiteres, seine Gedanken oder
«Ideen» in Zukunft oft überhaupt nicht
mehr auszuführen - zum schieren
Solipsismus gesteigerte Wertlosigkeit22, zur
Not zu rechtfertigen als dürftiges
Experiment, als Gegenbewegung wider alle
blosse Genussästhetik. Berühmt John
Cages, des Komponisten, der zahlreiche
amerikanische Künstler beeinflusst hat,
Stück 4'33, das hierhin gehört: ein Pianist

sitzt 4 Minuten und 33 Sekunden vor
dem Klavier, ohne zu spielen. Die «Musik»

liefern die Zufallsgeräusche im
Raum. Dazu Cage selber:



Bilanz 78 33

«Man kann Kunst haben, ohne sie zu machen. Alles,

was man tun muss, ist, das Bewusstsein zu
ändern.»

Für Cage ist hier Musik die eigene Aktion

des Hörers. Versteht man Cage so,
wie er sich selber versteht - aber die
Selbstkommentare heutiger Künstler
sind oft das Allerplatteste, was man sich

nur imaginieren kann -, wird Kunst wieder

zum kontemplativen Akt, dessen
Absurditäten letztlich Praktiken der
inneren Umkehr, der «Erleuchtung»
sind.23

Und nun wären zwischen den beiden
Grenzsituationen der Grossen Abstraktion

und der Grossen Realistik die
mittleren Stufungen zu verfolgen - ich muss
darauf verzichten.

Heute besteht eine internationale
Gemeinschaft von Sammlern,
Kunsthändlern und Museumsleuten, die in
dem Sinne erzogen worden ist, dass es

den Schock in der Kunst nicht mehr gibt,
nicht mehr Eine Ohrfeige dem öffentlichen

Geschmack, um den Titel eines
Buches des russischen Formalisten Chleb-
nikow von 1910 zu zitieren. Oder besser:
der Schock ist zu einem so alltäglichen
Ingrediens der Kunst geworden, dass

Kritiker, Händler und Sammler ihn
geradezu wünschen und erwarten -
wodurch er sofort neutralisiert wird: weil
Antikunst, in totaler Promiskuität, sich
als Kunst etabliert hat. Selbst das
verbrauchteste Produkt wird in der Abfallkunst

noch einmal valorisiert und der
Warenzirkulation zurückgewonnen.
«All is pretty»: das verkündet, in müder
Nonchalance, nicht irgend jemand, son¬

dern die in unserer Zeit angemessene
Verkörperung des «deus artifex» - der
freilich auch schon ziemlich angeschlagene

und zu verbleichen drohende Andy
Warhol, und dieser Gemeinplatz macht
seine Runde um die ganze Welt.24

Indessen, wenn man sich beruhigt
wiederum bei einem - vor allem marxistischen

- Gemeinplatz: Kunst sei eben der
Ausdruck der Zeit, etwa des ökonomischen

Unterbaus, sich also auf das heikle
Gebiet der Kausalität begibt, so kann
man sich müde daran denken, ohne zu
einem Resultat zu gelangen. Zudem:
jede Kunst hat den Sinn und den Rang
der Wahrheit, die sie ausdrückt, aber sie
lässt sich nicht wissenschaftlich attestieren.

Wohl aber lässt sich die Vernachlässigung

differenzierender optischer
Wahrnehmung, die doch auch eine Art
des Denkens ist, das Verschweigen von
Substanzverlusten, als Mangelerscheinung

ausweisen. Man könnte zeigen,
dass es mit der Beschreibbarkeit zeittypischer

Gruppierungen von Werken nicht
getan ist, wenn alsdann allein die
Beschreibbarkeit als Wert ausgegeben
wird.25 Wir werden wieder mehr auf
Intensität als auf Quantität zu achten
haben, auf Qualität - das altmodische Wort
sei gewagt. Denn auch das jeweils Aktuelle

hat sich am Ende durch Qualität zu
rechtfertigen - wobei es nichts zur Sache

tut, dass Qualität als Begriff eine ganz
bestimmte, nicht leicht durchschaubare,
an die Erlebnisästhetik gebundene
Herkunftsgeschichte besitzt. Ohne Zweifel
könnte die Kunstgeschichte mit ihren
Mitteln hier eine wichtige Rolle spielen:
nämlich die weitverbreitete katastro¬

phale Verwechslung von Quantität und
Qualität aufdecken.26

Die negative Alternative ist folgende:
ich zitiere, um sie zu charakterisieren,
aus Herbert Rosendorfers hintersinniger,

doppelbödiger Satire Ball bei Thod.21
An ihrem Ende hält der Künstler Alaska
Leitner eine Ansprache:

«.Durchlauchtigste Herzogin, Herr von Thod,
meine Idiotinnen und Idioten. In jedem Zweig der
Künste wurden in den letzten zehn Jahren
unbestreitbar grössere Fortschritte erzielt als in der
gleichen Anzahl Jahrzehnten vorher. Der Fortschritt
der letzten Jahre ist nicht auf die immer raschere
Entwicklung neuer Stilrichtungen beschränkt. Den
Fortschritt kennzeichnet vor allem die Emanzipation

der Künste vom Material. Ich nenne einige
Beispiele: es gibt Musikstücke, die nur mehr aus
einem einzigen, lang ausgehaltenen Ton bestehen.
Die Musik hat sich damit weitgehend von Melodie,
Harmonie und Rhythmus emanzipiert.

Es gibt Bilder, die nur mehr aus unbemalter
Leinwand bestehen. Die Malerei hat sich damit
weitgehend von Farbe und Gestaltung emanzipiert.

Es gibt Plastiken, die nur mehr aus einer
Ansammlung alltäglicher Gegenstände - etwa leeren
Flaschen - bestehen. Die Bildhauerkunst hat sich
damit von den Fesseln der Form befreit. Es gibt
lyrische Gedichte, die nur mehr aus einer Anzahl
zusammenhängender Konsonanten bestehen. Die
Lyrik hat sich damit endlich von den Vokalen
befreit. Es gibt Kunstwerke, die in keine Kunstgattung

mehr einzuordnen sind, etwa ein «Loch in
einer Museumswand». Die Kunst hat sich damit fast
schon vom Material gelöst und ist in den theoretischen

Raum vorgedrungen. Aber damit ist es noch
nicht genug. Um die Kunst endgültig der
gesellschaftlichen Korrumption zu entziehen, muss sie
die Materie verlassen. Was Sie jetzt sehen werden,
ist ein materiefreies Kunstwerk, ein Triumph des

Fortschritts. Ich führe Ihnen nämlich nichts vor. Sie
sind gehalten, dieses Nichts-Vorführen als Kunstwerk

zu verstehen.
Ich danke Ihnen'
Der Vorhang fiel.
,Köstlich', sagte die Marquise de Dommonecois.

Dann verabschiedete Herr von Thod seine Gäste.»

Anmerkungen

1 Vgl. zum Beispiel Hermann Heimpel,

Der Mensch in seiner Gegenwart,
Göttingen 1954, S. 9 f.
2 Vgl. J.A. Schmoll gen. Eisenwerth,
in: Darmstädter Gespräche: Mensch
und Menschenbilder, Darmstadt
1968, S. 180f.
3 Vgl. Wolfgang Iser, Der implizierte
Leser, München 1972, S. 57
4 Karl Ruhrberg, Das Ende der
Euphorie, Anmerkungen zur Situation
der Kunstvermittler, in: Jahresring
72/73, Stuttgart 1972, S. 211-221
5 Udo Kultermann, Leben und
Kunst, Zur Funktion der Intermedia,
Tübingen 1970, S. 209
6 Vgl. dazu und zum folgenden:
Renate Matthaei, Kunst im Zeitalter der
Multiplizierbarkeit, in: Merkur Nr.
293, September 1972, S. 884-899,
vor allem S. 886
7 Matthaei, a.a.O., S. 897, 899
8 Vgl. Eduard Hüttinger, Zur Situation

des Kunstmuseums in unserer

Zeit, in: Mitteilungen Berner
Kunstmuseum 121, Oktober/November
1970, S. 1-7
9 Vgl. Hans-Georg Gadamer, Symbol

und Allegorie, in: Umanesimo e

Simbolismo, Padova 1958, S.23 ff.
10 Vgl. Max Imdahl, Probleme der

Pop-Art, in: 4. documenta Kassel,
Katalog 1, S. XVI f.
11 Werner Hofmann, in Das Triviale
in Literatur, Musik und bildender
Kunst, Frankfurt a.M., 1972, S.212:
12 Hofmann, a.a.O. (Anm. 11), S.

210f.
13 Vgl. dazu und zum folgenden:
Werner Hofmann, Funktionswandel
des Museums, in: Jahresring 59/60,
Stuttgart 1959, S. 99-109
14 Vgl. Dieter Henrich, in: Poetik
und Hermeneutik II, München 1966,
S. 529
15 Matthaei, a.a.O. (Anm. 6), S.

888/89
16 Johannes A. Gaertner, Der grimmige

Spass, Anmerkungen zum
Phänomen der «Debunking art», in: Neue
Rundschau 83, 1972, S. 683/84

17 Vgl. Karlheinz Nowald, Realität/

Beuys/Realität, in: Realität,
Realismus, Realität, 1. Katalog des

Ausstellungsverbundes 1972/73, S. 115
18 Wassily Kandinsky, Über das

Geistige in der Kunst, 7. Auflage, Bern-
Bümpliz, 1963, S. 127; idem, Über die
Formfrage, in: Essays über Kunst und
Künstler, 2. Auflage, Bern 1963, S.

27ff. Vgl. dazu vor allem: Walter
Hess, Die grosse Abstraktion und die

grosse Realistik, Zwei von Kandinsky
definierte Möglichkeiten moderner
Bildstruktur, in: Jahrbuch für Ästhetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 5,
1960, S. 7ff.; Hans Sedlmayr Das

grosse Reale und das grosse Abstrakte,
in: Der Tod des Lichtes, Salzburg
1964, S. 115-127
19 Auf diesen gemeinhinzu
wenigberücksichtigten Sachverhalt weist
nachdrücklich hin Gottfried Boehm,
Die Dialektik der ästhetischen Grenze,
Überlegungen zur gegenwärtigen
Ästhetik im Anschluss an JosefAlbers, in:
Neue Hefte für Philosophie 1973, S.

127

20 Martin Gosebruch, Ein Nein zur
Documenta.'m: Neue Rundschau 83,
1972, S. 641
21 Nowald, a.a.O. (Anm. 17), S.

116f.
22 Ernst-Otto Erhard, Die Ohnmacht
der Concept-art, in: Neue Rundschau
83, 1972, S. 709
23 Matthaei, a.a.O. (Anm. 6), S. 894
24 Werner Hofmann, Kunst jenseits
der geschlossenen Systeme, in: Merkur
Nr. 282, Oktober 1971, S. 966/67
25 Vgl. Gosebruch, a.a.O. (Anm. 20),
S. 646
26 Vgl. Günter Busch, Entartete
Kunst, Geschichte und Moral, Frankfurt

am Main 1969, S. 42; Werner
Schmalenbach, Kunst und Gesellschaft

- heute, Abschied von der
Kunst?, in: Museum und Kunst,
Beiträge für Alfred Hentzen, Hamburg
1970, S. 207-229
27 Herbert Rosendorfer, Ball bei
Thod, in: Merkur Nr. 282, Oktober
1971, S. 970-979, zitierte Stelle S.

979


	Aspekte heutiger "Kunst"

