Zeitschrift: Werk - Archithese : Zeitschrift und Schriftenreihe fur Architektur und
Kunst = revue et collection d'architecture et d'art

Band: 65 (1978)

Heft: 19-20: Bilanz 78

Artikel: Aspekte heutiger "Kunst"

Autor: Huttinger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-50129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-50129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

28 werk-archithese 19-20

EDUARD HUTTINGER

Aspekte heutiger «<Kunst»

Der folgende Text entstammt ei-
nem Vortrag, der im Winter-
semester 1972/73 an der Univer-
sitdt Bern in einem Zyklus «Kul-
turhistorischer Vorlesungen»
iiber «Kunst heute, Betrachtun-
gen im Lichte zeitgendssischer
Tendenzen» gehalten und 1974
in einer gleichnamigen Schrift
publiziert worden ist (Verlag
Herbert Lang, Bern und Frank-
furt/M., 1974, S. 105-128). Dem
Ansinnen der Redaktion von
werk - archithese, ihn jetzt in zwar
— durch die Redaktion — gekiirz-
- ter Form, aber doch mit den we-
sentlichen Gedankengidngen neu
zugdnglich zu machen, stand ich
zundchst ablehnend gegeniiber.
Deshalb vor allem, weil der Vor-
trag bewusst und willentlich sich
die Freiheit — gelegentlich die
Narrenfreiheit — einer bisweilen
polemischen Argumentation her-
ausnimmt, die mitunter auch vor
kritischen Pauschalurteilen nicht
zuriickschreckt. Wie stets in der-
artigen Féllen blieb der Applaus
von der falschen, unerwiinschten
Seite nicht aus — es gehort dies
nun einmal auch zu der heutigen
Situation  der  sogenannten
«Kunstszene». Da aber trotz der
essayistisch unverbindlichen und
frei schweifenden Form der Dar-
legungen in ihnen offenbar doch
ein paar die Beschaffenheit der

heutigen Kunstszene charakteri-
sierende Momente zur Sprache
kommen, stimmte ich schliesslich
dem teilweisen Wiederabdruck
zu, um so mehr, als die vorlie-
gende Nummer von werk «archi-
these gerade die zwei entschei-
denden, ineinander unlosbar ver-
schlungenen Phinomene thema-
tisiert: das Kunstvermittlertum
und das Problem der «Avantgar-
de». Dass das Kunstvermittler-
tum weiterhin sich in einer von
Ratlosigkeit gepragten Krise be-
findet, braucht wohl nicht ndher
demonstriert zu werden. Voll-
ends die Diskussion um das Pro-
blem der Avantgarde hat erst seit
1972/73 ihren Zenith erreicht;
sie zeigt deutlich, dass da so etwas
wie eine neuralgische Kernzone
sich offnet, und zwar sowohl in
bezug auf die «Vermittlung» als
auch in Hinsicht auf das «Pro-
dukt» — «Szene» und «Kiinstler»
sind gleichermassen einbegriffen.

Miisste ich erneut das Thema
abhandeln, wiirde ich es explicite
am Leitfaden des Avantgardis-
mus-Problems tun, nachdem
langst klar geworden ist, dass jede
jeweilige Moderne sich ihre je-
weils eigenen Historismen (und
Mythen) zu bilden gesucht hat —
mit was fiir Erfolgen oder Misser-
folgen auch immer. Ich wiirde so
weit gehen, als geschichtlichen

Ausgang die alte Debatte der
«Querelle des Anciens et des
Modernes» einzubeziehen, um
den sédkularen Prozess zu verfol-
gen, in dem sich Literatur und
Kunst der Neuzeit vom Kanon
der Antike als ihrer vorbildhaften
Vergangenheit gelost haben, wo-
bei am Ende, wie H.R.Jauss auf-
wies, das Programmwort «mo-
dernité» sich nur noch von sich
selber absetzt. Im {ibrigen wiren
die fritheren einschligigen Bei-
tridge zu streifen, namentlich die-
jenigen im Bande der Bayeri-
schen Akademie der Schonen
Kiinste, Avantgarde, Geschichte
und Krise einer Idee (1966), zu-
mal mit den Ausserungen von
Holthusen und Gehlen, ebenso
die Schriften von Donald D. Eg-
bert, The Idea of Avant-Garde in
Art and Politics (1967), und Re-
nato Poggioli, The Theory of the
Avant-Garde (1968), gefolgt von
Maurizio Calvesis zweibdndigem
Werk Le due avanguardie (1971).
Im deutschsprachigen Bereich
trat die Diskussion in eine neue
Phase mit Peter Biirgers Theorie
der Avantgarde (1974), auf die
zwei Jahre spiter verschiedene
Autoren kontradiktorisch rea-
gierten: «Theorie der Avantgar-
de», Antworten auf Peter Biirgers
Bestimmung von Kunst und biir-
gerlicher Gesellschaft, herausge-

geben von W.Martin Liidke
(1976). Das bisweilen abstrakt-
hermetische Grade gewinnende
Reflexionsniveau dieser Erorte-
rungen ergidnzte neuerdings eine
mehr von der unmittelbaren Pra-
xisebene her fechtende Polemik
in der Frankfurter Allgemeinen
Zeitung: der scharfe Dialog zwi-
schen dem Kunstkritiker Eduard
Beaucamp und dem Museums-
mann Klaus Gallwitz, der jetzt
bequem zuginglich ist im Kunst-
jahrbuch 77/78 (1978). Noch zu
erwidhnen bliebe besonders Horst
W.Jansons Aufsatz «The Myth of
the Avant-Garde» von 1975 —
dann hétte man wohl die wichtig-
sten Tribute an das Streitthema
genannt. Deren Sichtung wiirde
freilich gliicklicherweise auch
veranschaulichen konnen, dass
kunsttheoretische Rdsonnements
zu allen Zeiten Epiphdnomene
sind — trotz den standig moglichen
(und in der Tat haufig geschehen-
den) kommerziellen Vereinnah-
mungen gerade auch der theoreti-
schen Positionsfixierungen. An
der kiinstlerischen Praxis selbst
liegt es, diese letzteren, je nach-
dem, lediglich zu bestdtigen,
schopferisch zu dementieren oder
zu neuen Horizonten zu fiihren.

«Heute», «heutig» — das sind Termini,
die, richtig bedacht, einer mindestens
beildufigen Definition und Umschrei-
bung bediirfen. Man kann sie ersetzen
durch die Worter «gegenwirtig», «Ge-
genwart». Doch Gegenwart kann sehr
Verschiedenes bedeuten, beispielsweise:
jeweilige Gegenwart, dauernde Gegen-
wart, einmalige Gegenwart, unsere Ge-
genwart. Uber diese Dinge haben Philo-
sophie und Geschichtswissenschaft hdu-
fig reflektiert.! Lénger bei der Proble-
matik der Bestimmung von so etwas wie

Gegenwart zu verweilen, wére indessen
hier sinnlos — ich beniige mich damit, auf
die Komplexitdt der Frage hinzuzeigen.
Im tibrigen ist offensichtlich, dass es un-
ter den genannten Arten von Gegenwart
um «unsere Gegenwart» geht. Auch sie
ist, wie jede jeweilige Gegenwart es war,
Durchgang vom Vergangenen zum
Kiinftigen, aber sie ist es «in actu», unab-
geschlossen. Das heisst: es gibt in ihr,
mehr als in irgendeiner vergangenen je-
weiligen Gegenwart, verschiedene offene
Gegenwarten. Insofern eignet dem

«Heute» eine ungemeine Relativitit;
starker, verwirrender als in einer vergan-
genen einstigen Gegenwart erscheint es
bestimmt durch die «Gleichzeitigkeit des
Ungleichzeitigen», fiir dessen Wahr-
nehmung noch keine Distanz moglich ist,
was freilich jede «Zeitgeschichte» cha-
rakterisiert.

Wie immer dem sei: jene «Gleichzei-
tigkeit des Ungleichzeitigen» gilt es, bei
«zeitgeschichtlicher» kunsthistorischer
Betrachtung vor allem in Anschlag zu
bringen. Es existieren nebeneinander



sehr mannigfache «Ismen». Um, in not-
wendiger Vereinfachung und ziemlich
willkiirlich, einige zu nennen: «Na-
tur»-Malerei traditioneller Observanz,
«Realismus» in den verschiedensten
Spielformen, zwischen «peinture naive»
und sozialistischem Realismus, oder
tiberhoht zum Surrealismus. Fotografis-
mus (mit dem weiten Bereich von Film,
Werbung, Information, Fernsehen).
Konstruktivismus (zuletzt in der spezifi-
schen Gestalt der Op-Art). Freie Gestik
(zuletzt als Tachismus und Action-Paint-
ing). Automatismus im Sinne psychedeli-
scher Kunst, rational protokolliert oder
durch Drogen bewirkt — hier schliessen
sich die Rituale der Happenings an, mit
dem Ziel, die Grenze zwischen «Kunst»
und «Wirklichkeit» aufzuheben. Leben
mit der Psychoanalyse pridgt Figuratio-
nen hochst schillernder Vieldeutigkeit,
gelegentlich auch nur eindeu’tiger Zwei-
deutigkeit: viel «Freud», viel Leid sind in
diese Bilderwelt projiziert.?

Zwischen den erwihnten Polen sind
alle Querverbindungen moglich, und sie
alle fallen unter den Begriff des «Heute»,
«unserer Gegenwart» — wenn anders
man darunter nicht lediglich in rein
quantitativer Zuspitzung das jeweils Al-
lerjiingste der letzten zwei, drei Jahre
verstehen will. Das wire ein unzuldssi-
ger, methodisch durch nichts zu rechtfer-
tigender Gewaltakt, nicht nur deshalb,
weil das sogenannt Modernste in der Re-
gel zugleich am schnellsten veraltet, son-
dern weil auf dem Weg jedes Sprechen
von «Heute», von «Gegenwart», das
nicht mindestens den Zeitraum von einer
Generation einschliesst, mit allen Impli-
kationen der «Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen», punktuell wiirde.

Mit andern Worten und grundsatzlich
gesprochen: die Situation einer tabula
rasa, «the innocent eye» gibt es nie und
nirgends; auch die scheinbar revolutio-
ndarsten Ismen beziehen sich, explizit
oder unbewusst, auf gewesene idltere ge-
stalterische Moglichkeiten. Oder wenn
sie diese radikal ablehnen, zeigen sie sich
gerade hierin durch das Abgelehnte be-
stimmt. Innovationen als solche sind
nicht begreifbar; die Chance, sie wahr-
zunehmen, bedingt einen bekannten
Hintergrund. Indem sich das Neue vom
Gewohnten absetzt, entsteht eine Span-
nungsdifferenz. Sie ruft nach der Verin-
derung geldufiger Ansichten und ver-
langt oftmals deren Revision.?

I. Das Vermittlerwesen

Ein «Mann vom Bau», ein «Vermittler»,

ndmlich Karl Ruhrberg, bis vor kurzem
Leiter der Kunsthalle Disseldorf, dem-
nach eines Zentrums des Kunstvermitt-
lerwesens der letzten anderhalb Dezen-
nien, hat 1972 einen Aufsatz veroffent-
licht, der einer Abrechnung gleicht.* Aus
diesem Aufsatz seien einige Gedanken-
ginge zitiert und zusammengefasst. Die
sechziger Jahre waren eine Zeit der
Kunst-Euphorie, was sich im Ansteigen
der Besucherzahlen in Museen und Aus-
stellungshdusern bemerkbar machte.
Neue Publikumsschichten verschieden-
ster sozialer Provenienz zeigten wach-
sendes Interesse fiir die aktuelle Kunst-
szene und — als unmittelbare Folge — fiir
erschwingliche Graphik und Multiples,
mit deren Hilfe optimistische Geister so-
gar den kapitalistischen Markt nach des-
sen eigener Methode glaubten unter-
wandern zu konnen. Der Graben zwi-
schen Kiinstlern und Publikum schien
schmaler geworden. Uberall schossen
neue Galerien aus dem Boden, und
Kunstmarkte mit riesigen Umsitzen ent-
standen — es geniigt, an diejenigen von
Diisseldorf, Koln, Basel zu erinnern.
Aber der Optimismus war verfriiht; der
Euphorie folgte Erniichterung. Manche
Aktivitdten degenerierten zu einem sinn-
los um sich schlagenden Aktionismus, bis
hin zu den pseudomoralischen Ritualen
infantiler schwarzer Messen, was alles
beim iiberfiitterten Publikum Desorien-
tierung statt Aufkldrung bewirkte.
Kommunikation, visuelle Kommunika-
tion, eines der nachgerade sinnentleerten
Schlagworte von heute, ist immer noch
mehr Wunschtraum als Realitit.

Oder dann ist, was Ruhrberg ausser
acht lasst und was oft noch peinlicher
anmutet, die aktuelle Kunst-Ideologie
voll von einer blinden Positivitat, wo
doch, nach einem Wort Friedrich Gun-
dolfs, «wer es ernst meint, nicht alles gel-
ten lassen kann». Diese blinde Positivitat
gilt fiir manche «Kunstyermittler», die
Katalogvorworter, Aufsdtze oder Bii-
cher iiber aktuelle Kunst schreiben. Wie
esdenn heute Autoren gibt, die sich nicht
genug tun konnen, den jeweils neuesten
«Ismus» verabsolutierend im Rotwelsch
eines unreflektierten Kunstschwitzer-
jargons frenetisch zu feiern. Und es gibt
Verlage, die diesen Produkten geschéf-
teshalber Tiir und Tor 6ffnen, obwohl
nicht selten beim Erscheinen der Pro-
dukte schon — oder bald danach — die
Druckerzeugnisse in den Stand der baren
Makulatur zu riicken drohen — weil sie,
im Einklang mit dem Gesetz, dass der
«dernier cri» am raschesten altert, also-
gleich iiberholt sind.

Bilanz 78 29

Udo Kultermann, ein deutscher
Kunstvermittler und Publizist, auf den
einiges des eben Gesagten zweifellos zu-
trifft, liess 1970 sein Buch Leben und
Kunst, Zur Funktion der Intermedia, gip-
feln in der naiven, wirren und patheti-
schen Feststellung:

«Der Kreislauf des Blutes, der Elektrizitit, sexuelle
und kosmische Interpenetration, gedankliche phy-
sikalische, emotionale und mythische Erkenntnisse
fliessen zusammen in einem neuen humanen Wert-
system, einer auf Liebe und gegenseitiger Hilfe ge-
griindeten Ethik, die Zeichen einer neuen Epoche
ist».5

Auf vollig utopische Weise vermeint
Kultermann eine «Massenkreativitdt»
am Werk zu erblicken, die sich von der
«Elitekultur» fritherer Zeiten wohltuend
abhebe. Zu den Intermedia, die den
«Massengebrauch von Kunst» positiv
forderten, zahlt er, in Anlehnung an die
problematische These McLuhans von
der medialen Ausweitung unserer Sinne
und Nerven, auch das Fernsehen. Dabei
reduzieren doch die zumeist erwartungs-
und systemkonformen Fernsehpro-
gramme in Tat und Wahrheit viel eher
das Bewusstsein, als dass sie es erweitern.

Hiufig bekundet sich die Tendenz,
Kunstereignisse zu Alltagsereignissen zu
machen.® So konnte man 1971 bei der
Kolner Aktion «Aktuelle Kunst Hohe
Strasse» im  Stollwerck-Schaufenster
zwischen Pralinen-Schachteln die in
Schokolade gegossene Biiste von Dieter
Rot bewundern. In Bern kennen wir
Ahnliches durch gewisse Schaufenster-
veranstaltungen des Warenhauses Loeb.
Stadtische Gemeinden lassen es sich, als
«kulturelle Initiative», Geld kosten, in-
dem sie Intermedia-Schauspiele darbie-
ten, so vom Typus: Christo verpackt die
Burg des Eifelstadtchens Monschau. Es
wire allzu euphemistisch, das mit «Mas-
senkreativitdat» zu verwechseln; vielmehr
passiert gerade das, was urspriinglich
vermieden werden sollte: die «Kunst»
integriert sich doch wieder in die Institu-
tionen und die Gesetze des Marktes. Die
scheinbare Identitdt von Kunst und Le-
ben unterwirft sich den Verlockungen
und Sensationen der platten Wirklich-
keit. Kultermann beansprucht und deu-
tet — horribile dictu — die offentliche
Selbstverbrennung, die ein existentiell
personlicher politischer Akt sein kann, in
dem einer mit dem eigenen Leben zahlt,
als einen Vorgang, der «in der wirkenden
Intensitdt auf die gleiche Ebene mit Ak-
tionen zeitgendssischer Kiinstler tritt»;
er sieht nicht, dass diesen Aktionen le-
diglich das Gehaben barer Reizwerte
ohne realen Kontext eignet. Das Neue ist
nur ein Vorwand fiir eine Verdnderung,



30 werk-archithese 19-20

die die Kunst unentwegt verspricht und
nie realisiert, weil sie ins Unverbindliche,
Lippische oder Anmassende abgleitet.
Die Gefahr ist da — und sie nimmt zu —,
dass der Widerspruch der Kunst zur blos-
sen Narrenfreiheit degradiert.”

I1. Funktionswandel des Museums

Die Entwicklung der jiingsten zeitgends-
sischen Kunst konfrontiert das Museum,
sofern es auch die Gegenwart beriick-
sichtigt, mit Problemen, die bisher unbe-
kannt waren.® — deshalb, weil ja diese
«Kunst» gar nicht mehr Kunst im tradi-
tionellen Wortverstand sein will, in je-
nem Wortverstand, den zuletzt fiir das
19.Jahrhundert und weit dariiber hinaus
die klassische Asthetik der Goethezeit
gleichsam kodifiziert hat: das Kunstwerk
als in sich beruhender, von der «Natur»,
von der sogenannten Wirklichkeit sich
abhebender autonomer Organismus, das
Kunstwerk als eigengesetzlich einheitlich
gestaltete Welt. Die dieser Kunstauffas-
sung zugeordnete Begegnungsweise aber
spielt sich in einer Sphére ab, die durch
den Geniebegriff und den Wertmassstab
des Erlebnisses und der Erlebtheit ge-
pragt ist. Die von der Geniedsthetik des
spaten 18.Jahrhunderts geleistete Be-
freiung aus den Grenzen der rationalisti-
schen Regeldsthetik ersetzte indes, ge-
nau liberlegt, lediglich die eine Bindung
durch eine andere: durch die Vorstellun-
gen niamlich, welche sich an Begriff und
Wesen der «Erlebniskunst» heften.

Die Begriindung der Erlebnisisthetik
zdhlt zu den wichtigsten Errungenschaf-
ten der Goethezeit; indem die Erlebnis-
asthetik letztlich sich als Teilerscheinung
eines epochalen Vorgangs erweist — der
Heraufkunft des Historismus —, steht sie
am Anfang aller modernen historischen
Wissenschaften. Aber gerade die Uber-
steigerung der Prinzipien der Erlebnis-
asthetik fiihrte schliesslich zur Erkennt-
nis von deren methodischen Grenzen,
und zwar besitzt diese Wandlung einen
zweifachen Aspekt, einen historischen
und einen unmittelbar gegenwartig aktu-
ellen. Sowohl die Kunst- wie die litera-
turwissenschaftliche Forschung hat — es
reicht, in dem Zusammenhang die Na-
men Aby Warburg und Ernst Robert
Curtius zu nennen — seit rund einem hal-
ben Jahrhundert uns die Augen dafiir
geoffnet, dass jenseits der Erlebniskunst
von der Antike bis zum Barock ganz an-
dere Wertmassstabe leiten. Diesen und
anderen Erkenntnissen verdankt der
heutige Kunstbegriff seine unorthodoxe
Offenheit. Freilich erfolgt auch die Be-

gegnung mit den Werken fritherer Epo-
chen wiederum im Zeichen der Erlebnis-
asthetik — auch sie vermogen uns zum Er-
lebnis zu werden, denn die asthetische
Selbstauffassung ist stdndig verfligbar.
Ebenso deutlich jedoch bleibt, dass diese
Kunstwerke urspriinglich nicht dazu die-
nen sollten, «Erlebnisse» auszuldsen und
zu befriedigen, und dass vor allem ihre
Existenz nicht einem «Erlebnis» zu ver-
danken ist. Die (modernen) Kategorien
von Genie und Erlebtheit reichen da
nicht aus; sie sind, historisch betrachtet,
unangebracht. Statt «Echtheit des Er-
lebnisses» oder «Intensitdt seines Aus-
drucks» bestimmt die Handhabung eines
festen Inventars von Redeformen, Bil-
dern und Figuren, von Topoi, das
Kunstwerk als Kunstwerk, das heisst ein
in der Rhetorik, im Horazischen Con-
cetto «Ut pictura poesis — ut poesis pictu-
ra» wurzelndes Regelsystem, das bis zu
Winckelmann und Lessing unangefoch-
ten Geltung beanspruchte. Die Erlebnis-
asthetik wertete die Rhetorik radikal ab,
zugunsten der Lehre von der unbewus-
sten Produktion des Genies.? Diese
fliichtig skizzierten Verhéltnisse sind also
in ihrer jeweiligen geschichtlichen Be-
dingtheit erkannt. Zugleich wurde die
Erlebnisésthetik jedoch auch mittels un-
historischer, deshalb um so wirksamerer
Priamissen in Frage gestellt: durch die ak-
tuelle, gegenwirtige Kunst selber.

Ein «Fahnenbild» von Jasper Johns
(1954/58) reproduziert die galtt ausge-
breitete, die Leinwand voll deckende,
mit ihr identische Fahne der USA, was
die Kritik bewogen hat, von einer Identi-
tatskrise zu sprechen. A.R.Solomon fas-
ste das quilende, vexierende Problem
folgendermassen ins Wort: «Is it a flag,
or is it a painting?», und Kunsthistoriker
wie Max Imdahl und Jiirgen Wissmann
haben gerade daraus eine ganze Er-
kenntnistheorie und — philosphie zumal
der Pop-Art abgeleitet — ich aknn dem
nicht weiter nachgehen. Die Identitéts-
krise beruht darin, dass die Moglichkeit
erlischt, zwischen der «wirklichen»
Fahne und der gemalten Fahne genau zu
unterscheiden, weil Bezeichnetes und
Bezeichnendes, Signifé und Signifiant, in
eins fallen '

Ich erwdhne z.B. die berithmten Mari-
lyn-Monroe-Serigraphien Andy War-
hols (1964). Die der Reklame entstam-
mende, dem Blick Aufmerksamkeit ab-
heischende Farbe akzentuiert ein Sujet,
das nicht unmittelbar auf die Modell-
wirklichkeit sich bezieht, vielmehr als
klischeehaft vorgeformter Tatbestand
ibernommen ist. Indifferent, weder po-

sitiv bestédtigend noch negativ kritisie-
rend, wird es dem Betrachter dargebo-
ten, seiner Reflexion offengehalten als
moglicher Anlass fiir einen kldrenden
Bewusstseinsprozess. '°

Es liegt auf der Hand, dass sowohl bei
dem beniitzten Beispiel wie erst recht im
Falle der ihnen wesensverwandten Mi-
nimal Art oder der Ars multiplicata, von
weiteren Spielformen im Kreis heutiger
kiinstlerischer Tatigkeit zu schweigen,
die Erlebnisésthetik versagt, denn sie hat
es ja nicht mehr mit Werken, mit Kunst-
werken zu tun, die als eigengesetzlich au-
tonomer Organismus aus dem alltdgli-
chen Kontext inselhaft herausgeldst sind,
sondern sie sieht sich mit Dokumenten
einer Entwicklung konfrontiert, an deren
Beginn ein Maler wie Jean Dubuffet ar-
beitete.

Das alles ist sehr ernst zu nehmen,
nicht nur, weil seit liber einem halben
Jahrhundert die Abscheidungen zwi-
schen Kunst, Anti-Kunst und Kunstlo-
sigkeit unsicher geworden sind.!!
«Orphischen Liedes Reim, ich wette / Er steht auch
in der Operette»,
heisst es schon bei Karl Kraus. Traditio-
nelle Wertabsprachen biirgen langst
auch nicht mehr fiir die angemessene
Wahrnehmung dlterer Kunst, wie aus der
bloss relativen Geltungskraft der Erleb-
nisdsthetik und den mit ihr verquickten
Vorstellungen hervorgeht. Der Phino-
menbezirk «Kunst» ldsst sich nicht ein
fiir allemal einfangen und bestimmen.
Daher ist jedes normative Reden von
dem Phidnomen der Kunst fragwiirdig
und bedenklich. Demgegeniiber ent-
springt der offene Kunstbegriff einer
pragmatischen Einstellung, derzufolge
Kunst ein vielschichtiger, geschichtlich
sich wandelnder Vereinbarungsbegriff
ist, abhédngig einmal vom Konsens zwi-
schen Sender und Empfinger, zum an-
dern von der jeweiligen Kontextsitua-
tion.!2 Die heutige Kontextsituation aber
tangiert nun das Museum in wahrhaft
entscheidender Weise, die Licht auf
beide «Kontrahenden», die Kunst wie
das Museum, wirft.

Das Museum existiert als offentliche
Einrichtung genau seit dem Zeitpunkt, in
dem die Erlebnisésthetik und das sie tra-
gende Kunstverstandnis zum Sieg ge-
kommen sind. Und seit es das Museum
im modernen Wortverstand gibt, umtobt
es das heftigste Pro und Contra. Der
Spannnungsbogen wolbt  sich  vom
«Tempel der Kunst» bis zum gegensitz-
lichen Pol, an dem die Gegner das Mu-
seum als Beinhaus, Leichen- und Lager-
halle kulturellen Strandgutes verdam-



«Les gardiens feront bien d’empécher les visiteurs d’approcher de ces tableaux, de peur d’accident.»

Aus/de J.J.Grandville, Un autre monde, 1844.

men. Klassizismus und Romantik nobili-
tierten das Kunstwerk und das schopferi-
sche Prinzip zum Religionssurrogat und
den Kiinstler zum Heiligen, zum unmit-
telbaren Mittler des Gottlichen. In dieser
Sicht empfing das Museum die Weihe ei-
nes Heiligtums und, mit Holderlin zu re-
den, einer «asthetischen Kirche».!3
Schinkels «Altes Museum» in Berlin re-
prasentiert deren im hochsten Grade fol-
getrachtige Inkunabel als hehres, feierli-
ches Museumspantheon. Diesem Mu-
seumspantheon ist ein Begriff von Kunst
zugeordnet, der den Bereich des Astheti-
schen autonom setzt, ihn als die Zone des
zeitlosen Gesetzes liber die Sphéare der
verdanderlichen sinnlichen Erscheinun-
gen hinaushebt.

Ungleich der Kirche war das Museum,
trotz seinem Anspruch einer «dstheti-
schen Kirche», ausserstande gewesen,
gemeinschaftsbildend zu wirken. Der
von ihm gepflegte Kult war ein Bildungs-
kult, jenseits der profanen Alltiglichkeit,
ausgerichtet auf das Reservat des éstheti-
schen Idols. Deshalb propagierte die
nichtoffizielle Kunst, diejenige Kunst,

die inzwischen langst als die gewichtigste
des 19.Jahrhunderts erkannt ist, mit ih-
rem Antiakademismus, mit ihrer Wen-
dung wider die Ecole des Beaux-Arts
zumeist auch eine Ablehnung der Muse-
en. Die Losung der Futuristen: «Il faut
briler le Louvre!» erschallte bereits bei
den Realisten und Impressionisten, und
Monet soll gesagt haben: «Geht nicht ins
Museum; seid wie die Kinder.» Wobei
dann doch stets wieder in seltsam para-
doxer Kompensation die Museen auf die
jeweilige Avantgarde entscheidende An-
regungen ausiibten und forderliche Ge-
sprachspartner lieferten. Was Cézanne
den Venezianern des Louvre schuldet, ist
schopferische Ausstrahlung «alter» auf
«neue» Kunst in reinster Potenz. Doch
auch die Aufwertung von Friihformen
der Kunst, die im Gefolge mancher Stil-
libungen des 20.Jahrhunderts sich ereig-
nete, geht wiederum zu einem guten Teil
auf das Konto der Museen, wie denn
auch in der neuesten Kunst, nicht nur
iiber die Fragmente erfassende Collage,
gelegentlich «alte» Werke zitiert wer-
den, etwa solche von Rubens und Gior-

Bilanz 78 31

gione bei Rauschenberg und von Rem-
brandt bei Larry Rivers: «Dutch Masters
and Cigars», 1964 — das Ganze ist ein
«hommage» an Holland, freilich ein viel-
sinniger. Unter anderm erfolgt ein der
Werbung entstammender, ihr verwand-
ter Hinweis auf ein typisches holldndi-
sches Produkt: Zigarren. In einem obe-
ren und einem unteren Bildstreifen aber
erscheinen Kopien, oder besser: Para-
phrasen von Rembrandts «Staalmee-
sters». Hier passiert so etwas wie eine
dsthetische Rehabilitierung des Mu-
seums; das scheinbar jede Uberlieferung
abstossende moderne kiinstlerische Pro-
duktionsverfahren {iberantwortet sich
dennoch gewissen Weisen der histori-
schen Rezeption.'* Die Kunst gewinnt
dergestalt eine zweite Aura zuriick. Die
Aura des Einmaligen, die ihr, wie Ben-
jamin gezeigt hat, die Technik durch
massenhaftes Erzeugen raubt, wird er-
setzt durch eine neue Aura: die potent-
ielle Multiplizierbarkeit der Effekte.!®

Larry Rivers steht hier in einer Tradi-
tion, die, weit radikaler, das «alte»
Kunstwerk selbst verdndert. Das klassi-
sche Beispiel ist natiirlich die «<Mona Lisa
mit Spitzbart und Schnurrbart», wie sie
Marcel Duchamp 1919 einem entriiste-
ten Publikum vorstellte. Auf dem untern
Bildrand befinden sich die Buchstaben
«L.H.0.0.Q.». In franzosischer Lesung
ergibt sich das obszone Wortspiel «Elle a
chaud au cul». Wihrend die vorromanti-
schen Jahrhunderte die Mona Lisa nur
eben als das gut gelungene Portrit einer
schonen Frau bewundert hatten — sie ver-
fligten noch nicht iiber «Erlebnisdsthe-
tik» —, wurde sie vor allem in der Déca-
dence, im Fin de Siécle, zumal durch
Walter Pater, zum Inbild all dessen, was
weiblich-geheimnisvoll, lockend und ge-
fahrlich ist, la femme fatale, la belle dame
sans merci par excellence, Urweib und
Urmutter in einem. Wer Pater und sei-
nesgleichen gelesen hatte, empfand vor
der Mona Lisa nichts als «heilige Schau-
er, tief in der Brust». Es ist diese Quasi-
religion der Kunst, gegen die sich Du-
champ wendet. Ein kleiner Schnurrbart
geniigt — und die Mona Lisa ist nicht
mehr geheimnisvoll, sondern ldcherlich;
eine dreckige Unterschrift — und die
Mona Lisa ist eine Frau wie viele andere
auch.16

Duchamps Verfremdungsakt der
Mona Lisa hat enorme Folgen gezeitigt
bis heute; der Exempel wire Legion: die
Mona Lisa, aus dem Fenster eines Fiat
schauend; Whistlers «Mutter des Kiinst-
lers», auf einem Skilift sitzend; Miche-
langelos «David» im stromenden Regen



32 werk-archithese 19-20

mit einem Regenmantel um die Schul-
tern — die Reihe liesse sich beliebig fort-
setzen. Aber was sich jetzt, im Zusam-
menhang mit dem Funktionswandel des
Museums, als wichtig erweist: wiederum
ist es die Museumssphére, die solches
iberhaupt erst ermoglicht. Wir haben ein
klassisches Paradigma der Abstossung
und Anziehung vor uns.

Die Kunst, die heute entsteht, ist, von
den iiberlieferten Asthetiken her be-
trachtet, Kunst jenseits der Kunst. Mate-
rie-Erforschung, Artefakt, Fetisch, vi-
sualisierter Denkprozess, oder wie im-
mer man sie bezeichnet. Sie ist einerseits
unmuseal in einem k@dmpferischen Be-
griff, und anderseits ist sie doch wieder
auf das Museum angewiesen, soweit sie
iiberhaupt museumstechnisch  noch
praktikabel ist.

Aber wie fiigt sich ein heutiges Werk
ins Museum ein, sofern es das tiberhaupt
noch tut? Ich wihle ein einfaches Bei-
spiel: Richard Serras «Prop-Piece»
(1969) zeigt gleichsam Materialartistik:
eine Bleiplatte, in bestimmtem Winkel
gegen ein Bleirohr gestellt, sinkt nicht
unter dem Eigengewicht in sich zusam-
men, und ein Gummistiick, vorher ge-
rollt, lasst sich mit einem Griff zu einer —
sich selbst haltenden — Tiite aufrichten.!”
Die  Gesamtfiguration  wirkt im
Museumsambiente nicht viel anders als
irgendeine traditionelle Plastik. Kompli-
zierter wird die Lage erst, wenn ein gan-
zes Environment vorliegt. Auf die ver-
bliiffendste, visiondrste und witzigste
Weise hat Grandville, ein Vorldaufer der
Surrealisten vom Schlage Max Ernsts
und Bretons, schon 1844, im Graphikzy-
klus «Un autre monde», derartiges anti-
zipiert: seltsame Gebilde hdngen an den
Galeriewdanden; Menschliches, Tieri-
sches, Pflanzliches greift drohend aus
dem Bilderrahmen heraus — die Bildle-
gende ist deutlich genug: «Les gardiens
feront bien d’empécher les visiteurs
d’approcher de ces tableaux, de peur
d’accident.» Dem Environment eignen
nicht selten museumstechnisch unprak-
tikable Ziige, und zwar ganz bewusst: die
Grenze zwischen Kunst und Leben, von
der das Museum, selbst wenn es die libe-
ralsten Konzessionen macht, per defini-
tionem und kategorial existiert, soll be-
wusst aufgehoben werden. Das Envi-
ronment strebt nach der Offentlichkeit
des Alltags und des Alltdglichen.

III. Hinweis auf einige Grundtendenzen
heutiger «Kunst»

1912 spricht Kandinsky in seinem Buch

Uber das Geistige in der Kunst von der
«reinen Abstraktion» und der «reinen
Realistik» und in einem Aufsatz «Uber
die Formfrage» des gleichen Jahres von
der «grossen Abstraktion» «als dem zum
Minimum gebrachten Gegenstandli-
chen» und von der «grossen Realistik»
«als dem zum Minimum gebrachten
Kiinstlerischen». Dann heisst es: '8

«Und zwischen denselben — grenzenlose Frei-
heit, Tiefe, Breite, Reichtum der Mdglichkeiten
und hinter ihnen liegende Gebiete ... alles ist heu-

te, durch den heutigen Moment, dem Kiinstler zu
Diensten gestellt.»

Das ist eine wahrhaft prophetische An-
kiindigung dessen, was derzeit mehr
denn je die Kunstszene, liberblickt man
sie als Ganzes, beherrscht: auf der einen
Seite die Grosse Realistik als Kunst-ist-
Leben-Geste, sei es als trompe-I’ceil, als
Abklatsch, als Fotografismus, als Hyper-
realismus oder Materialbefragung, die
alle auf den Alltag regredieren; auf der
andern Seite das Grosse Abstrakte in der
Endform der Konzept-Kunst. Fiir die
Erkenntnis der beiden ontologischen
Grenzsituationen — denn das sind sie —
reicht, mit Benjamin zu reden, die
«Hydra der Schuldsthetik mit ihren sieben Kop-
fen: Schopfertum, Einfiihlung, Zeitentbundenheit,

Nachschopfung, Miterleben, Illusion und Kunstge-
nuss»

nicht mehr aus, weil diese Gegenwarts-
kunst ihre eigenen Formen und kiinstle-
rischen Mittel thematisiert, parodiert
und dementiert. Die zwei von Kandinsky
vorbildlich klar umrissenen Extreme
greifen auf Zonen aus, fiir die alle bishe-
rigen Konzeptionen und Entwiirfe von so
etwas wie Kunst sich als unanwendbar
erweisen. Das ist zwar kein Ungliick;
denn die Kunsttheorie war noch zu jeder
Epoche ein Postphdnomen, abkiinftig,
geprdagt von der jeweiligen kiinstleri-
schen Titigkeit. Aber auch wenn man
einrdumt, Kunst sei ein historisch sich
wandelnder Vereinbarungsbegriff, so
wiirde gerade dann fiir «heutige Kunst»
die Aufgabe resultieren, sie begrifflich
priazises zu fassen, wenn anders man
nicht einfach «bravo» oder «nein» rufen
will. Mit anderen Worten: der Umstand,
dass «heutige Kunst» immer wieder die
Grenze zwischen Kunst und Leben,
Kunst und Wirklichkeit aufzuheben
scheint, stellt erst recht mit aller Scharfe
die Frage nach der spezifisch dstheti-
schen Gegebenheit. Liesse sich diese
letztere von Kategorien der Wirklichkeit
aus erkldren, dann hitte ein Verstdndnis
der dsthetischen Phdnomene im Grunde
abgedankt.!?

Das «Felt-Piece» (1967/68) von Ro-

bert Morris — ein Stiick Filz, durch
Langseinschnitte verdndert und an die
Wand gehingt — entfaltet Eigenschaften
von Filz unter bestimmten Bedingungen.
Das Material und seine stofflichen Quali-
taten sind das Thema des Werkes — eine
Suche nach hoherer Bedeutung wire
grotesk: Grosse Realistik in vordergriin-
digster, banalster Auspragung.

Dagegen «Fond III» (1969) von Jo-
seph Beuys: neun Stapel von je 100
Filzmatten, bis zur Brusthohe aufge-
schichtet, beschwert und abgedeckt von
einer dicken Kupferplatte. Auch hier
konnte man die pure Demonstration des
Materials und seiner Eigenschaften ver-
muten oder Verfremdung eines Ge-
brauchsgegenstandes a la Duchamps
Fahrrad, Flaschentrockner, Klosettmu-
schel. Beuys’ Material-Zusammenstel-
lungen stehen indessen vor einem Hin-
tergrund verwickelter und weitreichen-
der Bedeutungsassoziationen, die von
Beuys in vielen Interviews aufgeschliis-
selt wurden — er ist der Prototyp des red-
seligen Machers; ein ihm iibel gesinnter
Kritiker 2 nannte ihn einen «ohne geisti-
gen Schliessmuskel zur Welt gekomme-
nen Dauer-Tropf». Filz und Kupfer-
platte sollen die Vorstellung von Batte-
rie, von Energie- und Wéarmespeiche-
rung suggerieren, iibertragen, metapho-
risch: Wérme als evolutionidres Prinzip.
Das sinnliche Material bedeutet etwas
Ubersinnliches; das Material, greifbar,
fassbar, beschreibbar, wird intentional
transzendiert. Es ist das alte idealistische
Problem: Wie entspricht die Realitdt den
Ideen? 2!

Beuys tut einen Schritt auf den andern
von Kandinsky formulierten Extrempol
hin: die Grosse Abstraktion als Con-
cept-Art. Sie erhebt einen Bewusstsein-
sakt vom blossen, hdufig unbemerkten
Ausgangspunkt zum Thema; sie gipfelt,
in ihrer Reinform, in der Deklaration ei-
nes Gedankens zum Kunstwerk. Als
1968 eine Arbeit von Lawrence Weiner
zerstort wurde, ergab es sich fiir daher
ohne weiteres, seine Gedanken oder
«Ideen» in Zukunft oft iiberhaupt nicht
mehr auszufiihren — zum schieren Sol-
ipsismus gesteigerte Weltlosigkeit??, zur
Not zu rechtfertigen als diirftiges Expe-
riment, als Gegenbewegung wider alle
blosse Genussidsthetik. Beriihmt John
Cages, des Komponisten, der zahlreiche
amerikanische Kiinstler beeinflusst hat,
Stiick 4’33, das hierhin gehort: ein Pia-
nist sitzt 4 Minuten und 33 Sekunden vor
dem Klavier, ohne zu spielen. Die «Mu-
sik» liefern die Zufallsgerdusche im
Raum. Dazu Cage selber:



«Man kann Kunst haben, ohne sie zu machen. Al-
les, was man tun muss, ist, das Bewusstsein zu dn-
dern.»

Flir Cage ist hier Musik die eigene Ak-
tion des Horers. Versteht man Cage so,
wie er sich selber versteht — aber die
Selbstkommentare heutiger Kiinstler
sind oft das Allerplatteste, was man sich
nur imaginieren kann —, wird Kunst wie-
der zum kontemplativen Akt, dessen
Absurditdten letztlich Praktiken der in-
neren Umkehr, der «Erleuchtung»
sind.?3

Und nun wiren zwischen den beiden
Grenzsituationen der Grossen Abstrak-
tion und der Grossen Realistik die mitt-
leren Stufungen zu verfolgen — ich muss
darauf verzichten.

Heute besteht eine internationale
Gemeinschaft von Sammlern, Kunst-
hindlern und Museumsleuten, die in
dem Sinne erzogen worden ist, dass es
den Schock in der Kunst nicht mehr gibt,
nicht mehr Eine Ohrfeige dem offentli-
chen Geschmack, um den Titel eines Bu-
ches des russischen Formalisten Chleb-
nikow von 1910 zu zitieren. Oder besser:
der Schock ist zu einem so alltdglichen
Ingrediens der Kunst geworden, dass
Kritiker, Hindler und Sammler ihn ge-
radezu wiinschen und erwarten — wo-
durch er sofort neutralisiert wird: weil
Antikunst, in totaler Promiskuitit, sich
als Kunst etabliert hat. Selbst das ver-
brauchteste Produkt wird in der Abfall-
kunst noch einmal valorisiert und der
Warenzirkulation zuriickgewonnen.
«All is pretty»: das verkiindet, in miider
Nonchalance, nicht irgend jemand, son-

dern die in unserer Zeit angemessene
Verkorperung des «deus artifex» — der
freilich auch schon ziemlich angeschla-
gene und zu verbleichen drohende Andy
Warhol, und dieser Gemeinplatz macht
seine Runde um die ganze Welt.?*
Indessen, wenn man sich beruhigt wie-
derum bei einem — vor allem marxisti-
schen — Gemeinplatz: Kunst sei eben der
Ausdruck der Zeit, etwa des dkonomi-
schen Unterbaus, sich also auf das heikle
Gebiet der Kausalitdt begibt, so kann
man sich miide daran denken, ohne zu
einem Resultat zu gelangen. Zudem:
jede Kunst hat den Sinn und den Rang
der Wahrheit, die sie ausdriickt, aber sie
lasst sich nicht wissenschaftlich attestie-
ren. Wohl aber lédsst sich die Vernachlis-
sigung  differenzierender  optischer
Wahrnehmung, die doch auch eine Art
des Denkens ist, das Verschweigen von
Substanzverlusten, als Mangelerschei-
nung ausweisen. Man konnte zeigen,
dass es mit der Beschreibbarkeit zeittypi-
scher Gruppierungen von Werken nicht
getan ist, wenn alsdann allein die Be-
schreibbarkeit als Wert ausgegeben
wird.?® Wir werden wieder mehr auf In-
tensitdt als auf Quantitdt zu achten ha-
ben, auf Qualitit — das altmodische Wort
sei gewagt. Denn auch das jeweils Aktu-
elle hat sich am Ende durch Qualitdt zu
rechtfertigen — wobei es nichts zur Sache
tut, dass Qualitdt als Begriff eine ganz
bestimmte, nicht leicht durchschaubare,
an die Erlebnisésthetik gebundene Her-
kunftsgeschichte besitzt. Ohne Zweifel
konnte die Kunstgeschichte mit ihren
Mitteln hier eine wichtige Rolle spielen:
namlich die weitverbreitete katastro-

Bilanz 78 33

phale Verwechslung von Quantitdt und
Qualitat aufdecken.?®

Die negative Alternative ist folgende:
ich zitiere, um sie zu charakterisieren,
aus Herbert Rosendorfers hintersinni-
ger, doppelbodiger Satire Ball bei Thod.?”
An ihrem Ende hilt der Kiinstler Alaska
Leitner eine Ansprache:

«,Durchlauchtigste Herzogin, Herr von Thod,
meine Idiotinnen und Idioten. In jedem Zweig der
Kiinste wurden in den letzten zehn Jahren unbe-
streitbar grossere Fortschritte erzielt als in der glei-
chen Anzahl Jahrzehnten vorher. Der Fortschritt
der letzten Jahre ist nicht auf die immer raschere
Entwicklung neuer Stilrichtungen beschrinkt. Den
Fortschritt kennzeichnet vor allem die Emanzipa-
tion der Kiinste vom Material. Ich nenne einige
Beispiele: es gibt Musikstiicke, die nur mehr aus ei-
nem einzigen, lang ausgehaltenen Ton bestehen.
Die Musik hat sich damit weitgehend von Melodie,
Harmonie und Rhythmus emanzipiert.

Es gibt Bilder, die nur mehr aus unbemalter
Leinwand bestehen. Die Malerei hat sich damit
weitgehend von Farbe und Gestaltung emanzipiert.

Es gibt Plastiken, die nur mehr aus einer An-
sammlung alltidglicher Gegenstinde — etwa leeren
Flaschen — bestehen. Die Bildhauerkunst hat sich
damit von den Fesseln der Form befreit. Es gibt ly-
rische Gedichte, die nur mehr aus einer Anzahl zu-
sammenhédngender Konsonanten bestehen. Die
Lyrik hat sich damit endlich von den Vokalen be-
freit. Es gibt Kunstwerke, die in keine Kunstgat-
tung mehr einzuordnen sind, etwa ein «Loch in ei-
ner Museumswand». Die Kunst hat sich damit fast
schon vom Material gelost und ist in den theoreti-
schen Raum vorgedrungen. Aber damit ist es noch
nicht genug. Um die Kunst endgiiltig der gesell-
schaftlichen Korrumption zu entziehen, muss sie
die Materie verlassen. Was Sie jetzt sehen werden,
ist ein materiefreies Kunstwerk, ein Triumph des
Fortschritts. Ich fiihre Ihnen ndmlich nichts vor. Sie
sind gehalten, dieses Nichts-Vorfiihren als Kunst-
werk zu verstehen.

Ich danke IThnen’

Der Vorhang fiel.

,Kostlich’, sagte die Marquise de Dommonecois.
Dann verabschiedete Herr von Thod seine Giste.»

Anmerkungen

' Vgl. zum Beispiel Hermann Heim-
pel, Der Mensch in seiner Gegenwart,
Gottingen 1954, S. 9f.

2 Vgl. J.A. Schmoll gen. Eisenwerth,
in: Darmstidter Gespriche: Mensch
und  Menschenbilder, Darmstadt
1968, S. 180f.

3 Vgl. Wolfgang Iser, Der implizierte
Leser, Miinchen 1972, S. 57

4 Karl Ruhrberg, Das Ende der Eu-
phorie, Anmerkungen zur Situation
der Kunstvermittler, in: Jahresring
72/73, Stuttgart 1972, S. 211-221

5 Udo Kultermann, Leben und
Kunst, Zur Funktion der Intermedia,
Tiibingen 1970, S. 209

® Vgl. dazu und zum folgenden: Re-
nate Matthaei, Kunst im Zeitalter der
Multiplizierbarkeit, in: Merkur Nr.
293, September 1972, S. 884-899,
vor allem S. 886

7 Matthaei, a.a.O., S.897, 899

8 Vgl. Eduard Hiittinger, Zur Situa-
tion des Kunstmuseums in unserer

Zeit, in: Mitteilungen Berner Kunst-
museum 121, Oktober/November
1970, S. 1-7

9 Vgl. Hans-Georg Gadamer, Sym-
bol und Allegorie, in: Umanesimo e
Simbolismo, Padova 1958, S.23 ff.
10 Vgl. Max Imdahl, Probleme der
Pop-Art, in: 4. documenta Kassel,
Katalog 1, S. XVIf.

11 Werner Hofmann, in Das Triviale
in Literatur, Musik und bildender
Kunst, Frankfurt a.M., 1972, S.212:
12 Hofmann, a.a.0. (Anm. 11), S.
210f.

13 Vgl. dazu und zum folgenden:
Werner Hofmann, Funktionswandel
des Museums, in: Jahresring 59/60,
Stuttgart 1959, S. 99-109

14 Vgl. Dieter Henrich, in: Poetik
und Hermeneutik 11, Miinchen 1966,
S::529

15 Matthaei, a.a.0. (Anm. 6), S.
888/89

16 Johannes A. Gaertner, Der grim-
mige Spass, Anmerkungen zum Phd-
nomen der « Debunking art», in: Neue
Rundschau 83, 1972, S. 683/84

17 Vgl. Karlheinz Nowald, Reali-
tit/ Beuys/Realitdt, in: Realitit, Rea-
lismus, Realitat, 1. Katalog des Aus-
stellungsverbundes 1972/73, S. 115
18 Wassily Kandinsky, Uber das Gei-
stige in der Kunst, 7. Auflage, Bern-
Biimpliz, 1963, S. 127; idem, Uber die
Formfrage, in: Essays iiber Kunst und
Kiinstler, 2. Auflage, Bern 1963, S.
27ff. Vgl. dazu vor allem: Walter
Hess, Die grosse Abstraktion und die
grosse Realistik, Zwei von Kandinsky
definierte Moglichkeiten moderner
Bildstruktur, in: Jahrbuclzfﬁr)isrhetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 5,
1960, S. 7ff.; Hans Sedlmayr Das
grosse Reale und das grosse Abstrakte,
in: Der Tod des Lichtes, Salzburg
1964, S. 115-127

19 Auf diesen gemeinhin zu wenig be-
riicksichtigten ~ Sachverhalt — weist
nachdriicklich hin Gottfried Boehm,
Die Dialektik der dsthetischen Grenze,
Uberlegungen zur gegenwirtigen Ast-
hetik im Anschluss an Josef Albers, in:
Neue Hefte fiir Philosophie 1973, S.
127

20 Martin Gosebruch, Ein Nein zur
Documenta,in: Neue Rundschau 83,
1972, S. 641

21 Nowald, a.a.O. (Anm.
116f.

22 Ernst-Otto Erhard, Die Ohnmacht
der Concept-art, in: Neue Rundschau
83, 1972, S. 709

23 Matthaei, a.a.0. (Anm. 6), S. 894
24 Werner Hofmann, Kunst jenseits
der geschlossenen Systeme, in: Merkur
Nr. 282, Oktober 1971, S. 966/67
25 Vgl. Gosebruch, a.a.0. (Anm. 20),
S. 646

26 Vgl. Giinter Busch, Entartete
Kunst, Geschichte und Moral, Frank-
furt am Main 1969, S. 42; Werner
Schmalenbach, Kunst und Gesell-
schaft — heute, Abschied von der
Kunst?, in: Museum und Kunst, Bei-
trige fiir Alfred Hentzen, Hamburg
1970, S. 207-229

27 Herbert Rosendorfer, Ball bei
Thod, in: Merkur Nr. 282, Oktober
1971, S. 970-979, zitierte Stelle S.
979

17), S.



	Aspekte heutiger "Kunst"

