
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 63 (1976)

Heft: 9: Polyvalente Räume - Mehrfache Nutzungen = Espaces polyvalents -
Utilisations multiples

Artikel: Polyvalenz und Flexibilität in der Struktur der islamischen Stadt

Autor: Bianca, Stefano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-48622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-48622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk/oeuvre 9/76 575

Polyvalenz und Flexibilität in der
Struktur der islamischen Stadt

Von Stefano Bianca

Polyvalenz innerhalb des städtischen Raumes
war von Anfang an eine Voraussetzung des
islamischen Gemeinschaftslebens. Bei der einfachen

Lebensart der islamischen Urgemeinschaft

der Medina war es ein Gebot der Stunde,
gegebene Räume für vielfache soziale
Zweckbestimmungen zu verwenden oder einen Leerraum

durch einfache Vorkehrungen in einen
sinnhaltigen Raum verwandeln zu können.
Wie, gemäss einem Ausspruch Mohammeds,
die ganze Welt als Gotteshaus dienen konnte,
so waren die räumlichen Einrichtungen der
Gemeinschaft möglichst einfach und vielseitig
verwendbar zu halten. Gleich dem Propheten
selbst strebten auch seine ersten Nachfolger
nach Dichte und Unmittelbarkeit des Lebens,
nach Beweglichkeit innerhalb des äusseren
Lebensrahmens und nach möglichster Verbindung

geistiger und sozialer Anliegen.
Dadurch, dass die Keimzelle von Medina

zum Ursprung der ganzen islamischen
Lebensordnung und Rechtsordnung wurde, prägte sie
auch alle späteren Neugründungen islamischer
Städte1. Städtische Räume und Bauten erhielten

fortan durch die Beweglichkeit ihrer Strukturen,

man darf sogar sagen: durch die
Improvisationsbereitschaft der Stadtbewohner, ihr
typisch islamisches Gesicht. Dies gilt in solchem
Masse, dass die Eigenart der islamischen Stadt
durch Begriffe wie Polyvalenz der Räume,
Flexibilität der Inneneinteilung und Integration
der Einzelbauten zu einer Gesamtstruktur besser

zu bezeichnen ist als durch bauliche und
stilistische Merkmale, die von Land zu Land
wechseln konnten.

S £

i S m mm r*
* ffi m äa

* »

1
vi* *

* p

¦ *
>-es m

* t.^v
-:: m m

m m

««¦>»• ¦ M

1 Rekonstruktion der ersten omaijadischen Moschee von
Medina (nach Sauvaget). Durch ihre Struktur und
dadurch, dass sie an der Stelle von Mohammeds früherem
Hofhaus erstellt wurde, blieb diese Moschee, die im
14. Jahrhundert abbrannte, das Urbild aller späteren
Moscheebauten

A: Minbar: B: Grab des Propheten; C: Umriss von
Mohammeds früherem Wohnhaus: D: Mihrab

Besonders augenfällig lassen sich diese

Eigenschaften anhand der Genese der Moschee
nachzeichnen, die immer das zentrale Element
des öffentlichen Lebens in der islamischen
Stadt selbst geblieben ist. Vom Gebrauch her,
und in gewissem Sinne auch von der Bauform
her lässt sich die Moschee auf das grosse Hofhaus

zurückführen, das Mohammed als Zentrum

der ganzen Gemeinschaft in Medina
errichtet hat. Wie Mohammed - im Unterschied
zu anderen Glaubensgründern - zugleich
Prophet und Staatslenker, Lehrer und Familienvater

war, so war auch dieses Haus (dessen
Ausmasse und ungefähres Aussehen uns durch
Berichte überliefert sind2 Wohnhaus,
Versammlungsgebäude, Andachtsort und Lehrstätte -
alles in einem. Diese Verbindung hat denn auch
das Wesen der späteren Hof- und Hallenmoschee

geprägt, wenn diese auch im Zuge der unter

den Omaijaden einsetzenden Monumentali-
sierung manche bauliche Elemente des späten
vorderorientalischen Hellenismus aufgenommen

und verarbeitet hat.
Mit der zunehmenden Entfaltung sesshaften

Lebens in den ersten islamischen Jahrhunderten

(etwa vom 879. Jahrhundert n. Chr. an) und
mit der Assimilation vorgefundener kultureller
Errungenschaften in allen Bereichen des

Handwerks, des Gewerbes und der Künste
wurde das Leben differenzierter, und es bildeten

sich allmählich islamische Siedlungen, die
den Namen einer Stadt verdienten. Sie waren
nicht mehr die Heerlager ausgezogener
Nomadenstämme, nicht mehr die primitiven,
abbrechbaren Hüttensiedlungen der «Gründerzeit»,

wie sie etwa in Kufa und Basra entstanden,

sondern weithin ausstrahlende Zentren
mit verfeinerter Lebenskultur.

Die Moschee, vor allem die traditionelle Hof-
und Hallenmoschee, wie wir ihr heute noch in
Damaskus, Cordoba, Kairuan, Kairo oder Fes

begegnen, ist zum Sammelbecken des urbanen
Lebens geworden. Ihre gedeckten Hallen, mit
Teppichen oder Sitzmatten ausgelegt, gleichen
einem riesigen städtischen Aufenthaltsraum,
der den Bewohnern zu allen Tages- und Nachtzeiten

offensteht. Nach mohammedanischer
Anschauung sind es keine «heiligen» Hallen,
sondern Räume, die dem Leben in seiner sakralen

und profanen Dimension offenstehen. Nur
durch eine Vielzahl von Säulen und Arkaden
gegliedert, haben diese Hallen mehreren
Zwecken zugleich gedient: der Raum nahe dem
Mihrab (der Gebetsnische, deren Richtung zum
zentralen Heiligtum des Islams in Mekka weist)
hat vor allem der Andacht und dem Gebet
sowie der Rezitation des Korans gedient. Neben
dem Mihrab steht der bewegliche Mimbar, ein
hölzerner Treppenbau mit einem Hochsitz.
Von hier aus wurde das Freitagsgebet geleitet,
das einen starken öffentlichen, ja politischen
Charakter trug, es wurden Predigten gehalten

oder politische Erlasse verkündigt. An diesem
Tag waren der Herrscher oder die Führer der
Glaubensgemeinschaft gleichsam als Vertreter
Mohammeds in der Versammlung anwesend,
und sie konnten in der Moschee oder auf dem
Weg zur Moschee von Bittstellern angesprochen

werden.
Neben politischen Versammlungen wurde in

der Moschee auch Gericht gehalten. Kadi,
Hilfsrichter, Notare und Büttel waren in der
Moschee selbst oder in unmittelbar anstossen-
den Bauten zu finden. Zu bestimmten Stunden
des Tages diente die, Freitagsmoschee auch als
Universität. Die von der Moschee angestellten
Lehrer hielten Vorlesungen in den traditionellen

islamischen Wissenschaften, die jedermann
zugänglich waren. Jeder Lehrer wählte sich eine
der vielen Säulen der Moscheehalle als festen
Standort und scharte, je nach der Anziehungskraft

seiner Materie und seiner Persönlichkeit,
einen kleineren oder einen grösseren Kreis von
sitzenden Hörern um sich. So wenig wie die
räumliche Einteilung war der zeitliche Studiengang

programmatisch festgelegt: Hatte der
Lehrer von einem Schüler den Eindruck der
Reife gewonnen, war er berechtigt, ihm im
betreffenden Fache ein Zeugnis auszustellen und
ihm damit die Befugnis zu eigener Lehrtätigkeit
zu verleihen.

Zu alledem war die Moschee auch noch der
Erholungsraum der Stadt: ihr gekachelter oder
mit Marmor belegter Brunnenhof war oft der
einzige öffentliche Freiraum in der dichtverwo-
benen Struktur der islamischen Stadt.
(Halböffentliche und häusliche Freiräume hatten die
Bewohner in den Höfen der Wohngebäude zur
Verfügung.) Durch Wasserspiele und künstlerischen

Schmuck, durch die ganze Atmosphäre
war dieser Hof gleich einer paradiesischen Oase
aus dem Getriebe der Stadt herausgehoben. So
konnte der Besucher der Moschee auf
verschiedenste Weise Erholung finden: indem er
die zur Erfüllung des Gebets notwendigen
Waschungen vollzog, indem er etwa ruhend die
stille Beschaulichkeit eines abgelegenen Teils
der Moschee genoss, indem er von ferne dem
Lehrbetrieb beiwohnte oder indem er in dieser
einladenden Umgebung mit Freunden
zusammentraf. Nicht nur die Stadtbewohner, auch
durchreisende Fremde konnten in der Moschee
einen Ruhepunkt im Zentrum der Stadt, Be-

'Der modellhafte Charakter von Medina war so stark, dass

ihr Name noch heute als Sprachbezeichnung'für jede islamische

Innenstadt, im Gegensatz zu europäischen Städten oder
Stadtteilen, gilt. Dabei galt Medina nie als Urbild im Sinne
des «Himmlischen Jerusalems», sondern als Vorbild tätiger
Lebenspraxis, und sie war den meisten Muslims durch eigene
Anschauung anlässlich der Wallfahrt bekannt
2 Eine ausführlichere Entstehungsgeschichte der Moschee
und weitere in diesem Zusammenhang nicht darstellbare
Einzelheiten sind zu finden in «Architektur und Lebensform
im islamischen Stadtwesen». Artemis-Verlag 1975 (Studio-
Paperback)



576 werk/oeuvre 9/76

gegnungsmöglichkeiten und sogar ein Nachtlager

finden.
Wir treffen demnach in der Moschee ein Modell

eines Raumes mit vielfacher Nutzung an,
wie es eindrücklicher kaum denkbar ist. Ihrem
Mehrzweckcharakter entsprechend, ist die
Moschee vollkommen eingebunden - integriert in
die bauliche Struktur der Innenstadt. Viele weitere

Bauten schliessen sich daran an, die
funktionell und räumlich in engem Zusammenhang
mit ihr stehen. So etwa zusätzliche Wasch- und
Badehäuser (Reinigung ist im Islam nicht nur
eine physiologische Funktion, sondern ein
ritualer Akt und zugleich eine besondere Form
des Lebensgenusses), dann die Herbergen und
Gasthöfe des Stadtzentrums sowie die klosterartig

strukturierten Medresen, die weitere
Lehrsäle in Ergänzung zur Moschee enthalten
und in Dutzenden kleiner Zellen die
Unterbringung auswärtiger Studenten ermöglicht
haben. Schliesslich aber und vor allem: der Markt,
der von alters her, schon seit den ersten
Wallfahrtsorten, mit der Moschee verbunden gewesen

ist und mit ihr zusammen den Mittelpunkt
des öffentlichen Lebens gebildet hat. Daraus
ergibt sich ein höchst vielschichtiges Stadtzentrum

auf engstem Raum: Erfüllung religiöser
Pflichten, soziale Wohlfahrt und öffentliche
Dienste, Austausch von Waren und Neuigkeiten,

zwischenmenschliche Kommunikation und
geistige Anregung gehen hier eine für unsere
Begriffe fast unvorstellbar enge Verbindung
ein.

Dass eine so vollkommene Symbiose hat
entstehen und sich erhalten können, ist nur
aufgrund der besonderen islamischen Lebensführung

erklärbar, die wiederum auf kulturellen
und geistigen Voraussetzungen beruht, die
nicht beliebig herstellbar oder übertragbar sind.
Die folgende Aufstellung ist ein Versuch, diese
Voraussetzungen annäherungsweise zu umreis-
sen:

Einfachheit der traditionellen Lebensführung
Trotz den Verfeinerungen der städtischen Kultur

blieb die durch den Koran und das Vorbild Mohammeds

bestimmte islamische Lebensführung im
Grunde einfach und anspruchslos. Im Hintergrund

der Stadt blieb das Nomadentum, aus dessen Quellen
sich ein grosser Teil der Stadtbevölkerung herleitete
und erneuerte. Die vorindustriellen Lebenszustände
erzwangen nur geringfügige Arbeitsteilungen im
Bereich des Handwerks und des Gewerbes. Berufliche
und soziale Unterteilungen innerhalb der Gesellschaft

wurden überspielt durch das Wissen um die
Hinfälligkeit der irdischen Ordnung und durch die
gemeinsame Ausrichtung auf eine übergeordnete
Wirklichkeit.

Selbsttragende soziale Gruppen
Sippen-, Berufs- und andere Sozialverbände arbeiteten

als überschaubare und in sich geschlossene
Gruppen, die innerhalb der Gesellschaft eine hohe
Selbständigkeit und hohe Eigenverantwortlichkeit
besassen. Dadurch wurden lebensverwaltende
Institutionen und bürokratische Verwaltungen weitgehend

erübrigt, womit auch die Zerteilung und Erstarrung

des Lebensflusses vermieden wurde. Äussere
Regelungen und staatliche Auflagen waren weitgehend

durch eine Art innerer Verhaltenssteuerung
ersetzt, die aus einer verbindlichen und allgemein
praktizierten Lebensordnung hervorging.

Einheit als Grundlage der Weltanschauung
Die Anschauung vom einen und unteilbaren Gott

und das Vertrauen auf die Allgegenwärtigkeit Gottes
in seiner irdischen Schöpfung sind die Grundlage des
islamischen Glaubensbekenntnisses. Unter der Idee
der All-Einheit des Schöpfergeistes sind die irdischen
Erscheinungen zu einer unteilbaren Ganzheit
integriert. Für den Muslim ist nichts ohne Bezug zum
Gotteswesen, alles geht daraus hervor, alles führt
wieder dahin zurück. Daraus ergibt sich der innere
Zusammenhang aller Weltkräfte und Lebenstriebe,
daraus auch die Verträglichkeit oder die Einbezieh-
barkeit scheinbar gegensätzlicher Erscheinungen des
Alltagslebens. Vieldeutige «polyvalente» städtische
Handlungsräume können dadurch mit Leben erfüllt
werden, ohne dass innere Widersprüche entstehen.

Verbundenheit von sakraler und profaner Sphäre
Der eben angeführte Einheitsgedanke hat zur Folge,

dass es keine Schranken zwischen religiösen und
alltäglichen Lebensweisen gibt. Der ganze Alltag ist
durchwirkt von Redeweisen, Verhaltensweisen und
Ritualen, die an die göttliche Gegenwart erinnern,
während religiöse Einrichtungen ihrerseits ganz dem
öffentlichen Leben offenstehen und wesentliche
Aufgaben der sozialen Wohlfahrt erfüllen. So war das
Marktleben von religiösen Gesetzen durchdrungen

nn.fflÄ^raasfifflrj! i
Q

#

2 Das Zentrum von Fes als Modell eines Raumes mit
vielfältiger urbaner Nutzung. Der polyvalente Raum der
Moscheehalle ist dicht verknüpft mit den umgebenden
Markthallen und Wohlfahrtsbauten
1: Grabmoschee des Mulay-Idris. des Stadtgründers von
Fes; 2: Kairawin-Moschee. die Hauptmoschee der Stadt;

3: Hauptader des Marktes; 4: Gassen und Hallen des
zentralen Marktes; 5: Medressen (zusätzliche Lehrräume und
Zimmer für die auswärtigen Studenten, die an der
Kairawin-Moschee studierten); 6: Badehaus; 7: Herberge; S.¬

Haus des Kadi; 9: Totenmoschee

und unterstand der Aufsicht des sogenannten Mohta-
sib, der die Einhaltung koranischer Regeln zu
gewährleisten hatte. Anderseits verlief etwa die Wallfahrt

nach Mekka - eine der Hauptglaubenspflichten
- oft im Rahmen eines Handelszuges, der den
Wallfahrern den Lebensunterhalt verschaffte. Wie es

nichts gibt, das nur diesseitig oder nur jenseitig wäre,
so bedurfte es im Islam auch keiner eigentlichen
Priesterschaft als vermittelnder Instanz.

Polarität als lebensförderndes Prinzip
Polarität - die Spannung zwischen gegenseitig sich

ergänzenden Kräften - darf als eine Triebkraft der
organischen Natur und als eine Voraussetzung für die
dauernde Erneuerung des Lebens gelten. In der
islamischen Kultur treten solche Polaritäten in mehreren
Formen auf: im Gegensatz zwischen Nomaden und
Sesshaften, zwischen Stadt und Land, zwischen der
Abgeschiedenheit des Hauses und der Betriebsamkeit

der Gasse, zwischen weiblichem und männlichem
Tätigkeitsbereich. Aus dem dauernden Austausch
zwischen diesen Polen schöpft das Gefüge der islamischen

Stadt seine Spannkraft, seinen Gestaltenreichtum
und seinen Zusammenhalt. Seine Differenzierungen

kann es nur dadurch wahren, dass auch die
Spannung zwischen den verbundenen Gegensätzen
aufrechterhalten wird. Durchmischung und Improvisation

sind nur da sinnvoll, wo auch feste Inseln
unverrückbaren Daseins bestehen, Bewegung ist nur
durch Halt zu ermessen, Leere nur durch Fülle zu
erfassen (Prinzip der Ambivalenz).

Verfügbarkeit von Sinngehalten
Ausser in seinen eigentlichen heiligen Stätten

(Mekka, Medina, Jerusalem) kennt der orthodoxe
Islam keine sakralen Räume im christlichen Sinne.
Doch verfügt er in der Symbolsprache seiner
Ornamentik über ein Kunstmittel, das es erlaubte, mit
einfachen handwerklichen Mitteln Flächen und Räume
mit geistigem Sinn aufzuladen und ihnen gleichsam
eine neue Dimension zu geben. Das einleuchtendste
Beispiel für diese Kraft der Transfiguration ist die
Nische des Mihrab, die den Raum in einen Gebetsraum
verwandelt, gleich, ob sie plastisch ausgeführt ist oder
nur in der Fläche angedeutet wird (wie etwa auf den
mitführbaren Gebetsteppichen). Gleiches gilt für den
Fassadenschmuck der Hofräume, wo das Ornament
die Mauern entschwert und den Raum ins Zeitlose
hebt. Der Formensprache des islamischen
Ornaments haftet bei allem oberflächlichen Reiz nichts
Äusserliches an. Fern von blosser Dekoration, ist sie
geistig unterstützt, ist sie wesenhafter Ausdruck
kosmischer Gesetze und Trägerin verbindender kultureller

Werte. Daher rührt ihre universale Verwendbarkeit
und allgemeine Verständlichkeit. Bedeutungshaft
wie die Ornamentik sind auch die verschiedenen

mobilen Ausstattungsstücke des Raums und nicht
zuletzt die rituale Gestik und das Verhalten des Benutzers,

das je nach der Bestimmung des Raumes wechselt

und von einem selbstverständlich eingehaltenen
Sittenkodex gesteuert ist.

Scheu vor endgültiger Festlegung
Die islamische Scheu, menschliche Ordnungen und

Einrichtungen endgültig, gleichsam für die Ewigkeit,
festzulegen, hat religiöse Ursachen: sie entspringt
dem Gefühl, dass solches Festlegen ein unerlaubter
Eingriff in die göttliche Handlungsfreiheit sei. Wir
finden hier gleichsam eine metaphysische Rechtfertigung

der Polyvalenz: Raum soll offen bleiben,
Schicksal soll darin spielen können, Geschicke sollen
verknüpft werden, ungeahnte Fügungen und Zufälle
sich abspielen können, die der Muslim so liebt und
von denen seine Geschichten erfüllt sind. So ist auch
die Anerkennung der Vergänglichkeit und der
Veränderlichkeit ein besonderer Wesenszug der islamischen

Stadt. Alles Irdische ist in den Augen des Muslims

vorläufig und relativ, und nur das Ewige hat
absoluten Anspruch.



werk/oeuvre 9/76 577

Welches sind nun die architektonischen Strukturen,

die die gegenseitige Durchdringung der
verschiedenen Zweige des öffentlichen Lebens
begünstigt und die Voraussetzungen für räumliche

Polyvalenz und Flexibilität geschaffen
haben? Ihre Elemente sind einfach zu beschreiben:

Säulenhalle und Kolonnadenstrasse dienen

als durchgehende Strukturen, darin
eingegliedert ist das ummauerte Hofgeviert. Die
Umfassungsmauer der einzelnen Hofgevierte
schliesst in sich die zentrale, vertikal ausgerichtete

Lichtöffnung des Hofes ein, die als
Lebensquell des Hauses bezeichnet werden kann.
Sie tritt in allen Grössenordnungen, vom
schmalen Lichtschacht bis zum weiten Hofbek-
ken der Moschee, auf und ist trotz ihrer Leerform

der feste Kern, ja das gründende Element
innerhalb der fliessenden Masse aneinanderge-
bauter Häuser und durchgehender Hallengebilde.

Die Herkunft dieser Elemente ist unschwer
zu bestimmen: Hofhaus und Hofgeviert sind
uraltes orientalisches Erbgut, das nach
Griechenland und Rom ausgestrahlt hat und
über den Hellenismus wieder in den Orient
zurückgekehrt ist. Die Einfriedung, die ihnen als
Motiv zugrunde liegt, ist ein uralter Baugestus,
der den Wüstenrandbewohnern von jeher
besonders naheliegt: einen endlichen Raum aus
der Unendlichkeit der Wüste auszugrenzen, zu
sichern und zu bebauen; Inseln des Zeitlichen
im Meer des Zeitlosen zu gründen ist eines der
ursprünglichsten Kulturbedürfnisse, das hier
aufs schönste in die Gestalt des Hauses übersetzt

worden ist. Säulenhalle und Kolonnadenstrasse

sind dagegen hellenistisches Bauerbe,
für dessen Übernahme die Araber durch ihre
traditionelle Palmstammbauweise schon vorbereitet

gewesen sind. Die Säulenhalle der
hellenistischen Basilika ist horizontal durch beliebiges

Ansetzen weiterer Schiffe gleichsam ins
Unendliche erweitert worden, wodurch sich der
Säulenwald der Hallenmoscheen ergeben hat,
wie wir ihn etwa aus der Moschee von Cordoba
oder von den nordafrikanischen Bauten her
kennen. Ihr Hof ist ein von umlaufenden
Kolonnadenreihen umrahmter Vorplatz, der in
das Gebäude hineingezogen worden ist - ein
Vorgang, der ähnlich schon in spätrömischen
Bauten stattgefunden hat, wo Basilika und
Agora zu einem einheitlichen Gebilde zusam-
mengefasst worden sind.

Mit der Einverleibung des Vorplatzes werden

die Aussenfassaden der Moschee
nebensächlich oder verschwinden ganz: Als Schauseiten

dienen nun die vier Innenfronten des Hofes,
während die Aussenseiten keine repräsentativen

Aufgaben mehr zu erfüllen haben. Sie werden

frei für den Zusammenschluss mit
anliegenden Bauten, und je enger der Schulter-
schluss, um so mehr wird auch das dazwischenliegende

Gassennetz in das Baugefüge inkorporiert.

Dies entspricht ganz der Tatsache, dass in
der islamischen Stadt, im Gegensatz zu europäischen

Gepflogenheiten, die Baukörper und
nicht das Strassennetz die Struktur der Stadt
bestimmen.

Die Gasse hat eine durchaus dienende Stellung

im Gefüge der Stadt: als Verbindung
zwischen zwei Stadttoren schlingt sie sich auf
knappstem Raum durch die verbleibenden

¦ ¦ |-II..I
Lf JtF'm m

"hrmmu
U,l...,(..j r<uuUS*

h

f* * * *—¦k t* * » * * L.

Ull'MIUWLJ

:

XDirncd

® äÜ, äfcäThERätR. Au-fTfniTTHTI_„.

h-i

a-Vr-m-n-F

mmu^mmim ¦¦

'Bt "• "•.

fa:::Ii tri Tr r ilxn
?*"*¥*

aaa
E=3JIIXm

hl
rmrfK

• ¦ i„i ii,iw LLU.LLLI.Lf-

^IM
.-H

q^Tj"i rrrmJ
3 S

n rrixi

3 Das Stadtzentrum von Aleppo (nach J. Sauvaget) als 1: Hof und Halle der grossen Moschee; 2: gedeckte Gassen

Beispiel für die Verbindung von Säulenhalle. Kolonnaden- des Marktes im Raum der früheren hellenistischen Kolon-
strasse und Hofgevierten nadenstrasse; 3: verschiedene Gewerbehöfe

LTIJ1^

n CR

3 :LL O i_ • o o

4 Die Verwandlung von der antiken Kolonnadenstrasse zum islamischen Zeilenmarkt (nach J.Sauvaget)



578 werk/oeuvre 9176

Zwischenräume zwischen den Baukörpern und
wird überwuchert von den Auskragungen
höherer Stockwerke, die dazu neigen, über die
Strasse hinweg zusammenzuwachsen und die
Gasse zu einem Innengang zu machen. Als
Zugangsweg zu einer Häusergruppe ist sie oft
eine abschliessbare halböffentliche Zone,
gleichsam der vermittelnde und abschirmende
Vorraum zwischen den einzelnen Hauseingängen.

Gehört die Gasse jedoch zum Markt, so
kann sie auf weite Strecken in Form einer
länglichen Halle verlaufen, als gedeckter Gang, der
beidseitig mit zellenartigen Läden und Buden
besetzt ist. Sie ist dann nicht nur Durchgangsraum,

sondern fast mehr noch Aufenthaltsraum
und Begegnungsraum. Mehrere solcher
gedeckter Gassen zusammen bilden einen
Hallenkomplex, der sich meist mit der angrenzenden

Moschee verbindet und dessen einzelne
Gänge und Tore verschliessbar sind3.

5, 6 Beispiele für provisorische Anordnungen, in denen
sich die Urstrukturen der islamischen Stadt zeigen; oben:
ein ländlicher Markt im Norden von Marokko, unten:
Garküchen und fliegende Schreiber auf dem Marktplatz
von Marrakesch

In allen genannten Fällen ist die Gasse kein
selbständiges Gebilde, und sie ist auch nicht auf
die eine Funktion des Verkehrsflusses festgelegt.

Vielmehr ist sie ein Pufferraum, der sich
den angrenzenden Bauten anschmiegt und
zwischen den verschiedenen Lebenszonen vermittelt,

ähnlich wie ein Flur zwischen den einzelnen

Zimmern und Kammern einer Wohnung.
Bezeichnend für dieses besondere Wesen der
Gasse ist die informelle Randbebauung, die
sich daran anknüpfen kann. Wie ein Randstreifen

der Gasse zum anstossenden Hausgeviert
gezählt wird, und einen Hoheitsbereich des
Hauses in der Gasse darstellt, wo der'Hausbesitzer

Tiere anbinden oder kleine Unterstände
errichten darf, so können sich dort auch Buden
und Läden anheften und einnisten. Dies tritt
besonders oft bei den Umfassungsmauern der
Moscheen und anderer öffentlicher Gebäude
ein, ist aber auch bei Wohnhäusern üblich. Die
Gasse verliert dadurch ihre eindimensionale
Richtung, denn neben die Durchgangsrichtung
treten unzählige optische und funktionelle
Querbezüge, lauter Lebensfäden, die sich über
den Durchgangsstrom hinwegspinnen, ihn auf-

«

'-¦

-< '• -=>

w^

""'"«.«.,

* |

li * -,: -..

ml
'-¦¦¦:

Kv>v*r n^

m
h

Ml

£
fti

m.A, i

7, 8 Ladenstrasse und Gewerbegasse sind enge Zeilen,
mit schrankartigen Ladennischen besetzt, und betonen die
kompakte Struktur durch provisorische oder feste
Überdachungen (Tetuan in Marokko)

halten oder sich mit ihm verflechten. Der
Durchgangsstrom wird auf das schmale Mittelfeld

der Gasse verwiesen, während sich die
seitlichen Ströme gleichsam in den Nischen und.
Buchten der Läden verfangen.

Dass es sich hier um ein typisch islamisches
Lebensbedürfnis handelt, zeigt sich besonders
deutlich, wenn man die Umwandlung der
hellenistischen Kolonnadenstrasse in einen islamischen

Hallenbasar verfolgt, wie das vor allem
J. Sauvaget an den syrischen Beispielen von
Aleppo und Damaskus getan hat: Er hat
gezeigt, wie der perspektivische Zug der
hellenistischen Prachtstrasse gebrochen worden ist,

Es wäre hier an die alten «Halles» von Paris zu erinnern, die
eine verwandte Struktur aufgewiesen haben. Ähnliche
Beispiele finden sich heute noch in den gedeckten Märkten des
südlichen Europa oder in der «Galleria» der italienischen
Stadt



werk/oeuvre 9/76 579

indem sich erst in den Säulenzwischenräumen,
dann im Mittelfeld der Strasse ganze Reihen
von Ständen, Buden und Läden festsetzten.
Zuerst waren sie vielleicht nur als Provisorium
gedacht gewesen, doch ist daraus allmählich der
Typus des gedeckten Zeilen- und Hallenbasars
hervorgegangen.

Wenn auch nicht streng durchgeführt -
schematische Präzision und Konsequenz lagen
nicht im Sinne der alten islamischen Bauweise -
ist hier doch ein übergeordneter Baugedanke
ablesbar: die Idee eines durchgehenden Daches
der Stadt, das, mit kleineren oder grösseren
Durchbrüchen versehen, in die verschiedenen
Bezirke des öffentlichen Lebens übergreift.

9 Eine alte Ansicht der Hauptader des Marktes in Kairo
vom 19. Jahrhundert. Die Gasse ist mehr Aufenthaltsraum
und Begegnungsort als Durchgangsachse

Unter dieser gemeinsamen Decke erstrecken
sich verschiedene Mehrzweckhallen, teils in
ursprünglicher Weite belassen, teils durch feste
Mauern oder Einbauten unterteilt, teils mit den
Zellen eigenständiger Hofgevierte durchsetzt.
Das Ganze ein Körper, in dem die einzelnen
Gebilde, wie Moschee, Markthallen, Gewerbehöfe,

Koranschulen und Wohnhäuser,
unabhängig voneinander sind und doch in einem
geschlossenen Ganzen aufgehen. Eine solche
Integration von Einzelbauten zu einem kompakten

Gehäuse ist im Vergleich zu anderen
Kulturkreisen durchaus ungewöhnlich, und es ist
mit Recht bemerkt worden, dass die Moschee
das einzige öffentliche Gebäude in der ganzen
Architekturgeschichte sei, das trotz seiner

Grössenordnung und seiner Bedeutung
imstande sei, räumlich unbestimmt zu bleiben -

Hl
n/
Cm*

• -¦¦*'•*¦'' '*¦'

-

¦:

4&**^
»DD

••'
„«V»*"

:

ri ...: t, ;-
,:.«:::,,..

¦«¦
*

:.-;:
¦

«„¦¦::'¦
:

l :

«;:«

¦

7...

..•

M

^.

^
*.-¦'

***¦¦¦

m
.v.

^..,,.

W

V&/S '

i

WmXTfL

7 7

lb*

%m im

'

^ 0

10 Luftaufnahme des Zentrums von Fes (siehe auch
Abbildung 2). Das Gassennetz verläuft in Form von
Innengängen und geht vollkommen auf im zusammenhängenden
Baukörper der Stadt
11 Das Zentrum von Isfahan; ein ähnlicher Eindruck wie
in Abbildung 10, noch verstärkt dadurch, dass hier die
Kuppel als durchgehendes Element angewendet ist. Am
oberen Bildrand eine Ader des Basars, links das Dach der
zentralen Moscheehallen, rechts die anschliessende Wohn-
und Gewerbebebauung. Die Moschee fügt sich bruchlos
in die umgebenden Bauten ein, und ein durchgehendes
Dach scheint die ganze Stadt zu überspannen.

also sich der Umgebung anzupassen oder gar
sich mit ihr zu verschmelzen.

Im Zuge dieser Verschmelzung (Integration)
wird dem Gehäuse auch das Wegnetz einverleibt:

Es geht auf in einem Netz von Innengängen,

in dem war die Polarität zwischen häuslicher

und öffentlicher Sphäre herrscht, nicht
aber der Gegensatz zwischen gedecktem Haus
und offener Strasse, der für die europäische
Stadt kennzeichnend ist. Der Gegensatz von
«innen» und «aussen» spielt sich zwischen dem
geschlossenen Stadtkörper als Ganzheit und
der umgebenden Landschaft ab, nicht zwischen
Haus und Strasse oder Haus und Platz. Somit
fehlen der islamischen Stadt die Strassendurch-
brüche, deren Risse immer auch Ansatzstellen
zur Auflösung des städtischen Zusammenhanges

sind. Es zeigt sich darin die orientalische
Tendenz, alle Lebensbereiche zu einem einzigen,

vielfach gegliederten Körper zu verdichten,

statt das Leben in verschiedene Funktionen
auszudifferenzieren und diesen isolierte Räume
zuzuweisen. Die kompakte Struktur eines
solchen Stadtkörpers beruht nicht nur auf der
Austauschbarkeit und der vielfachen
Verwendbarkeit bestehender Räume, sondern
setzt auch die Anpassungsfähigkeit, ja
Anspruchslosigkeit des Stadtbewohners voraus
und nicht zuletzt auch eine feste innere
Verbundenheit durch gemeinsame Lebensvorstellungen.

¦


	Polyvalenz und Flexibilität in der Struktur der islamischen Stadt

