Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art
Band: 63 (1976)

Heft: 9: Polyvalente Raume - Mehrfache Nutzungen = Espaces polyvalents -
Utilisations multiples

Artikel: Polyvalenz und Flexibilitdt in der Struktur der islamischen Stadt
Autor: Bianca, Stefano
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-48622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-48622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

werk/ceuvre 9/76 575

Polyvalenz und Flexibilitat in der
Struktur der islamischen Stadt

Polyvalenz innerhalb des stiddtischen Raumes
war von Anfang an eine Voraussetzung des is-
lamischen Gemeinschaftslebens. Bei der einfa-
chen Lebensart der islamischen Urgemein-
schaft der Medina war es ein Gebot der Stunde,
gegebene Riume fiir vielfache soziale Zweck-
bestimmungen zu verwenden oder einen Leer-
raum durch einfache Vorkehrungen in einen
sinnhaltigen Raum verwandeln zu konnen.
Wie, gemdss einem Ausspruch Mohammeds,
die ganze Welt als Gotteshaus dienen konnte,
so waren die rdumlichen Einrichtungen der
Gemeinschaft moglichst einfach und vielseitig
verwendbar zu halten. Gleich dem Propheten
selbst strebten auch seine ersten Nachfolger
nach Dichte und Unmittelbarkeit des Lebens,
nach Beweglichkeit innerhalb des dusseren Le-
bensrahmens und nach moglichster Verbin-
dung geistiger und sozialer Anliegen.

Dadurch, dass die Keimzelle von Medina
zum Ursprung der ganzen islamischen Lebens-
ordnung und Rechtsordnung wurde, pragte sie
auch alle spdteren Neugriindungen islamischer
Stadte'. Stadtische Rdume und Bauten erhiel-
ten fortan durch die Beweglichkeit ihrer Struk-
turen, man darf sogar sagen: durch die Improvi-
sationsbereitschaft der Stadtbewohner, ihr ty-
pisch islamisches Gesicht. Dies gilt in solchem
Masse, dass die Eigenart der islamischen Stadt
durch Begriffe wie Polyvalenz der Rdume, Fle-
xibilitdt der Inneneinteilung und Integration
der Einzelbauten zu einer Gesamtstruktur bes-
ser zu bezeichnen ist als durch bauliche und sti-
listische Merkmale, die von Land zu Land
wechseln konnten.

N

®

e AR RN @@
¥ ® P B R @ & 3 & w @
E 8 § ® & @ B @ B ® B 8w

1 Rekonstruktion der ersten omaijadischen Moschee von
Medina (nach Sauvaget). Durch ihre Struktur und da-
durch, dass sie an der Stelle von Mohammeds fritherem
Hofhaus erstellt wurde, blieb diese Moschee, die im

14. Jahrhundert abbrannte, das Urbild aller spiteren Mo-
scheebauten

A: Minbar; B: Grab des Propheten; C: Umriss von Mo-
hammeds fritherem Wohnhaus: D: Mihrab

Von Stefano Bianca

Besonders augenfillig lassen sich diese Ei-
genschaften anhand der Genese der Moschee
nachzeichnen, die immer das zentrale Element
des Offentlichen Lebens in der islamischen
Stadt selbst geblieben ist. Vom Gebrauch her,
und in gewissem Sinne auch von der Bauform
her lasst sich die Moschee auf das grosse Hof-
haus zuriickfiithren, das Mohammed als Zen-
trum der ganzen Gemeinschaft in Medina er-
richtet hat. Wie Mohammed — im Unterschied
zu anderen Glaubensgriindern — zugleich Pro-
phet und Staatslenker, Lehrer und Familienva-
ter war, so war auch dieses Haus (dessen Aus-
masse und ungefahres Aussehen uns durch Be-
richte tiberliefert sind> Wohnhaus, Versamm-
lungsgebdude, Andachtsort und Lehrstitte —
alles in einem. Diese Verbindung hat denn auch
das Wesen der spateren Hof- und Hallenmo-
schee geprigt, wenn diese auch im Zuge der un-
ter den Omaijaden einsetzenden Monumentali-
sierung manche bauliche Elemente des spidten
vorderorientalischen Hellenismus aufgenom-
men und verarbeitet hat.

Mit der zunehmenden Entfaltung sesshaften
Lebens in den ersten islamischen Jahrhunder-
ten (etwa vom 8./9. Jahrhundert n. Chr. an) und
mit der Assimilation vorgefundener kultureller
Errungenschaften in allen Bereichen des
Handwerks, des Gewerbes und der Kiinste
wurde das Leben differenzierter, und es bilde-
ten sich allmihlich islamische Siedlungen, die
den Namen einer Stadt verdienten. Sie waren
nicht mehr die Heerlager ausgezogener Noma-
denstimme, nicht mehr die primitiven, ab-
brechbaren Hiittensiedlungen der «Griinder-
zeit», wie sie etwa in Kufa und Basra entstan-
den, sondern weithin ausstrahlende Zentren
mit verfeinerter Lebenskultur.

Die Moschee, vor allem die traditionelle Hof-
und Hallenmoschee, wie wir ihr heute noch in
Damaskus, Cordoba, Kairuan, Kairo oder Fes
begegnen, ist zum Sammelbecken des urbanen
Lebens geworden. Ihre gedeckten Hallen, mit
Teppichen oder Sitzmatten ausgelegt, gleichen
einem riesigen stdadtischen Aufenthaltsraum,
der den Bewohnern zu allen Tages- und Nacht-
zeiten offensteht. Nach mohammedanischer
Anschauung sind es keine «heiligen» Hallen,
sondern Rdume, die dem Leben in seiner sakra-
len und profanen Dimension offenstehen. Nur
durch eine Vielzahl von Sdulen und Arkaden
gegliedert, haben diese Hallen mehreren
Zwecken zugleich gedient: der Raum nahe dem
Mihrab (der Gebetsnische, deren Richtung zum
zentralen Heiligtum des Islams in Mekka weist)
hat vor allem der Andacht und dem Gebet so-
wie der Rezitation des Korans gedient. Neben
dem Mihrab steht der bewegliche Mimbar, ein
holzerner Treppenbau mit einem Hochsitz.
Von hier aus wurde das Freitagsgebet geleitet,
das einen starken Offentlichen, ja politischen
Charakter trug, es wurden Predigten gehalten

oder politische Erlasse verkiindigt. An diesem
Tag waren der Herrscher oder die Fiihrer der
Glaubensgemeinschaft gleichsam als Vertreter
Mohammeds in der Versammlung anwesend,
und sie konnten in der Moschee oder auf dem
Weg zur Moschee von Bittstellern angespro-
chen werden.

Neben politischen Versammlungen wurde in
der Moschee auch Gericht gehalten. Kadi,
Hilfsrichter, Notare und Biittel waren in der
Moschee selbst oder in unmittelbar anstossen-
den Bauten zu finden. Zu bestimmten Stunden
des Tages diente die, Freitagsmoschee auch als
Universitédt. Die von der Moschee angestellten
Lehrer hielten Vorlesungen in den traditionel-
len islamischen Wissenschaften, die jedermann
zuginglich waren. Jeder Lehrer wihlte sich eine
der vielen Sdulen der Moscheehalle als festen
Standort und scharte, je nach der Anziehungs-
kraft seiner Materie und seiner Personlichkeit,
einen kleineren oder einen grosseren Kreis von
sitzenden HoOrern um sich. So wenig wie die
raumliche Einteilung war der zeitliche Studien-
gang programmatisch festgelegt: Hatte der
Lehrer von einem Schiiler den Eindruck der
Reife gewonnen, war er berechtigt, ihm im be-
treffenden Fache ein Zeugnis auszustellen und
ihm damit die Befugnis zu eigener Lehrtatigkeit
zu verleihen.

Zu alledem war die Moschee auch noch der
Erholungsraum der Stadt: ihr gekachelter oder
mit Marmor belegter Brunnenhof war oft der
einzige 6ffentliche Freiraum in der dichtverwo-
benen Struktur der islamischen Stadt. (Halbof-
fentliche und hédusliche Freirdume hatten die
Bewohner in den Hofen der Wohngebdude zur
Verfiigung.) Durch Wasserspiele und kiinstleri-
schen Schmuck, durch die ganze Atmosphére
war dieser Hof gleich einer paradiesischen Oase
aus dem Getriebe der Stadt herausgehoben. So
konnte der Besucher der Moschee auf ver-
schiedenste Weise Erholung finden: indem er
die zur Erfiillung des Gebets notwendigen Wa-
schungen vollzog, indem er etwa ruhend die
stille Beschaulichkeit eines abgelegenen Teils
der Moschee genoss, indem er von ferne dem
Lehrbetrieb beiwohnte oder indem er in dieser
einladenden Umgebung mit Freunden zusam-
mentraf. Nicht nur die Stadtbewohner, auch
durchreisende Fremde konnten in der Moschee
einen Ruhepunkt im Zentrum der Stadt, Be-

'Der modellhafte Charakter von Medina war so stark, dass
ihr Name noch heute als Sprachbezeichnung-fiir jede islami-
sche Innenstadt, im Gegensatz zu europdischen Stadten oder
Stadtteilen, gilt. Dabei galt Medina nie als Urbild im Sinne
des «Himmlischen Jerusalems», sondern als Vorbild tétiger
Lebenspraxis, und sie war den meisten Muslims durch eigene
Anschauung anlésslich der Wallfahrt bekannt

2Eine ausfiihrlichere Entstehungsgeschichte der Moschee
und weitere in diesem Zusammenhang nicht darstellbare
Einzelheiten sind zu finden in «Architektur und Lebensform
im islamischen Stadtwesen», Artemis-Verlag 1975 (Studio-
Paperback)




576 werk/ceuvre 9/76

gegnungsmoglichkeiten und sogar ein Nachtla-
ger finden.

Wir treffen demnach in der Moschee ein Mo-
dell eines Raumes mit vielfacher Nutzung an,
wie es eindriicklicher kaum denkbar ist. Ihrem
Mehrzweckcharakter entsprechend, ist die Mo-
schee vollkommen eingebunden — integriert in
die bauliche Struktur der Innenstadt. Viele wei-
tere Bauten schliessen sich daran an, die funk-
tionell und raumlich in engem Zusammenhang
mit ihr stehen. So etwa zusétzliche Wasch- und
Badehiuser (Reinigung ist im Islam nicht nur
eine physiologische Funktion, sondern ein ri-
tualer Akt und zugleich eine besondere Form
des Lebensgenusses), dann die Herbergen und
Gasthofe des Stadtzentrums sowie die kloster-
artig strukturierten Medresen, die weitere
Lehrsile in Ergdnzung zur Moschee enthalten
und in Dutzenden kleiner Zellen die Unter-
bringung auswirtiger Studenten erméglicht ha-
ben. Schliesslich aber und vor allem: der Markt,
der von alters her, schon seit den ersten Wall-
fahrtsorten, mit der Moschee verbunden gewe-
sen ist und mit ihr zusammen den Mittelpunkt
des offentlichen Lebens gebildet hat. Daraus
ergibt sich ein hochst vielschichtiges Stadtzen-
trum auf engstem Raum: Erfiillung religioser
Pflichten, soziale Wohlfahrt und 6ffentliche
Dienste, Austausch von Waren und Neuigkei-
ten, zwischenmenschliche Kommunikation und
geistige Anregung gehen hier eine fiir unsere
Begriffe fast unvorstellbar enge Verbindung
ein.

Dass eine so vollkommene Symbiose hat ent-
stehen und sich erhalten konnen, ist nur auf-
grund der besonderen islamischen Lebensfiih-
rung erkldrbar, die wiederum auf kulturellen
und geistigen Voraussetzungen beruht, die
nicht beliebig herstellbar oder iibertragbar sind.
Die folgende Aufstellung ist ein Versuch, diese
Voraussetzungen annidherungsweise zu umreis-
sen:

Einfachheit der traditionellen Lebensfiihrung

Trotz den Verfeinerungen der stddtischen Kultur
blieb die durch den Koran und das Vorbild Moham-
meds bestimmte islamische Lebensfiihrung im
Grunde einfach und anspruchslos. Im Hintergrund

der Stadt blieb das Nomadentum, aus dessen Quellen
sich ein grosser Teil der Stadtbevolkerung herleitete
und erneuerte. Die vorindustriellen Lebenszustinde
erzwangen nur geringfiigige Arbeitsteilungen im Be-
reich des Handwerks und des Gewerbes. Berufliche
und soziale Unterteilungen innerhalb der Gesell-
schaft wurden iiberspielt durch das Wissen um die
Hinfilligkeit der irdischen Ordnung und durch die
gemeinsame Ausrichtung auf eine iibergeordnete
Wirklichkeit.

Selbsttragende soziale Gruppen

Sippen-, Berufs- und andere Sozialverbinde arbei-
teten als uberschaubare und in sich geschlossene
Gruppen, die innerhalb der Gesellschaft eine hohe
Selbstidndigkeit und hohe Eigenverantwortlichkeit
besassen. Dadurch wurden lebensverwaltende Insti-
tutionen und biirokratische Verwaltungen weitge-
hend eriibrigt, womit auch die Zerteilung und Erstar-
rung des Lebensflusses vermieden wurde. Aussere
Regelungen und staatliche Auflagen waren weitge-
hend durch eine Artinnerer Verhaltenssteuerung er-
setzt, die aus einer verbindlichen und allgemein prak-
tizierten Lebensordnung hervorging.

Einheit als Grundlage der Weltanschauung

Die Anschauung vom einen und unteilbaren Gott
und das Vertrauen auf die Allgegenwirtigkeit Gottes
in seiner irdischen Schépfung sind die Grundlage des
islamischen Glaubensbekenntnisses. Unter der Idee
der All-Einheit des Schopfergeistes sind die irdischen
Erscheinungen zu einer unteilbaren Ganzheit inte-
griert. Fiir den Muslim ist nichts ohne Bezug zum
Gotteswesen, alles geht daraus hervor, alles fiihrt
wieder dahin zuriick. Daraus ergibt sich der innere
Zusammenhang aller Weltkrifte und Lebenstriebe,
daraus auch die Vertriglichkeit oder die Einbezieh-
barkeit scheinbar gegensitzlicher Erscheinungen des
Alltagslebens. Vieldeutige «polyvalente» stidtische
Handlungsrdume konnen dadurch mit Leben erfiillt
werden, ohne dass innere Widerspriiche entstehen.

Verbundenheit von sakraler und profaner Sphire
Der eben angefiihrte Einheitsgedanke hat zur Fol-
ge, dass es keine Schranken zwischen religiosen und
alltaglichen Lebensweisen gibt. Der ganze Alltag ist
durchwirkt von Redeweisen, Verhaltensweisen und
Ritualen, die an die gottliche Gegenwart erinnern,
wihrend religiése Einrichtungen ihrerseits ganz dem
offentlichen Leben offenstehen und wesentliche
Aufgaben der sozialen Wohlfahrt erfiillen. So war das
Marktleben von religiosen Gesetzen durchdrungen

2 Das Zentrum von Fes als Modell eines Raumes mit
vielféltiger urbaner Nutzung. Der polyvalente Raum der
Moscheehalle ist dicht verkniipft mit den umgebenden
Markthallen und Wohlfahrtsbauten

1: Grabmoschee des Mulay-Idris, des Stadtgriinders von
Fes; 2: Kairawin-Moschee, die Hauptmoschee der Stadt;

3: Hauptader des Marktes; 4: Gassen und Hallen des zen-
tralen Marktes; 5: Medressen (zusitzliche Lehrriume und
Zimmer fiir die auswirtigen Studenten, die an der Kaira-
win-Moschee studierten); 6: Badehaus; 7: Herberge; 8:
Haus des Kadi; 9: Totenmoschee

und unterstand der Aufsicht des sogenannten Mohta-
sib, der die Einhaltung koranischer Regeln zu ge-
wihrleisten hatte. Anderseits verlief etwa die Wall-
fahrt nach Mekka — eine der Hauptglaubenspflichten
— oft im Rahmen eines Handelszuges, der den Wall-
fahrern den Lebensunterhalt verschaffte. Wie es
nichts gibt, das nur diesseitig oder nur jenseitig ware,
so bedurfte es im Islam auch keiner eigentlichen Prie-
sterschaft als vermittelnder Instanz.

Polaritit als lebensforderndes Prinzip

Polaritit — die Spannung zwischen gegenseitig sich
ergdnzenden Kriften — darf als eine Triebkraft der
organischen Natur und als eine Voraussetzung fiir die
dauernde Erneuerung des Lebens gelten. In der isla-
mischen Kultur treten solche Polarititen in mehreren
Formen auf: im Gegensatz zwischen Nomaden und
Sesshaften, zwischen Stadt und Land, zwischen der
Abgeschiedenheit des Hauses und der Betriebsam-
keit der Gasse, zwischen weiblichem und ménnlichem
Tatigkeitsbereich. Aus dem dauernden Austausch
zwischen diesen Polen schopft das Gefiige der islami-
schen Stadt seine Spannkraft, seinen Gestaltenreich-
tum und seinen Zusammenhalt. Seine Differenzie-
rungen kann es nur dadurch wahren, dass auch die
Spannung zwischen den verbundenen Gegensitzen
aufrechterhalten wird. Durchmischung und Improvi-
sation sind nur da sinnvoll, wo auch feste Inseln un-
verriickbaren Daseins bestehen, Bewegung ist nur
durch Halt zu ermessen, Leere nur durch Fiille zu er-
fassen (Prinzip der Ambivalenz).

Verfiigbarkeit von Sinngehalten

Ausser in seinen eigentlichen heiligen Stitten
(Mekka, Medina, Jerusalem) kennt der orthodoxe Is-
lam keine sakralen Riume im christlichen Sinne.
Doch vertiigt er in der Symbolsprache seiner Orna-
mentik {iber ein Kunstmittel, das es erlaubte, mit ein-
fachen handwerklichen Mitteln Flichen und Riume
mit geistigem Sinn aufzuladen und ihnen gleichsam
eine neue Dimension zu geben. Das einleuchtendste
Beispiel fiir diese Kraft der Transfiguration ist die Ni-
sche des Mihrab, die den Raum in einen Gebetsraum
verwandelt, gleich, ob sie plastisch ausgefiihrt ist oder
nur in der Fliche angedeutet wird (wie etwa auf den
mitfiihrbaren Gebetsteppichen). Gleiches gilt fiir den
Fassadenschmuck der Hofrdume, wo das Ornament
die Mauern entschwert und den Raum ins Zeitlose
hebt. Der Formensprache des islamischen Orna-
ments haftet bei allem oberflidchlichen Reiz nichts
Ausserliches an. Fern von blosser Dekoration, ist sie
geistig unterstiitzt, ist sie wesenhafter Ausdruck kos-
mischer Gesetze und Triigerin verbindender kulturel-
ler Werte. Daher riihrt ihre universale Verwendbar-
keit und allgemeine Verstindlichkeit. Bedeutungs-
haft wie die Ornamentik sind auch die verschiedenen
mobilen Ausstattungsstiicke des Raums und nicht zu-
letzt die rituale Gestik und das Verhalten des Benut-
zers, das je nach der Bestimmung des Raumes wech-
selt und von einem selbstverstindlich eingehaltenen
Sittenkodex gesteuert ist.

Scheu vor endgiiltiger Festlegung

Die islamische Scheu, menschliche Ordnungen und
Einrichtungen endgiiltig, gleichsam fiir die Ewigkeit,
festzulegen, hat religidse Ursachen: sie entspringt
dem Gefiihl, dass solches Festlegen ein unerlaubter
Eingriff in die géttliche Handlungsfreiheit sei. Wir
finden hier gleichsam eine metaphysische Rechtferti-
gung der Polyvalenz: Raum soll offen bleiben,
Schicksal soll darin spielen konnen, Geschicke sollen
verkniipft werden, ungeahnte Fiigungen und Zufille
sich abspielen konnen, die der Muslim so liebt und
von denen seine Geschichten erfiillt sind. So ist auch
die Anerkennung der Verginglichkeit und der Ver-
anderlichkeit ein besonderer Wesenszug der islami-
schen Stadt. Alles Irdische ist in den Augen des Mus-
lims vorldufig und relativ, und nur das Ewige hat ab-
soluten Anspruch.




Welches sind nun die architektonischen Struk-
turen, die die gegenseitige Durchdringung der
verschiedenen Zweige des 6ffentlichen Lebens
beglinstigt und die Voraussetzungen fiir rium-
liche Polyvalenz und Flexibilitdt geschaffen ha-
ben? Ihre Elemente sind einfach zu beschrei-
ben: Sdulenhalle und Kolonnadenstrasse die-
nen als durchgehende Strukturen, darin einge-
gliedert ist das ummauerte Hofgeviert. Die
Umfassungsmauer der einzelnen Hofgevierte
schliesst in sich die zentrale, vertikal ausgerich-
tete Lichtoffnung des Hofes ein, die als Le-
bensquell des Hauses bezeichnet werden kann.
Sie tritt in allen Grossenordnungen, vom
schmalen Lichtschacht bis zum weiten Hofbek-
ken der Moschee, auf und ist trotz ihrer Leer-
form der feste Kern, ja das griindende Element
innerhalb der fliessenden Masse aneinanderge-
bauter Héuser und durchgehender Hallenge-
bilde.

Die Herkunft dieser Elemente ist unschwer
zu bestimmen: Hofhaus und Hofgeviert sind
uraltes orientalisches Erbgut, das nach
Griechenland und Rom ausgestrahlt hat und
tiber den Hellenismus wieder in den Orient zu-
riickgekehrt ist. Die Einfriedung, die ihnen als
Motiv zugrunde liegt, ist ein uralter Baugestus,
der den Wiistenrandbewohnern von jeher be-
sonders naheliegt: einen endlichen Raum aus
der Unendlichkeit der Wiiste auszugrenzen, zu
sichern und zu bebauen; Inseln des Zeitlichen
im Meer des Zeitlosen zu griinden ist eines der
urspriinglichsten Kulturbediirfnisse, das hier
aufs schonste in die Gestalt des Hauses iiber-
setzt worden ist. Sdulenhalle und Kolonnaden-
strasse sind dagegen hellenistisches Bauerbe,
fiir dessen Ubernahme die Araber durch ihre
traditionelle Palmstammbauweise schon vorbe-
reitet gewesen sind. Die Sdulenhalle der helle-
nistischen Basilika ist horizontal durch beliebi-
ges Ansetzen weiterer Schiffe gleichsam ins
Unendliche erweitert worden, wodurch sich der
Sadulenwald der Hallenmoscheen ergeben hat,
wie wir ihn etwa aus der Moschee von Cordoba
oder von den nordafrikanischen Bauten her
kennen. Ihr Hof ist ein von umlaufenden Ko-
lonnadenreihen umrahmter Vorplatz, der in
das Gebaude hineingezogen worden ist — ein
Vorgang, der dhnlich schon in spitromischen
Bauten stattgefunden hat, wo Basilika und
Agora zu einem einheitlichen Gebilde zusam-
mengefasst worden sind.

Mit der Einverleibung des Vorplatzes wer-
den die Aussenfassaden der Moschee neben-
sdchlich oder verschwinden ganz: Als Schausei-
ten dienen nun die vier Innenfronten des Hofes,
wihrend die Aussenseiten keine reprisentati-
ven Aufgaben mehr zu erfiillen haben. Sie wer-
den frei fiir den Zusammenschluss mit anlie-
genden Bauten, und je enger der Schulter-
schluss, um so mehr wird auch das dazwischen-
liegende Gassennetz in das Baugefiige inkorpo-
riert. Dies entspricht ganz der Tatsache, dass in
der islamischen Stadt, im Gegensatz zu europi-
ischen Gepflogenheiten, die Baukorper und
nicht das Strassennetz die Struktur der Stadt
bestimmen.

Die Gasse hat eine durchaus dienende Stel-
lung im Gefiige der Stadt: als Verbindung zwi-
schen zwei Stadttoren schlingt sie sich auf
knappstem Raum durch die verbleibenden

o

3 Das Stadtzentrum von Aleppo (nach J. Sauvaget) als
Beispiel fiir die Verbindung von Siulenhalle, Kolonnaden-
strasse und Hofgevierten

s
=
-
i
=
P
==
==
b
-
e

werk/ceuvre 9/76 577

-
=
-
=
-
-

ATTOTTTVTTIITINTITY

IEEENEREEN

1: Hof und Halle der grossen Moschee; 2: gedeckte Gassen
des Marktes im Raum der fritheren hellenistischen Kolon-

nadenstrasse; 3: verschiedene Gewerbehofe

4 Die Verwandlung von der antiken Kolonnadenstrasse zum islamischen Zeilenmarkt (nach J. Sauvaget)




578 werk/ceuvre 9/76

Zwischenraume zwischen den Baukdrpern und
wird iiberwuchert von den Auskragungen ho-
herer Stockwerke, die dazu neigen, iiber die
Strasse hinweg zusammenzuwachsen und die
Gasse zu einem Innengang zu machen. Als
Zugangsweg zu einer Hdusergruppe ist sie oft
eine abschliessbare halboffentliche Zone,
gleichsam der vermittelnde und abschirmende
Vorraum zwischen den einzelnen Hauseingiin-
gen. Gehort die Gasse jedoch zum Markt, so
kann sie auf weite Strecken in Form einer lidng-
lichen Halle verlaufen, als gedeckter Gang, der
beidseitig mit zellenartigen Liden und Buden
besetzt ist. Sie ist dann nicht nur Durchgangs-
raum, sondern fast mehr noch Aufenthaltsraum
und Begegnungsraum. Mehrere solcher ge-
deckter Gassen zusammen bilden einen Hal-
lenkomplex, der sich meist mit der angrenzen-
den Moschee verbindet und dessen einzelne
Giinge und Tore verschliessbar sind?.

5, 6 Beispiele fiir provisorische Anordnungen, in denen
sich die Urstrukturen der islamischen Stadt zeigen; oben:
ein landlicher Markt im Norden von Marokko, unten:
Garkiichen und fliegende Schreiber auf dem Marktplatz
von Marrakesch

In allen genannten Fillen ist die Gasse kein
selbstindiges Gebilde, und sie ist auch nicht auf
die eine Funktion des Verkehrsflusses festge-
legt. Vielmehr ist sie ein Pufferraum, der sich
den angrenzenden Bauten anschmiegt und zwi-
schen den verschiedenen Lebenszonen vermit-
telt, dhnlich wie ein Flur zwischen den einzel-
nen Zimmern und Kammern einer Wohnung.
Bezeichnend fiir dieses besondere Wesen der
Gasse ist die informelle Randbebauung, die
sich daran ankniipfen kann. Wie ein Randstrei-
fen der Gasse zum anstossenden Hausgeviert
gezdhlt wird, und einen Hoheitsbereich des
Hauses in der Gasse darstellt, wo der Hausbe-
sitzer Tiere anbinden oder kleine Unterstinde
errichten darf, so konnen sich dort auch Buden
und Lédden anheften und einnisten. Dies tritt
besonders oft bei den Umfassungsmauern der
Moscheen und anderer 6ffentlicher Gebiude
ein, ist aber auch bei Wohnhiusern iiblich. Die
Gasse verliert dadurch ihre eindimensionale
Richtung, denn neben die Durchgangsrichtung
treten unzdhlige optische und funktionelle
Querbeziige, lauter Lebensfiden, die sich iiber
den Durchgangsstrom hinwegspinnen, ihn auf-

7, 8 Ladenstrasse und Gewerbegasse sind enge Zeilen,
mit schrankartigen Ladennischen besetzt, und betonen die
kompakte Struktur durch provisorische oder feste Uber-
dachungen (Tetuan in Marokko)

halten oder sich mit ihm verflechten. Der
Durchgangsstrom wird auf das schmale Mittel-
feld der Gasse verwiesen, wahrend sich die seit-
lichen Strome gleichsam in den Nischen und.
Buchten der Ldden verfangen.

Dass es sich hier um ein typisch islamisches
Lebensbediirfnis handelt, zeigt sich besonders
deutlich, wenn man die Umwandlung der helle-
nistischen Kolonnadenstrasse in einen islami-
schen Hallenbasar verfolgt, wie das vor allem
J.Sauvaget an den syrischen Beispielen von
Aleppo und Damaskus getan hat: Er hat ge-
zeigt, wie der perspektivische Zug der helleni-
stischen Prachtstrasse gebrochen worden ist,

3 Es wiire hier an die alten «Halles» von Paris zu erinnern, die

eine verwandte Struktur aufgewiesen haben. Ahnliche Bei-
spiele finden sich heute noch in den gedeckten Mirkten des
siidlichen Europa oder in der «Galleria» der italienischen
Stadt




indem sich erst in den Saulenzwischenraumen,
dann im Mittelfeld der Strasse ganze Reihen
von Stinden, Buden und Léden festsetzten.
Zuerst waren sie vielleicht nur als Provisorium
gedacht gewesen, doch ist daraus allméhlich der
Typus des gedeckten Zeilen- und Hallenbasars
hervorgegangen.

Wenn auch nicht streng durchgefiihrt —
schematische Prazision und Konsequenz lagen
nicht im Sinne der alten islamischen Bauweise —
ist hier doch ein iibergeordneter Baugedanke
ablesbar: die Idee eines durchgehenden Daches
der Stadt, das, mit kleineren oder grdsseren
Durchbriichen versehen, in die verschiedenen
Bezirke des oOffentlichen Lebens iibergreift.
9 Eine alte Ansicht der Hauptader des Marktes in Kairo

vom 19.Jahrhundert. Die Gasse ist mehr Aufenthaltsraum
und Begegnungsort als Durchgangsachse

Unter dieser gemeinsamen Decke erstrecken
sich verschiedene Mehrzweckhallen, teils in ur-
spriinglicher Weite belassen, teils durch feste
Mauern oder Einbauten unterteilt, teils mit den
Zellen eigenstiandiger Hofgevierte durchsetzt.
Das Ganze ein Korper, in dem die einzelnen
Gebilde, wie Moschee, Markthallen, Gewerbe-
hofe, Koranschulen und Wohnhéuser, unab-
hédngig voneinander sind und doch in einem ge-
schlossenen Ganzen aufgehen. Eine solche In-
tegration von Einzelbauten zu einem kompak-
ten Gehduse ist im Vergleich zu anderen Kul-
turkreisen durchaus ungewohnlich, und es ist
mit Recht bemerkt worden, dass die Moschee
das einzige offentliche Gebédude in der ganzen
Architekturgeschichte sei, das trotz seiner
Grossenordnung und seiner Bedeutung im-
stande sei, rdumlich unbestimmt zu bleiben —

werk/ceuvre 9/76 579

10 Luftaufnahme des Zentrums von Fes (siehe auch Ab-
bildung 2). Das Gassennetz verlduft in Form von Innen-
gidngen und geht vollkommen auf im zusammenhidngenden
Baukérper der Stadt

11 Das Zentrum von Isfahan; ein dhnlicher Eindruck wie
in Abbildung 10, noch verstirkt dadurch, dass hier die
Kuppel als durchgehendes Element angewendet ist. Am
oberen Bildrand eine Ader des Basars, links das Dach der
zentralen Moscheehallen, rechts die anschliessende Wohn-
und Gewerbebebauung. Die Moschee fiigt sich bruchlos
in die umgebenden Bauten ein, und ein durchgehendes
Dach scheint die ganze Stadt zu iiberspannen.

also sich der Umgebung anzupassen oder gar
sich mit ihr zu verschmelzen.

Im Zuge dieser Verschmelzung (Integration)
wird dem Gehéduse auch das Wegnetz einver-
leibt: Es geht auf in einem Netz von Innengén-
gen, in dem war die Polaritdt zwischen héusli-
cher und offentlicher Sphare herrscht, nicht
aber der Gegensatz zwischen gedecktem Haus
und offener Strasse, der fiir die européische
Stadt kennzeichnend ist. Der Gegensatz von
«innen» und «aussen» spielt sich zwischen dem
geschlossenen Stadtkorper als Ganzheit und
der umgebenden Landschaft ab, nicht zwischen
Haus und Strasse oder Haus und Platz. Somit
fehlen der islamischen Stadt die Strassendurch-
briiche, deren Risse immer auch Ansatzstellen
zur Auflosung des stddtischen Zusammenhan-
ges sind. Es zeigt sich darin die orientalische
Tendenz, alle Lebensbereiche zu einem einzi-
gen, vielfach gegliederten Korper zu verdich-
ten, statt das Leben in verschiedene Funktionen
auszudifferenzieren und diesen isolierte Rdume
zuzuweisen. Die kompakte Struktur eines sol-
chen Stadtkorpers beruht nicht nur auf der
Austauschbarkeit und der vielfachen Ver-
wendbarkeit bestehender Rédume, sondern
setzt auch die Anpassungsfahigkeit, ja An-
spruchslosigkeit des Stadtbewohners voraus
und nicht zuletzt auch eine feste innere Ver-
bundenheit durch gemeinsame Lebensvorstel-
lungen. =




	Polyvalenz und Flexibilität in der Struktur der islamischen Stadt

