
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 61 (1974)

Heft: 3: Zum 60jährigen Bestehen des SWB = 60e anniversaire du SWB

Artikel: Warum ist Kunst notwendig? : Resultat einer Umfrage von Urs und Rös
Graf

Autor: Graf, Urs / Graf, Rös

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-87708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-87708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk/oeuvre 3174 325

RESULTAT EINER UMFRAGE
VON URS UND RÖS GRAF

Warum
ist Kunst

notwendig?
Die Idee zur Umfrage, deren (Teil-)Ergebnis hier
vorgelegt wird, ist vor einiger Zeit in Gesprächen
mit Künstlern entstanden. Ihr ursprüngliches Ziel
hat hauptsächlich darin bestanden, eine
Standortbestimmung bezogen auf die Rolle der Kunst und
die Stellung des Künstlers in unserer hochtechnifi-
zierten Gesellschaft zu erarbeiten. Das
Hauptgewicht liegt auf den Fragen:

Wie und wieso beschäftigen Sie sich mit Kunst?

Welche Bedeutung messen Sie der Kunst bei

Margit Staber, Peter F. Althaus, Lucius Burckhardt,

Christian Hunziker, Werner Jehle, Richard
Paul Lohse und Christian Megert haben zu den
Themen der Umfrage Stellung genommen unter
den Aspekten:

Informationsvermittlung über die Kunstszene der

Gegenwart

Kunst und Kind: Fragen der Kunsterziehung

Bedeutung der gestalterischen Sensibilität

Kunst als «Gebrauchsgegenstand», Kunstsammler
und Künstler

Integrationsprobleme: Künstler und Öffentlichkeit

Meinungsbildung durch Kunst



326 werk/oeuvre 3/74

Lucius Burckhardt:
Werkbundidee und
Kunst

Das Verhältnis des Werkbundes
zur Kunst ist schwierig; es gibt da

Schwierigkeiten etwa von der Art,
wie sie zwischen Sozialismus und
Theologie oder zwischen Hygiene
und Medizin bestehen: wer das
Heil in der Alltagswelt verwirklichen

will, der bedarf des transzendentalen

Trostes nicht, und wer
gesund leben will, der schluckt keine
Pillen.

Schon die ersten Verlautbarungen
des (Deutschen) Werkbundes

lassen die Absicht anklingen,
Kunst und Gewerbe so zu integrieren,

dass nicht Kunstgewerbe
entsteht, sondern ein neuer Alltag. So

hiess es in einem ersten Aufruf:
«Die Bewegung, die wir bisher die

kunstgewerbliche nannten, hat heute
den Rahmen des Kunstgewerbes
längst überschritten. Wir erkennen,
dass es sich um weit grössere als

kunstgewerbliche Probleme handelt,
dass vielmehr einegleichmässiggute
und edle Gestaltung und Durchbildung

jedweden Erzeugnisses der
Hand und der Maschine das Ziel der
Zeit sein muss.» Und Friedrich
Naumann präzisierte noch: «Es
sollen die Formen des Maschinenzeitalters

künstlerisch durchsättigt
werden, sowohl die Formen des
besten modernen Betriebes wie die
Formen der besten Gestaltung
unserer Gebäude und ihres Inhaltes.»
Und: «Das Kunstgewerbe wollte
etwas anderes sein als das Gewerbe.

Nicht nur deshalb, weil es besser

arbeitet, sondern auch deshalb,
weil in seinem Sinne ,Kunst' etwas

ganz besonderes war, das nur zu
besonderen dekorativen Zwecken
hervorgeholt wurde... Wir...
strecken unsere Hände aus nach
einer Kunst, die für uns keine
Fremdsprache ist, sondern eine
Muttersprache, eine einfache,
überall und immer verwendbare
Sprache.»

Die Problematik dieses

Anspruchs auf unserer buckligen Welt
Hess nicht auf sich warten. Als er¬

stes stellte sich die Frage: Wer
schafft diesen schönen Alltag?
Gibt es so viele Künstler, oder werden

nun alle Handwerker Künstler

Denn der von Kunst durchsättigte

Alltag bedarf des industriellen
Gehilfen und führt damit zum
Paradox: gerade die Menge der
Kunst gefährdet die Kunst.
Naumann, der das Problem sah, wollte
den Arbeiter auf die Ebene des
Künstlers heben, denn wie soll der
den schönen Alltag schaffen können,

dem er selber nicht zuteil
wird, und wie soll er allen zuteil
werden, wenn sich nicht alle an die
Arbeit machen? «Stellen wir uns
darum den Arbeiter des kunstvollen

Gewerbes in seiner ganzen
Existenz vor Augen! Er schläft und
wohnt in einer Mietswohnung, die
nichts Künstlerisches hat, und
arbeitet in einer Fabrik, die seinen
Geist nicht anregt. Wo soll er den
inneren Reichtum an Formensinn
herbekommen, ohne den er immer
nur ein ungefüges Glied am Körper

der Kunstindustrie bleibt?
Nur schrittweise werden wir uns

diesem Ziele nähern können, aber
sicher ist, dass der Werkbund die

Arbeiterfrage als Erziehungsfrage
höchster Art aufzufassen hat. Wir
brauchen eine Infanterie von
Kunstmenschen.»

Das war im Jahre 1907. Sieben
Jahre später war das Problem
schon aufgebrochen: Gerade der
Allgemeinheitsanspruch der Kunst
mit seinem ungeheuren Bedarf an
Künstlern spaltete, schon aus
Rationalisierungsgründen, die
Kunstschaffenden auf in Entwerfer und
Ausführende. Der Künstler hatte
Prototypen zu schaffen, sonst
reicht es nicht für die Massen -
was aber bleibt dann dem
Handwerker? Zum berühmten Kölner
Streitgespräch rückte Hermann
Muthesius mit zehn Leitsätzen auf,
deren erster lautete:

«Die Architektur und mit ihr das

ganze Werkbundschaffensgebiet
drängt nach Typisierung und kann
nur durch sie diejenige allgemeine
Bedeutung wieder erlangen, die ihr
in Zeiten harmonischer Kultur eigen
war.» - Henry van de Velde machte

sich zum Anführer einer Gegen¬

position, die ebenfalls mit zehn
Leitsätzen auftrat, deren erster
lautete: «Solange es noch Künstler im
Werkbunde geben wird, solange diese

noch einen Einfluss auf dessen

Geschicke haben werden, werden sie

gegen jeden Vorschlag eines Kanons
oder einer Typisierung protestieren.
Der Künstler ist seiner innersten
Essenz nach glühender Individualist,
freier spontaner Schöpfer; aus freien

Stücken wird er niemals einer
Disziplin sich unterordnen, die ihm
einen Typ, einen Kanon
aufzwingt.. .» - Was sich da auftat, ist
kein lösbares, es ist ein «bösartiges
Problem». Solche Probleme bleiben

strittig bis zu dem Tag, da sie

zu den Akten gelegt werden, weil
sich die Diskussion anderen Dingen

zuwendet. Wo steht der Werkbund

heute?
Der Gedanke eines gestalteten

Environments, das die Kunst
überflüssig macht, weil es selber Kunst
ist, ist tot. Frage: Woran starb er

- Er starb an vielem: an der
Entwicklung der Technik, an der
sozialen Entwicklung und an seinen
inneren Widersprüchen. Auch daran

starb er, dass die Welt nicht besser

wurde, sondern eine Bösartigkeit

entwickelte, die 1914 nur von
wenigen geahnt werden konnte.

Die Technik hat sich nicht, wie
man geglaubt hatte, vollenden und
zu schönen Formen zurückführen
lassen; sie wurde im Gegenteil
gestaltlos. Oder anders ausgedrückt:
Heute ist ihr gestalthafter Anteil
unsichtbar, Software; und was
noch in Erscheinung tritt, die
Hardware, ist ein Gewirr von
Transistoren und Drähten, dem
man nicht ansieht, ob es der
Übermittlung von Musik oder zur
Lenkung mörderischer Geschosse
dient.

Die soziale Entwicklung führte
weder zu einem Einkommensausgleich

noch zu einer Annäherung
der Klassen in anderer als äusserli-
cher Hinsicht; jedoch änderte sich
das Verhältnis der Klassen zu ihrer
Kultur des Alltags. Während für
die Arbeiterklasse die alten Fetische

des mittelständischen Hausrates,

Büffet, Sofa und Gardinenpracht,

zu Objekten der eigenen

Identitätsfindung wurden, gab die
Mittelklasse den Anspruch auf, ein
Vorbild für die allgemeine Lebensweise

abzugeben. Vielmehr splitterte

sich das einstige Leitbild auf
in die zahlreichen Stile und
Moden, wie sie ein grösseres
Einrichtungsgeschäft auf seinen verschiedenen

Etagen und in diversen Kojen

darbietet: karg modern und
teuer, üppig modern und billig,
sparsam rustikal, üppig rustikal,
der neue Schweizer Barock für die
Dame und das Studio für unsere
Tochter.

Auch in dieser Maskerade spielt
nur Gedachtes die erste Geige, ist
das Unsichtbare die eigentliche
Gestalt. Insbesondere für den jungen

Intellektuellen kann es eine
Identifikation mit den Dingen dieser

Welt nicht geben; seine
Einrichtung ist nicht Ausdruck seiner
Stellung in der Welt, sondern sie
demonstriert den Wissenden seine

Stellung gegen diese Welt; seine
Möbel sind Anti-Möbel, seine
Kleider Anti-Kleider. Neuestens
Anti-Anti-Kleider. Hinter allem,
was er zur Schau stellt, stehen
Bedeutungswelten, deren Sinn nur
jener voll entschlüsselt, der in der

gleichen Kulturwelt zu Hause
oder, im Jargon, auf dem gleichen
Trip ist.

Unsere Alltagswelt ist also
dadurch gekennzeichnet, dass sie

nicht mehr zusammenflickbar ist
und dass man sich nicht mehr mit
ihr gemein machen will. Das öffnet
eine neue Chance für die Kunst;
für eine Kunst allerdings, die nicht
an der Wand hängt und nicht «am
Bau» einzementiert wird. Aber
dennoch für eine neue Gesamtkunst.

Jawohl: gerade das endgültige

Scheitern des Versuches, die
Welt als Kunstwerk zu gestalten,
öffnet die neue Möglichkeit,
Umwelten als Kunstwerk zu verstehen.
«Alles ist Kunst» - der Satz hätte
bei der Gründung des Werkbundes
gesagt werden können wie an
seinem heutigen Jubiläum; nur würde
er jeweils Gegenteiliges bedeuten:
damals das Überflüssigwerden der
Kunst durch die Heilung der
Umwelt, heute die Notwendigkeit der
Kunst in der unheilen Welt. ¦

Margit Staber:
Kunst wozu?
Kunstkritik wozu?

Der Kunst im allgemeinen und
der bildenden Kunst im besonderen

werden heute Funktionen
aufgeladen, die über ihre Möglichkei¬

ten hinausgehen. Wir wollen keine
elitäre Ästhetik mehr, wir wollen
keine im Museum abgekapselte
Götterwelt des schönen Scheins,
wir wollen keine Befriedigung von
Prestigebedürfnissen und kein
Kulturalibi für verpasste
gesellschaftliche Aufgaben - aber was
wollen wir? Gesellschaftsbildend,
gesellschaftfördernd soll die Kunst

sein, auch persönlichkeitsbefreiend,
fortschrittlich und doch für

alle verständlich. Ja, jedermann
soll sein eigener Künstler werden.

Gewiss sind die Ausdrucksfähigkeiten

des Menschen in unserer
abstrahierten und fragmentierten
technischen Zivilisation verkümmert,

und es wäre eine der wohl
wichtigsten Erziehungsaufgaben,

diesbezügliche den heutigen
Bedingungen entsprechende und in die
Zukunft weisende Lern- und
Erfahrungsmethoden zu entwickeln.
Die Auseinandersetzung mit den

Hervorbringungen der Kunst wäre
ein Teil dieser Erziehungsaufgabe,
aber nicht die ganze. Und auch die
Ergebnisse, die diese Erziehungsaufgabe

im einzelnen bewirken



werk/oeuvre 3/74 327

könnte, würden nur sehr selten
Kunst sein.

Wenn wir Kunst als eine
individuelle, eindeutige, besondere
Leistung definieren, dann zeigt sich,
dass nicht jeder ihr gewachsen ist.
Kunst wird von Künstlern
gemacht, die aus der Masse hervorragend

begabt sind, die ihre Ideen
formulieren und kontrollieren, die
sie mit Engagement und
Arbeitsdisziplin durchhalten. Es scheint,
dass in einer Zeit der Einebnung
aller Werte, der Vermassung und
Banalisierung es gerade diese
spezifische künstlerische Leistung ist,
die auf die Dauer kulturelle,
sensibilisierende und geistig schärfende,
auch allgemein ästhetische Auswirkungen

hat.
Wir brauchen eine qualifizierte,

nicht eine banalisierte Kunst. Jeder
möchte sie verstehen, in sich
aufnehmen, mit den eigenen Problemen

in Beziehung setzen können.
Das ist eine Erziehungsaufgabe.
Aber wir können nicht jedermann
zur Kunst zwingen. Kultur hat viele

Aspekte, auch Pop-Musik, auch
Fussball gehören dazu. Es wäre
demokratische Freiheit, jedermann
die Wahlmöglichkeit für eine ganz
persönliche Kulturpartizipation zu
geben. Wenn aber Kunst auf die
Strasse geht und gleich ist wie alles,
was auf der Strasse stattfindet,
dann erübrigt sie sich. Man kann
darüber diskutieren, ob das ein für
unsere Massengesellschaft
sinnvollerer Zustand wäre. Ich bin der

Meinung, Kunst sollte auf die
oberste Höhe unserer geistigen
Fähigkeiten zustreben.

Der Stein des Anstosses liegt
darin, dass Kunst, als hervorragendes

Einzelobjekt verstanden, auch
zu einem materiell besonderen Gut
wird; anders als Literatur, bei der
die geistige Leistung sich in eine
beliebig reproduzierbare
Mitteilungsform, das Buch, umsetzen
lässt. Ich kann keine Lösung für
dieses Problem anbieten, ich meine
aber, man muss nicht alles besitzen,

was einen innerlich berührt
und beschäftigt. Es muss auch
nicht ein Picasso sein, um die
Auseinandersetzung in den eigenen
vier Wänden zu provozieren. Wer
sich für Kunst interessiert, der findet

sein Provokationsobjekt und
verzichtet vielleicht auf etwas
anderes. Was wir brauchen, sind
Wahlmöglichkeiten, Informationen

darüber und Anleitungen, wie
man von Alternativen Gebrauch
machen kann.

Warum ich mich mit Kunst
beschäftige? Weil mich kulturbildende

Prozesse interessieren und weil
die bildende Kunst jener Teil der
schöpferischen Ausdrucksmöglichkeiten

des Menschen ist, der mir
am meisten entspricht. Kunstkritiker

sind keine verhinderten Künstler,

keine Propheten und keine
Geschmacksverordner; sie vermitteln
Informationen über Kunst, wie sie
heute entsteht, wie sie sich zur
Kunst früherer Zeiten verhält und

wie sie sich im Zivilisationsgeschehen
unserer Zeit auswirkt. Der

Kritiker kann sein Publikum nicht
lehren, was Kunst ist, er kann es

nur dazu anregen, selbst etwas zu
tun: anzuschauen, nachzudenken,
zu vergleichen, das eigene Senso-

rium zu schärfen, das heisst zu
einem aktiveren Kunstverständnis
vorzudringen. Das alles würde ich
der geistigen Kettenreaktion
zurechnen, an deren Anfang die
Entstehung des Kunstwerkes steht.

Die Wirkungsmöglichkeiten der
Kunstkritik sind begrenzt. Sie wird
nur von jenen aufgenommen, die
sich bereits für Kunst interessieren.

Die grundsätzliche Erziehung
zum Kunstverständnis kann
Kunstkritik nicht leisten, sie muss
sie voraussetzen. Das Fernsehen
als Massenmedium, das mit visuellen

Informationen arbeitet, wäre
die ideale Vermittlungsstelle für
visuell wahrnehmbare Ausdrucksformen.

Es hat bis heute diese
Chance noch weniger wahrgenommen,

als es andere Ansprüche auf
geistige Nahrung befriedigt.

Kunst liefert keine absoluten
Werte, das muss man vielleicht
hinzufügen. Kunstkritik zieht
Folgerungen, die man als versuchsweise

wahr bezeichnen kann,
korrigierbar an künftigen Entwicklungen.

Kunst ist ein offenes Feld, und
deshalb sind auch andere als die
hier geäusserten Ansichten möglich.

Kunst ist ein Beunruhigungsfaktor,

deshalb ist sie einer auf eta¬

blierte Ordnungen bedachten
Öffentlichkeit suspekt. Das wirkt sich
auf Kunsterziehung, auf Kunst in
der Öffentlichkeit, auf die
gesellschaftliche Stellung des Künstlers
aus. Es zeigt sich, dass die primären

Erfindungen der Kunst
verdrängt werden zugunsten weniger
befremdlicher Sekundärlösungen,
die besser in die akzeptierten
Vorstellungsmuster passen. Zum
andern werden Mode und Werbung
zu jenen Gebieten, auf denen durch
den Zwang zu ständiger Neuheit
eine Direktübertragung von
progressiven Kunstideen stattfindet.
Über diese bedeutungsentleeren-
den Formalisierungsprozesse werden

ungewohnte ästhetische Ideen
plötzlich allgemein akzeptabel -
und in ihren originalen künstlerischen

Ausdrucksformen trotzdem
nicht erkannt und verstanden.

Kunst wozu? Kunstkritik
wozu? Die Kritik kann durch
Ausleuchtung dieser Wirkungszusammenhänge

unser Umweltbewusstsein

vertiefen. Es gehört zum
Phänomen der Kunst, dass sie in andere

geistige Bereiche übergreift und
dort Folgen auslöst, dass sie aber
trotzdem als einmalige und genau
umrissene Schöpfung bestehenbleibt.

Wir haben Kunst zur Kunstaktie

hochgejubelt, aber ihren
geistigen Einmaligkeitswert haben wir
vernachlässigt, und gerade diesen
brauchen wir heute mehr denn je.

Peter F. Althaus:

Mein Weg zur Beschäftigung mit
der bildenden Kunst ist nicht ganz
frei von Zufälligkeiten. Abgesehen
von einem in der Frühzeit noch
recht unreflektierten Vergnügen an
Kunstwerken, mit denen ich in
meiner privilegierten Kindheit
(besserer Mittelstand, häufige
Ortsänderungen rund um die Welt) in
reichlichem Masse konfrontiert
wurde, hatte ich im jugendlichen
Alter einen, dann immer mehr
Freunde, die auf eine bürgerliche
Karriere verzichteten und deshalb
in ihrem Leben über eine
beneidenswerte Freiheit (wohl eher Freizeit)

verfügten. Den entscheidenden

Anstoss aber gab während
meines Studiums der Germanistik
(dem ich mich als Frühschreibender

natürlich gewidmet hatte) ein
Streit mit dem damaligen Ordinarius,

worauf ich das bisherige
Nebenfach Kunstgeschichte zum
Hauptfach machte. Von einem

«für die Kunst geboren sein» ist
also gar keine Rede. Erst auf diesen

Voraussetzungen (Studium,
dann Anstellung als Museums-
beziehungsweise Kunsthallenleiter)
beruhten meine intensivere praktische

und theoretische
Auseinandersetzung mit der Kunst und
demnach auch meine
Motivationsformulierungen. Allerdings sind
dabei verschiedene Phasen
festzustellen, die sich in 3 Hauptgruppen
gliedern lassen:
1.Phase: Interesse an der Kunst,
weil die aktive und theoretische
Beschäftigung einen Freiraum zu bieten

schien, in dem man sich von
kommerziellen und politischen
Überlegungen «unbehindert» um
die Psyche des Menschen einerseits
und um deren spontanen Ausdruck
andererseits bemühen konnte.
2.Phase: Einsicht, dass diese Freiheit

nur sehr beschränkt vorhanden

ist. Neues Interesse an der
Kunst als Kontrollsystem: Gerade

wegen der Spontaneität künstlerischen

Schaffens lassen sich an ihm

sowohl die psychischen, psychosozialen

und ökonomischen
Abhängigkeiten und Bezugsleitbilder
eines Individuums in einer
bestimmten zeitlichen und räumlichen

Situation besonders deutlich
erkennen als auch die sozialen und
politischen Strukturen in Vergangenheit

und Gegenwart.
3.Phase: Interesse an der Kunst
als einem Kommunikationsmedium,

das sich selber fortwährend
in Frage stellt und an dem fortlaufend

gearbeitet wird, da zurzeit fast
keine allgemeingültigen Konventionen

bestehen. Beziehung
zwischen Umwelt und Menschen:
Wahrnehmung, Bewusstsein,
Formulierung, Information,
Rückkoppelung. Beziehungen also
zwischen dem Seienden, der Erscheinung

und der Übermittlung.
Eine gesellschaftliche Bedeutung

messe ich der Kunst heute nur
noch dann zu, wenn sie in einem
Sinne vermittelt wird, bei dem die

obengenannten Hintergründe
einsichtig werden; was durch die tra¬

ditionellen Kunstvermittlungen in
Schule und Museum (Kunst als das

Ausser-Ordentliche, Spitzenkunst
als die geistigen Höhepunkte einer
Epoche, als Genieleistungen) fast
systematisch behindert wird. Man
darf dabei nicht ausser acht lassen,
dass heute
1. der Kreis derjenigen, die es sich
leisten können, sich mit Kunst zu
beschäftigen, unendlich klein und
privilegiert, also gesellschaftlich
irrelevant ist;
2. die Hauptbeziehung dieses
Publikums zur bildenden Kunst sich
als Konsumhaltung gegenüber
einer kulturellen Ware, durch die

man sich ästhetischen Genuss,
Prestige und materiellen Wertzuwachs
aneignen kann, ausprägt.
3. das Kunstwerk - als öffentlich
angebotenes Identifikationsobjekt
- in den meisten Fällen nur
vorherrschendes Verhalten bestätigen,
seltener in Frage stellen und in
verschwindend wenigen Fällen zu
einer Veränderung provozieren
kann. Seine gesellschaftliche Wir-



328 werk/oeuvre 3/74

kung kann also nur als positive
oder negative Verstärkung im Sinne

der Lerntheorie verstanden werden

(das wäre die Antwort auf die
Frage betreffend Meinungsbildung
durch Kunst).

Für den einzelnen kann die aktive

Beschäftigung mit Kunst oder
künstlerischem Tun natürlich
Wahrnehmung und Artikulation
in allen Lebensbereichen sensibilisieren,

wobei die ausschliessliche

Beschäftigung mit «Spitzenwerken»,

mit anerkannten Vorbildern
allerdings eher frustrierend als
animierend wirkt. In dem angetönten
Sinne Hesse sich das Formulieren,
also auch die künstlerische Gestal¬

tung, als das Ausbilden oder
Artikulieren von ästhetischen Reizen
auffassen, die den Betrachter zu
einem ganzheitlichen, also ästhetischen

und intellektuellen Verarbeiten

provozieren sollen. ¦
Werner Jehle:

Die Beschäftigung mit den Werken

der bildenden Kunst gehört
zum Bereich «Visuelle Kommunikation»,

den ich sowohl als
Journalist bei einer Tageszeitung als
auch als Lehrer an der Basler
Kunstgewerbeschule betreue. Zum
Feld der Visuellen Kommunikation

zähle ich visuelle Medien und
visuelle Informationen ohne
Einschränkungen nach irgendeinem
Qualitätsdenken. Für wichtiger als
das Fixieren von Idealen halte ich
das Dokumentieren und das Befragen

von ikonographischen
Materialien auf jeder «Stufe» der Vi¬

suellen Kommunikation. Genauso
wie auf die Bilder aus der «höheren»

Sphäre der Kunst - wenn
man von der Wirkung visueller
Botschaften im sozialen Sinne
ausgeht, in viel grösserem Masse - gehe

ich ein auf die Bilder der
elektronischen Massenmedien, der
Boulevard-Presse oder der
Werbung.

Das Instrumentarium zur
kritischen Analyse von Bildern und
deren Informationsgehalt liefern
neben der traditionellen Kunstgeschichte

die Ikonologie und die
Semiotik.

Die aktuelle Kunstszene, die sich
ihre Massstäbe selbst setzt, sich an
sich selbst orientiert, interessiert

mich nicht. Sie droht auch noch
jene Künstler-Produkte der sozialen

und politischen Realität zu
entheben, die aus der Auseinandersetzung

mit der sozialen und politischen

Realität entstanden sind. Ich
glaube nicht an die Wirksamkeit
irgendeiner Künstler-Manifestation,
solange sie sich auf dem Parkett
der internationalen Kunstszene
abspielt. Weder die Polit-Kunst noch
die Anti-Kunst ändern etwas an den
bestehenden Verhältnissen oder

tragen etwas zu ihrem Verständnis
bei. Im Gegenteil: sie übernehmen
Alibi-Funktion und perpetuieren
die Isolation, in der sich bisher alle
Kritik, auch die künstlerische,
bewegt hat.

Die interessanteste Funktion,
die der Künstler übernehmen
könnte, wäre die eines Seismographen,

der die Erschütterungen im
gesellschaftlichen Bereich
registriert und verarbeitet. Das heisst,
dass sich der Künstler Bezugspunkte

sucht, die ausserhalb der
Kunstszene liegen. Es gibt in dieser
Hinsicht nichts Erfrischenderes als
die Rekonstruktion der jüngeren
Geschichte der amerikanischen
Kunst. Es gibt nichts Trostloseres
als deren von der Wirklichkeit
abgelöste Reprise zum Beispiel auf
der hiesigen Kunstszene. Dies
geschieht, weil mancher glaubt, sich -
statt am Leben - an anderen
Künstlern orientieren zu müssen. ¦

Richard Paul Lohse: Antworten auf die Werk-Umfrage

Zu: «Kunst und Kind, Fragen der Kunsterziehung,

Bedeutung der gestalterischen Sensibilität»:

Die Diskrepanz zwischen Leben und
Prothesenzivilisation bestimmt die schöpferische
Entwicklung des Kindes. Die Gefahr beginnt bei
der vorfabrizierten Welt der Spielzeugindustrie.
Es gibt keine Gleichung zwischen dem
Menschen als biologischem Wesen und seinem
Instrumentarium. Die Entstehung des letzteren
vollzog sich in einer Schnelligkeit, welche
ungleich grösser ist als die Entwicklung des Kindes

zum erwachsenen Menschen. Der Mensch
als biologisches Wesen scheint aus der Vorzeit
zu stammen.

Die Zeit, in der wir leben, wird charakterisiert

durch zwei Pole: die Aktionen von Nitsch,
die Rheinfahrt von Beuys, die individuellen
Mythologien einerseits und die 28 Tage der
Skylabfahrer im Weltraum andererseits. Der
erste Pol bedeutet die Negation der mit der
Entdeckung von Kopernikus begonnenen Entwicklung,

der zweite Pol dessen Fortsetzung. Beide
Pole stehen vor der Notwendigkeit der
Verwirklichung einer neuen gesellschaftlichen
Realität.

Bemühungen einzelner: Ausstellung
Konstruktive Kunst, Moderna Museet, Stockholm
1971. Schulklassen vom 7. bis 12. Altersjahr
diskutieren über Beziehungen, Abfolgen,
Kontraste, Verhältnisse von Farbwerten und
Farbmengen. Der Grund für diese Fähigkeit liegt in
der Bereitschaft eines Schulsystems.

Nicht nur in Stockholm, auch in der Schweiz
bemühen sich Lehrer aus eigenem Impuls, den
Schülern Bildprobleme anschaulich zu vermitteln.

Ein Experiment, das ein Lehrer durch den
Schulfunk machte, erwies, dass die Schweizer
Kinder in ihrer Bereitschaft, sich mit diesen

Problemen zu befassen, keineswegs den Kindern

von Stockholm nachstehen.

Zu: «Kunst als Gebrauchgegenstand, das
Verhältnis des Sammlers zu seinen Objekten»:

Die Beantwortung kann nur auf eine
Sammlerschicht, d.h. eine relativ begüterte, die praktisch

die einzige ist, hinzielen, so dass sie von
vornherein relativiert ist. Arbeitersammler gibt
es nur als Ausnahme. Es wäre jedoch
ungerecht, die Sammler aus der gemeinten Schicht
generell als Spekulanten zu bezeichnen, das
Verhalten des Sammlers zum Künstler ist von
Fall zu Fall verschieden und sowohl durch
menschliche wie finanzielle Einstellung
gekennzeichnet. Für einen lohnarbeitenden Menschen
kann der Erwerb einer Serigrafie so wichtig
sein, wie wenn ein Sammler von der Art des
Citizen Kane Bilder kauft. Analog dem Arbeiter

verkauft der Künstler seine Haut - seine
Leinwand so teuer wie möglich. Die
gesellschaftliche Situation schafft die Diskrepanz,
nicht der Arbeiter, nicht der Künstler.

Zu: «Integrationsprobleme: Künstler und
Öffentlichkeit»:

Es gibt keine Definition der Ästhetik ohne
Definition ihrer gesellschaftlichen Basis.

Ausdrucksformen einer nichthierarchischen
Gesellschaft sind dieser in der visuellen Gestaltung

entsprechend: flexibel, transparent,
kontrollierbar in der Methode und im Resultat. In
der Direktheit der Darstellung, der Offenheit
von System und Methode, der Sichtbarmachung

von Prozessen wird die Möglichkeit
existent, Vergleiche zwischen komplexen Ergebnissen

und dem realen Zustand der Umwelt zu
machen.

Die Integrierung der neuen Gestaltungssysteme

und -methoden in die Gesellschaft wird

erst dann möglich sein, wenn diese ihrerseits
befähigt wird, darin eine Analogie zu ihrem
eigenen Verhalten und zu ihrem Selbstverständnis

zu erkennen. Die Voraussetzung ist eine
nichthierarchische durchschaubare
Gesellschaftsstruktur.

Zu: «Meinungsbildung durch Kunst»:

Wie Diego Rivera*, so malte Adolf Ziegler,
Hitlers Hofmaler, Bilder mit geschichtlichem
Inhalt. Rivera war ein Künstler, Ziegler nicht.
Politischer Inhalt wird zur Kunst, wenn ein
Künstler den Inhalt zur Kunst macht. Heart-
field wie Lissitzky montierten Fotos mit
politischem Inhalt zur Kunst. Rivera malte sozialheroische

Thematik als Bild. Die Malerei von
Lissitzky jedoch war mehr als Malerei, sie war Teil
einer neuen Struktur, die die Welt veränderte.
Eisensteins «Zehn Tage, die die Welt erschütterten»

ist nur denkbar auf dem Hintergrund
des russischen Konstruktivismus.

Der Dadaismus wollte Antikunst. Da Künstler

diese Antikunst machten, wurde sie wider
Willen zur Kunst. Dada als Antikunst
entsprach dem Zusammenbruch Deutschlands
1918. Die historische Leistung des Dadaismus
besteht darin, dass er die heutige Materialkunst
vorweggenommen hat, jedoch war Dada
keinesfalls repräsentativ für seine Zeit, so wenig
die Documenta repräsentativ für unsere Zeit
ist. Während Dada in Europa seine spektakulären

Manifestationen, den Happenings von
heute gleich, durchführte, entstand unter
Ausschluss der Öffentlichkeit, 200 km westlich von
den Zentren des Dadaismus entfernt, die Stijl-
bewegung in den Niederlanden, deren sozial-

FortSetzung auf Seite 331

* mexikanischer Maler des Sozialistischen
Realismus, 1886-1957. (Anm. Red.)



werk/oeuvre 3/74 331

Fortsetzung von Seite 328

progressive Wirkung die Kritik Dadas
überwand. Analog dem Stijl, der durch seine sozialen

Baumanifeste kulturell wirkte, war der
russische Konstruktivismus jedoch von eminent
politischer Tendenz und verband
Weltanschauung, politische Aktion, die Gestaltung der
Fläche mit der Gestaltung des Raumes, schuf
eine neue Typografie, ein neues Theater und
erfand die Strassenkunst. Die Malerei des
sozialen Realismus in der Sowjetunion heute
bleibt als Nachfolge des Spätimpressionismus
und des Realismus des 19. Jahrhunderts nur
Malerei. Sie ist eine Kunstform, die von den

globalen Strukturen keine Kenntnis nimmt.
Der russische Flächenkonstruktivismus dagegen

war Teil des Konstruktivismus des Raumes,

wie dieser wiederum Teil des Konstrukti¬

vismus der Fläche war. Diese Symbiose,
vergleichbar einer Urkraft, war mehr als Malerei
und deshalb befähigt, eine grundlegende
Veränderung des Formbewusstseins zu schaffen.
Der soziale Realismus dagegen verharrt im
Rahmen als Malerei.

Zu: «Produktion, Werbung, Kunst»:

Verschleiss ergibt Reichtum. Das Einkaufserlebnis

ist zu einer integrierten Ersatzhandlung
grössten Ausmasses für das sinnentleerte
Dasein der Massen geworden.

Der jeweils herrschende Kunstgeschmack
bestimmt die Kunst der Werbung. Der Manager
adaptiert die Elemente der erfolgreichen Kunst.
Um 1950 war es die konstruktive Kunst, die das

Reservoir für die Werbung füllte, heute ist es

der Pop. Das Resultat des Einbruchs dieser

pseudokritischen Bewegung ist eine totale
Verluderung der Grafik und der Typografie.
Beispiel: die Kataloge mit den Schriftneuheiten
der Buchdruckereien und der Schriftgiesse-
reien.

Analog dem Verschleiss von Gebrauchsgegenstand,

Werbung, ist der Verschleiss von
Kunst. Die Verbündeten in der Aktion des Stil-
verschleisses sind die Manager der Kunst.
Notwendig ist die Schaffung einer allgemeinen
Atmosphäre, deren Quintessenz Warhol mit dem
Satz ausgesprochen hat: Der Ruhm dauert nur
einen Tag. Damit wird die Identität zwischen
der Auffassung von Kunst als Ware und der

Auffassung von Produktion hergestellt. Künstler

und Produzent als Wegbereiter des Ver-
schleisses, das Volk als dessen Empfänger. ¦

Christian Megert: Weil ich mit den realen Gegebenheiten nicht einverstanden bin, mache ich Kunst!
In meiner künstlerischen Arbeit finde ich

mich selbst, kann die Dinge sehen, wie ich will,
und machen, was ich will.
• Die Bedeutung der Kunst ist, dass sie

existiert; die Bedeutung des Künstlers in der
Gesellschaft, dass er existiert.

• Die Informationsvermittlung über die Kunst
dient nur den materiellen Bedürfnissen der
Künstler, nicht der Kunst.
• Kinder haben eine Beziehung zu künstlerischen

Arbeiten, solange sie die Grenzen der
realen Umwelt nicht erkennen.

Kunsterziehung ist gegen die Kunst, weil sie die
Kunst in die realen Gegebenheiten eingliedert.
• Kunst ist immer das andere, das immer auch
noch möglich wäre. Der Künstler wird immer
andere Lösungen vorschlagen; er sollte darum
meiner Meinung nach in die Planungsstäbe der
Politik, Wirtschaft und Gestaltung aufgenommen

werden, mit dem Wissen, dass er mit
keinem Resultat einverstanden sein wird (auch mit
seinem eigenen nicht).
• Kunst kann immer eingesetzt oder nicht
eingesetzt werden. Weil sie absolut persönlich ist,

kann in sie alles hineinprojiziert werden, je
nach Bedarf.
Kunst ist etwas anderes als die realen Begebenheiten:

Eine Kunstsammlung ist eine Kunstsammlung,
nicht Kunst.
Politik ist Politik, nicht Kunst.
Gestaltung ist Gestaltung, nicht Kunst.
Reklame ist Reklame, nicht Kunst.
Kunst kann nur Kunst sein. ¦

Christian Hunziker: Integrationsprobleme aus der Sicht des Architekten
Bei jedem Bauprozess habe ich gehofft, dass

sich so früh wie möglich - aber, wenn anders
nicht möglich, wenigstens später - eine Tür zur
Mitarbeit von Künstlern öffnen lassen werde.
Vielfach wurde diese Türe mehr oder weniger
brutal ins feste Schloss zurückgeknallt, manchmal

blieb sie für eine kurze Zeit halb offen,
wurde verstohlen und lautlos wieder geschlossen,

weit geöffnet wurde sie selten.
Diese imaginäre Türe wird ebenso von den

Auftraggebern wie auch von den Künstlern
gehandhabt. Oft sind es auch die Künstler selbst,
welche mit mehr oder weniger Nachdruck oder
Vehemenz einer begonnenen Arbeitsbeziehung
ein Ende setzen. Dazu muss bemerkt werden,
dass die ökonomischen Gepflogenheiten innerhalb

eines Bauprogramms sowohl auf Dienst-
wie auch auf Arbeitsleistungen zugeschnitten
sind. Dass die Mitwirkung des Künstlers weder
in die eine noch in die andere Kategorie von
Leistungen einbezogen werden kann, erhöht die
Wahrscheinlichkeit, dass Missverständnisse
oder Konflikte auftreten.

Weit verbreitet und virulent ist die Angst vor
dem Künstler. Es existiert eine soziologische
Untersuchung, welche den Künstler als den
diszipliniertesten aller Aktivitätstypen einstuft.
Persönlich bin ich der Meinung, dass dieses

Untersuchungsergebnis pertinent sei, wenn ich
die verschiedenen Mitwirkungen von Künstlern
auf unseren Baustellen rückblickend zu begreifen

versuche. Der Beitrag des Künstlers öffnet
uns jeweils einen höheren Bewusstseinsgrad,
mit erhöhter Trennschärfe. Ich stelle mir vor,
dass die Sensibilität im Inneren eines Künstlers
besser lesbare Amplituden hervorbringt als im

amusischen Menschen oder im Menschen,
welcher diese Sensibilität zu unterdrücken weiss.

Unsere Erfahrungen zeigen, dass der Künstler

ein Bauwerk nicht so hinnehmen kann, wie
es dem Bauprozesse entspringt. Der Künstler
tendiert dazu, das Vorgefundene - ob noch im
Programm, Projekt oder schon ausgeführt -
durch kreative Hinzufügungen oder durch
kreatives Wegnehmen zu explizieren. Bei
diesem Tendieren scheint jeweils die Stimmigkeit
in seiner eigenen Person die entscheidenden
Ausschläge herzugeben.

In vielen Fällen wurde die künstlerische
Explikation von den Bauarbeitern übernommen
und in Varianten abgewandelt. Dieses
Übernehmen wird um so leichter für die Arbeiter, je
weniger der betreffende Künstler sich mit einer
gesellschaftlichen Minorität identifiziert, d.h. je
weniger in seinem Gebaren oder in seinen
Gesten sektiererische Neigungen zum Ausdruck
kommen. Am besten ist es, wenn der Künstler
sich direkt in die Arbeitergruppe einfügt und so

gegenseitig Hand geboten wird. Für die Arbeiter

bedeutet eine solche Zusammenarbeit, dass

Fähigkeiten und Leistungen von ihnen gefragt
werden, welche sie entweder gar nicht zu besitzen

glaubten oder die sie nicht in ihrer täglichen
Arbeit zu verwirklichen erwarteten.

Für mich ist es rätselhaft, warum sich diese

Art von Zusammenarbeit oder dieses
Hand-inHand-Arbeiten zwischen Künstlern und Arbeitern

nicht rascher verbreitet. Von den Arbeitern
her sind bei unseren Versuchen nie irgendwelche

Vorbehalte oder Zweifel angemeldet
worden. Für die Arbeiter bedeutet es Belebung,
Ansporn, auch Befreiung, wenn nicht mehr nur

Quantität und sachgerechtes Arbeiten gefordert,

sondern wenn - über solches Zusammenarbeiten

- auch die Komplexität der Genesis
und die perzeptiven Resultate ihres Schaffens in
Betracht gezogen werden. Dagegen ist schwer
voraussehbar, wie sich die «Attitüden» eines

Künstlers in der Dauer eines solchen
Arbeitsverhältnisses entwickeln. In der Regel sind
seine Reaktionen widersprüchlich: er liebt es,

zur einfachen, manuellen Basis hinzuzustossen,
aber er vermisst den mangelnden gesellschaftlichen

Widerhall dieser Art künstlerischen Schaffens.

Überdies ist es kaum möglich, seine

Bezahlung bei den Auftraggebern sinngemäss zu
akkreditieren. Der Auftraggeber wird ein Auge
zudrücken, wenn von der Architektenseite
gefordert wird, dass eine oder mehrere Wochen
künstlerischer Arbeitszeit im laufenden Budget
anzusetzen seien.

Inmitten der Vielzahl von entstehenden
Missverständnissen und zweifelsgeladenen
Arbeitsverhältnissen zieht sich dann oft der
Künstler wieder in seine ihm eigene Arbeitssphäre

zurück. Für die Auftraggeber und für
die Arbeitgeber ist ein solcher Rückzug des

Künstlers beruhigend, er bedeutet die Rückkehr

zu normalen, leichter quantifizierbaren
Arbeitsverhältnissen.

Für mich ist es genau umgekehrt, d.h.
beunruhigend: mit dem Schwinden einer reflektierenden

Sensibilität auf dem Bauplatze werden
die Arbeitsleistungen wieder stumpfer, sie

verlieren an Signifikanz. Dementsprechend sind
die möglichen Entscheidungen weniger
relevant, der Anteil an zufälligen Resultaten
erhöht sich für die gesamte Arbeitsgruppe. ¦


	Warum ist Kunst notwendig? : Resultat einer Umfrage von Urs und Rös Graf
	Anhang

