
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 59 (1972)

Heft: 12

Artikel: Notizen zur Ausstellung IDOLE

Autor: Graf, Urs / Graf, Rös

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk 12/1972

Notizen zur
Ausstellung IDOLE
Vergangenen Oktober zeigte die Berner Aktionsgalerie

Jäggli eine in verschiedener Hinsicht
bemerkenswerte thematische Ausstellung, die noch
in einigen anderen Schweizer Städten zu sehen
sein wird: IDOLE.

Idee, Organisation und Zusammenstellung:
G. J. Lischka. Visualisierung: Bärni Giger. 38
Autoren und Künstler haben mit 17 Texten und 33
Visualisierungen zum Thema IDOLE Stellung
genommen. Eine Auswahl davon wird in diesem
Beitrag vorgestellt.

Zusammengestellt von Urs und Rös Graf

ll

G. J. Lischka, Autor und Organisator der
Ausstellung, erläutert seine Idee wie folgt:

IDOLE IST EINE AUSSTELLUNG, DIE
BEWUSST NICHT DEM MODETREND FOLGT,
SONDERN IN VERSPIELTER WEISE
ZWISCHEN VERANSTALTERN UND
KÜNSTLERN ZUSTANDE KAM, IN
AUSEINANDERSETZUNG MIT DEM GESTELLTEN
PROBLEM.

IN DER ABSICHT DES AUTORS LIEGT DAS
ENDE DES IDOLS. EINES JEDEN MENSCHEN
BILD IST WICHTIG!

Ed Sommer, bildender Künstler,
Schwäbisch Gmünd:

Idole repräsentieren Werte - vor allem Macht.
Im Idol sind Fähigkeiten der Beherrschung
verkörpert, der Beherrschung der Natur der Technik,
des eigenen Körpers und insbesondere der anderer

Menschen.
Idole sind keine Götter, und Idole sind keine

Menschen. Idole sind Bilder, sind Projektionsflächen

für Wünsche, die sich uns nie und die wir
uns nie erfüllen können. Idole sind also auch keine
Vorbilder, Leitbilder, denen wir uns handelnd
anzunähern vermögen. Wohl schaffen wir es, einige
Äußerlichkeiten zu imitieren - Stimmfall, Gesten,
Kleidung. Doch es bleibt der unüberwindbare
Abstand zu dem, was sie uns eigentlich sind oder
darstellen: Ihr Wesen ist es, übermenschlich
scheinende Kraft, Macht und Leben zu verströmen.

So Jimi Hendrix, der mit seiner Gitarre und
seiner Stimme Millionen von Fans in rhythmisch
zuckenden Bann schlug. Dieser Macht, dieser
Magie seiner Musik entsprechen die magischen
Reaktionen seiner Adoranten - ihre Begeisterung,

ihre Verzückung, ihre Trance.
Oder ein politisches Idol-Che Guevara. Seine

Niederlage, sein Tod zählen nicht. Es zählen die
Widerstandskraft, der Abenteuer- und Opfermut,
sich den unendlich überlegenen Unterdrückern
zu widersetzen. Ein Idol der zu erkämpfenden
Freiheit - einer utopischen, paradiesischen,
geschichtlich unmöglichen Freiheit. Ein Archetypus:

der durch sein Opfer Verklärte. So wie die

Baader, Meinhof und Ensslin ja auch erst zu
Idolen werden können, wenn sie ein Richter zu

lebenslänglicher Zuchthausstrafe verurteilt haben
wird. All das Unsinnige und Sinnlose ihrer Taten
wird dann versinken hinter dem Bild der verzweifelten

Kämpfer für eine bessere Gesellschaft. Es

wird keine Nachahmer mehr geben, keine RAF
mit Pistolen und Bomben. Aber eine steigende
Zahl von Bewunderern.

Die Bewunderung schließt die Möglichkeit
aus, zum Bewunderten selber zu werden, aktiv
das Wunder selbst zu schaffen. Der politische
Streiter und Herausforderer etablierter
Unterdrückung, der Sänger, der Sportler, der Abenteurer,

der Vamp - die « Größen », oder doch richtiger,
die übergroßen Bilder der Großen, zu denen wir
hinaufschauen, hinaufstarren, verstellen uns den
Blick für eigene Möglichkeiten.

;

*r

*3

Ed Sommer

Konrad Farner: Notiz zur Ausstellung
IDOLE

(Auszugsweise Wiedergabe, vollständiger Text
im Ausstellungskatalog. Red.)

«Ein jedes Volk hat seine Idole als Nationalhelden:

der Teil in Altdorf, der Winkelried in Stans,
der Bubenberg in Bern, der Davel in Lausanne,
Niklaus von Flüe in zahlreichen Kirchen und
Kapellen. In ausländischen Städten stehen unzählige

Staatsmänner und Marschälle, Generäle und
Admirale auf Podesten herum, selber langweilig
und die Betrachter langweilend: Kleber und De-
saix in Frankreich, Nelson und Kitchener in
England, Garibaldi und Cavour in Italien, Prinz Eugen
und Erzherzog Carl in Österreich, Bismarck und
Moltke in Deutschland ad infinitum, von
Lateinamerika nicht zu reden, und ebenfalls nicht
von den zahlreichen Kaisern und Königen und
Fürsten und sonstigen Potentaten. Dazu gesellen
sich noch die Mausoleen als architektonische
Grabdenkmäler: von Maussolos in Halikarnas
über die Engelsburg der Augustus und Hadrian,
über das Pantheon Napoleons bis zu Sun Yat-sen
und Lenin, Atatürk und Dimitroff ebenfalls ad

infinitum.»
«Die Menschen schaffen ihre Idole, sie leben

mit ihnen, sie verehren und vergöttern sie, oder
sie verachten und hassen sie. Die Christen
zertrümmerten die heidnischen Götterbilder, die
Protestanten die katholischen Heiligenfiguren, die
Revolutionäre die Reiterbilder der Könige... ebenfalls

ad infinitum. Immer gab es Bilderverehrer,
Bilderschaffer und Bilderstürmer.

Je chaotischer und problematischer die Zeit,
desto mehr Halt wird gesucht, desto mehr Götzen
werden aufgestellt, menschliche und sachliche.
Ja, unsere Gegenwart scheint geradezu von einer
Idolatrie heimgesucht zu sein, und nicht zufällig
haben sich Reklamemänner und Manager ihrer
bemächtigt. Von der Schönheitskönigin bis zum
Jazzkönig, vom Rennfahrer bis zum Olympiasieger,

vom Filmstar bis zum Putschobersten ist

jede Gattung vertreten, allein die Linke hat neben
Marx und Engels noch Lenin, neben Mao noch
Stalin oder Trotzki, Fidel Castro oder Che Guevara

bald ebenfalls ad infinitum.

723



werk 12/1972
Notizen zur Ausstellung IDOLE

Aber nicht nur macht man Menschen zu Göttern

oder Halbgöttern oder Götzen, sondern auch
Dinge und Bezüge. Ja, hier hat die Vergötzung
geradezu lebensgefährdende Dimensionen
angenommen: die Technik und der Motor, das Auto
und die Autobahn, die Schnelligkeit als solche,
die Wissenschaft als solche, der Computer und
die Television, die Astronautik und der
Atomreaktor, aber auch die Karriere und der Profit, die
Spekulation und das Geld. Und das wohl älteste
Idol der Menschheit, das 'Goldene Kalb', ist zum
zentralen Gott einer jetzigen Ersatzreligion
geworden; derTanz um dieses Idol reißt fast alle mit.

Und immer ist der Künstler Teil dieses
Geschehens. Wird er einerseits selber vergottet, zum
Götzen gemacht - man denke an den Kult um
Raphael oder Michelangelo, an den Kult um
Picasso -, so macht er sich anderseits selber zum
Gott: er ist Weltenschöpfer aus dem Nichts, der
alte 'deus ex nihilo', wie sich nicht wenige
abstrakte Maler in pseudoreligiösem Selbstverständnis

bezeichnen; er ist der Gestalter als
solcher, um 'Attitüden Form werden zu lassen', auch
wenn Attitüde wie Form den Inhalt verloren. Das
Kunst-Machen ist doppelbödig geworden: der
Künstler macht Kunst, und der Kunsthändler
macht den Künstler; nicht nur das: der Künstler ist
mehrfach Idolschöpfer, weil er nicht nur seine
Werke zu Idolen emporhebt und als Idole
ausstellt, sondern weil er, bewußt oder unbewußt,
Idole schafft im Auftrag von Leuten, die Idole
nötig haben ...»

« Der Künstler findet sich inmitten dieses
Geschehens, er ist Götzenpriester und Götzenanbeter

in einem, er treibt Schamanenzauber als
säkularisierte Liturgie, mit unverständlichen
Zaubersprüchen, hochgestochenen Sätzen der Ästhetik
und humanistischen Floskeln. Er meint, das
Chaos zu bändigen, indem er es sichtbar macht,

und macht sich dabei nur selber sichtbar als dessen

gewichtiger Teil; auch wenn er wie Christo
alles und jedes zu verpacken sucht, um den
Warencharakter alles Seienden zu demonstrieren,
samt der Kunsthalle als säkularisierte Pseudo-
kirche; auch wenn er, wie der Land-Art-Künstler,
die Natur einzuzäunen oder abzugrenzen sucht,
die Natur, die er schon lange verunstaltet; auch
wenn er wie die 'Hyper-Realisten' das menschliche

Elend photogetreu darstellen will, um dann
gemanagt dem Elend zu entrinnen. Die Idolatrie
ist umfassend: das dargestellte Elend ist Idol der
Darstellung, die Darstellung selber wird zum Idol
der Kunsthändler, und der Kunstkritiker, der
Darsteller, kommt sich als Idol vor oder wird als Idol
vorgestellt. Der Götzendienst nimmt kein Ende;
die Beherrschung der Natur wird zur Vernichtung
der Natur, die Beherrschung der Technik wird zur
Beherrschung des Menschen, die Kenntnis der
Gesellschaft wird zur Unkenntnis, die Kunst wird
zur 'Antikunst', um als neue Kunst aufzustehen.
Der Künstler wird zum Münchhausen, der sich am
eigenen Zopf aus dem Sumpf zieht.

Jedoch, was wäre denn die Aufgabe des
Künstlers, so er nicht Münchhausen sein will?
Wie lautet das Kriterium seines Schaffens, welche
Stellung nimmt er in der Geschichte ein, in der
Gesellschaft der Idolatrie? Kann er überhaupt das
Schaffen von Idolen aufgeben Kann er der
Idolatrie des Kunstbetriebes entrinnen? Kann er
helfen, die Gesellschaft von Idolen zu entrümpeln?

Vermag er, der 'Erziehung des
Menschengeschlechts' zu dienen, dem Mündigwerden des
Menschen? Denn die mündig werdende Welt
wird immer weniger Idole bedürfen.

Dann aber müßte der Künstler nicht Idole
schaffen, sondern Idole zerstören. Er müßte sich
der eigenen Idolatrie entgegenstemmen, er
müßte sie nicht nur ablehnen, sondern vernichten.

Mit andern Worten: er müßte der Gesellschaft, die
der Idole bedarf, den Kampf ansagen. Er müßte
nicht nur feststellen oder verstellen, sondern
wegstellen. Er müßte die Entlarvung verbinden mit
einer konstruktiven Antithese, im Einzelwerk wie
im Gesamtwerk; er müßte also die
geschichtlichgesellschaftliche Realität als Ganzes erreichen.
Denn Realismus in der Kunst ist weit mehr als nur,
wie Georg Schmidt vermeinte, innere Wahrheit,
sondern sie ist innere und äußere Wahrheit
zugleich als dialektische Wechselwirkung. Sie ist
demnach nicht nur Sicht, sondern Einsicht und
Absicht-Absicht revolutionär gefaßt; sie ist nicht
nur Kenntnis und Bekenntnis, sondern Erkenntnis

- Erkenntnis wiederum revolutionär gefaßt.
Realismus in der bildenden Kunst ist demnach
nicht nur eine künstlerische, stilistisch-ästhetische

Kategorie, sondern sie ist eine anthropologische,

menschlich-gesellschaftliche Kategorie. Sie
ist vor allem eine geschichtliche Kategorie, wie
es die Idole ebenfalls sind. Idole schaffen und
Idole abschaffen, das war und ist die Tätigkeit des
Künstlers. - Es stellt sich also zuletzt die Frage, ob
der Künstler auf Seiten der Unmündigen oder auf
Seiten der Mündigen sich findet, auf seifen derer,
die nach einem Idol als Vormund verlangen, oder
derer, die der idolhaften Vormundschaft ledig sein
wollen. Das Kriterium ist also das Mündigwerden
der Welt, das Mündigsein des Menschen.»

3P Xs

< Youri Messen-Jaschin

T Bernhard Luginbühl

..rmWi'Vfr'^,

:

724


	Notizen zur Ausstellung IDOLE

