
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 59 (1972)

Heft: 12

Artikel: Ideologie der Denkmalpflege

Autor: Germann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk 12/1972

heute eine so tiefe Kluft zwischen den
Auseinandersetzungen über die Architektur und dem
architektonischen Entwerfen erleben, ist ein Zeichen
für das niedrige Niveau, auf dem die gegenwärtige
architektonische Kultur angelangt ist.

Das erhellendste Beispiel, das wir heute noch
für den architektonischen Kontinuitätsbezug
beobachten können, ist sicherlich die Stadt Split.
Sie bildet einen außergewöhnlichen Hinweis für
die Architekten und für alle jene, die sich mit der
Stadt und dem Territorium beschäftigen. Dieses
Beispiel verneint jegliche Unterscheidung
zwischen Bauwerk und Stadt, führt die städtischen
Werte auf die inneren Gesetze der Architektur
zurück und zeigt auf, daß die Stadt selbst Architektur

ist. Im Verlaufe der Jahrtausende reproduziert
der Mensch den Palast von Knossos. Aber bei
diesem Bleiben einer einzigen Erfahrung sind die

Antworten stets verschieden: dies ist die
fortschreitende Eigenart der Architektur. Die
Umwandlung eines Vestibüls in einen Platz, eines
Nymphäums in einen bedeckten Platz in Split
lehrt uns, die alte Stadt als eine formale Struktur
zu verwenden, die Teil unseres eigenen Entwerfens

werden kann.
Zu diesen theoretischen Verpflichtungen bietet

die Architektur der Stadt gerade in ihren
ständigen Umwandlungen zahlreiche Beispiele. Diese
bilden die Wirklichkeit der Architektur. Sie zeigen
uns, daß die Verbindungswege zwischen Vergangenheit

und Gegenwart sehr viel komplexer sind,
als man glauben möchte, und daß das Arbeiten
in den historischen Stadtkernen der zeitgenössischen

Architektur ein Feld sogar unvorhergesehener

Experimente bieten kann. Als Architekt hatte
ich nie ein größeres Verständnis der römischen

Architektur als angesichts des Theaters und des
Aquädukts von Budapest; dort sind diese antiken
Elemente in eine verwirrende Industriezone
eingegliedert; die Knaben des Quartiers benützen
das römische Theater als Fußballplatz, und den
Resten des Aquädukts folgt eine stark benützte
Tramlinie. Offensichtlich sind diese Bilder und
diese Verwendung der Bauwerke als Vorschlag
ungeeignet; sie führen aber zu einer kompositiven
Sicht des historischen Elementes in der Stadt, die
sicherlich nicht jene der genannten Museumsstadt

ist. Kein Feld steriler Konservierung also,
sondern ein Feld, auf dem die Architektur neue
Untersuchungen eröffnen und neue Antworten
auf die Frage der progressiven Stadt geben kann.

* Anmerkung des Übersetzers: it. «territorio» meint einen
bewohnten Ort mit seinen gesamten historischen,
topographischen und architektonischen Komponenten.

Ideologie der Denkmalpflege

Von Georg Germann

Unter «Ideologie» kann man den politischen Mißbrauch philosophischer Ideen
verstehen, die Vernebelung von unbequemen sozio-politischen Tatsachen durch Theorien.

Dieser Aspekt der Denkmalpflege soll hier nur gestreift werden. Im Vordergrund
steht das Zeitgebundene und das Zeitlose der Denkmalpflege.

Das Wort «Denkmalpflege» ist ganz ernst und wörtlich zu nehmen, will man die
Impulse zur Pflege der Denkmäler verstehen. Ein Denkmal erinnert an eine Person
oder an ein geschichtliches Ereignis und ist oft zu diesem Zweck schon gestiftet worden.

(Das ist ein Gedankengang von Mohammed Rassem.) Tacitus nennt das von
Pompejus gestiftete Theater «monumentum Pompei». Auch in den modernen
romanischen Sprachen wird nicht nur eine Bildsäule, sondern auch ein geschichtliches
Bauwerk selbstverständlich als Baudenkmal - etwa im Französischen als «monument» -
bezeichnet.

Als Bildsäule oder als Bauwerk verbindet das Denkmal Vorwelt und Nachwelt.
Die Verbindung von Vorwelt und Nachwelt aber ist nichts spezifisch Neuzeitliches,
nicht einmal etwas spezifisch Europäisches, sondern etwas allgemein Anthropologisches.

Es entspricht der Furcht vor der Totenwelt und mündet oft in den Ahnenkult, der
die Söhne und Enkel zur Fürsorge für die verstorbenen Väter verpflichtet. Ein Ethnologe
würde die moderne Denkmalpflege am ehesten beim Ahnenkult einreihen.

Ideologie?

In der mittelmeerischen Antike spielte für das
Nachleben der Ruhm die entscheidende Rolle.
Der rechtschaffene Mann hatte sein Leben nach
den Vorbildern zu führen, deren Bildsäulen im
Rathaus und auf öffentlichen Plätzen aufgestellt
waren, und gewann dadurch selbst Aussicht,
durch ein solches Denkmal verewigt zu werden.
So groß war die Ruhmsucht, daß ein Grieche
namens Herostrates, der wenig andere Aussicht auf
Ruhm hatte, den riesigen Tempel der Artemis von
Ephesus anzündete, damit sein Name der Nachwelt

überliefert werde, was ihm, wie dieser Satz
beweist, gelang. Viele römische Denkmäler
haben sich erhalten, angefangen bei der Ära Pacis
des Augustus über die Siegessäulen wie die
Trajanssäule und die Triumphbogen wie den
Konstantinsbogen bis zu einfachen Sarkophagen.

Wer wollte, daß sein eigenes Denkmal erhalten
blieb, mußte die seiner Vorgänger und Ahnen
pflegen.

Das westliche Christentum richtete dann seinen

Blick mehr auf das Leben nach dem Tod. Die
Stiftung von Kirchen und Klöstern, in denen für
den Stifter vor und nach dem Tod gebetet, und
von Messen, in denen des Stifters gedacht wurde,
versprach ein besseres Los zwischen Tod und
Jüngstem Gericht. Oft hatten Stiftungen die
Rechtsform einer Schenkung an einen Heiligen.
Dieser, dachte man, würde sein Eigentum schützen

und vor dem Weltenrichter Fürbitte für den
Stifter leisten. Die Kirche verwaltete solche
Stiftungen nach Regeln, die nur noch dem Historiker
geläufig sind. Jedenfalls gab das Rechtsinstitut
der Stiftung auch dem Toten sein Recht. Es

wurde erst durch die Reformation gründlich
erschüttert; immerhin wurden säkularisierte Kir¬

chengüter gewöhnlich bis zum Ende des Ancien
regime als eigene Fonds verwaltet. Bestand die
Stiftung im Mittelalter in einem Kirchenbau, war
nicht die bauliche Form geschützt, sondern die
Organisation. Zuweilen versuchte sich der Stifter
durch eine Inschrift oder sein Bildnis an dem
Bauwerk, Bauteil oder Altar, den er spendete, zu
verewigen.

Wichtig war auch der Ort. Oft war er durch
ein Martyrium oderdurch ein anderes Ereignis
gegeben, oft auch sicherte eine Legende den
Standorteiner Kirche als gottgewollt. Santa Maria Maggiore

in Rom steht an der Stelle, wo einst ein
Schneefall wunderbar den Grundriß hinzeichnete.

Das Kunstdenkmal

Der älteste Quellentext, der den modernen
Begriff des Kunstdenkmals enthält, stammt wohl aus
dem Jahre 1510 und ist eine Denkschrift, die dem
Papst den Schutz und die Pflege der antiken
Baudenkmäler Roms empfiehlt. Diese Denkschrift
wurde im 18. Jahrhundert ais ein Werk des Grafen
Castiglione gedruckt, später für einen Brief Raf-
faels erklärt und schließlich (von Otto H. Förster)
Bramante zugeschrieben. Anlaß war, wie wir aus
dem Schreiben selbst erfahren, der Auftrag des
Papstes, die Ruinen des alten Rom zu beschreiben.

Diese Denkmäler erscheinen dem Verfasser
als Zeugen der Pax Romana, des Vorbildes für
einen ewigen Frieden unter den Christen, den zu
errichten des Heiligen Vaters Aufgabe sei: «Meine
Denkmälerkenntnis verschafft mir einerseitswahre
Genugtuung, weil ich eine hervorragende Sache
kennengelernt habe; anderseits ist das auch
Ursache tiefen Schmerzes, wenn ich gleichsam den
Leichnam des edlen Vaterlandes, das einst die
Welt regierte, traurig zerfleischt sehe. Gleich wie
für jeden Einzelnen die Pietät den Eltern und dem
Vaterland gegenüber Pflicht ist, ebenso fühle ich
mich verpflichtet, alle meine geringen Kräfte
daranzusetzen, daß möglichst ein Stück von dem
Bild lebendig bleibe oder vielmehr der Schatten
dessen, was in Wahrheit das Vaterland aller Christen

ist, welches einst so vornehm und mächtig
war, daß die Menschen zu glauben begannen,
dieses Reich stehe über dem Schicksal.»

Doch nicht allein die Barbaren der
Völkerwanderungszeit, erklärt der Verfasser, sondern
auch die Päpste, und sogar noch bei den
Vorbereitungen für das Jubiläumsjahr 1500, hätten
viele Denkmäler sinnlos zerstört. Diese Denkmäler

haben für ihn nicht bloß geschichtlich-sentimentalen

Wert, sondern sie sind ihm auch die

691



werk 12/1972

gültigen künstlerischen Vorbilder, die er genau
vermißt, um ihre Grundsätze zu verstehen. Er

vergleicht die römischen Bauten mit denen der
Völkerwanderungszeit und des Mittelalters und sagt:
«Es ist nun nicht schwer, die der Kaiserzeit zu
erkennen, welche über die anderen hervorragen
und von ebenso großer Kunstfertigkeit als schöner

Architektur sind. Von diesen allein will ich
handeln. Übrigens braucht man keinen Zweifel
darüber aufkommen zu lassen, ob von den antiken

Bauten die jüngeren weniger schön und
durchdacht seien; denn sie beruhen alle auf
denselben Grundsätzen Mochten die Wissenschaften,

die Bildhauerei, die Malerei und beinahe alle
anderen Künste langsam niedergehen und bis zu
den letzten Kaisern immer schlechter werden: die
Architektur beobachtete weiterhin die guten alten
Grundsätze und war deshalb unter den Künsten
die letzte, die sich verlor.»

In dem Dokument halten sich die geschichtliche

und die künstlerische Argumentation die
Waage. Wenn es wahr ist, daß der Brief im Jahre
1510 geschrieben wurde (und dafür gibt es
sichere Anhaltspunkte), muß der Papst, an den er
gerichtet ist, Julius II. sein, also genau der Papst,
der den Abbruch der alten St.-Peter-Basilika
beschloß und den heutigen Petersdom begann. Alt-
St. Peter aber war das bedeutendste Baudenkmal
aus der spätrömisch-christlichen Zeit. Von der
neueren Denkmalpflege aus gesehen, müßte man
einen Gegensatz zwischen dem Papst und dem
Verfasser der Denkschrift vermuten; man könnte
annehmen, daß nur Klugheit den Verfasser daran
hinderte, Alt-St. Peter als dasjenige Denkmal der
Römerzeit zu nennen, das am meisten des Schutzes

und der Pflege würdig war. In Wirklichkeit
war er wohl ebensosehr wie der Papst davon
überzeugt, daß gerade der Neubau dasjenige
Denkmal sein werde, das die Römerbauten einzuholen

oder zu übertreffen bestimmt war. Das war
nur dort möglich, wo ein großes Heiligtum lag:
über dem Märtyrergrab des Apostels Petrus.

Stileinheit

Der Bau großer gotischer Kirchen erstreckte sich
oft über Jahrhunderte und fast immer über
Jahrzehnte. Einen einfachen Mauerquader zuzuhauen
kostet bereits ein gutes Stück Arbeit und Fertigkeit.

Erhält der Block statt einer Sichtfläche deren
vier, kostet er schon doppelt soviel, und sobald
auch nur ein mäßig kompliziertes Profil wie ein

von Rundstäben begleiteter Birnstab dazukommt,
kostet er schon das Zehnfache; das sind Zahlen
des jetzigen Dombaumeisters zu Köln, Arnold
Wolff. Man kann sich vorstellen, wieviel teurer
eine gotische Kirche zu stehen kam als eine
romanische oder wieviel länger die Bauzeit dauerte,
wenn man mit dem gleichen Jahresbudget
auskommen mußte.

Die Leute der gotischen Zeit waren recht
modisch, und den damaligen Architekten,
Bildhauern und Steinmetzen muß es schwergefallen
sein, an einem unmodern gewordenen Bau unbeirrt

weiterzuarbeiten. Sie taten das auch nicht
immer; aber in vielen Fällen hielten sie sich doch
nach Kräften an die gegebenen Muster, um die
Stileinheit nicht zu gefährden, so im Kölner Dom
und in Westminster Abbey, wo die Schiffe dem
rund hundert Jahre älteren Chorbau folgen.

Wie sollten sich nun die Renaissancearchitekten

verhalten, wenn sie einen gotisch begonnenen

Bau zu vollenden hatten? Sollten sie um der
Stileinheit willen in dem verhaßten Stil weiter¬

bauen oder keck das Alte mit dem Neuen
kontrastieren lassen? Der erste Renaissancetheoretiker,

Alberti, spricht sich in seinem um 1450
verfaßten Buch «De re aedificatoria» ganz deutlich
darüber aus: Der Nachgeborene rühme sich beim
Weiterbauen der Neuerungen, aber gerade daher
vollende er schlecht, was andere einst gut begannen

(IX, 11).
Der bekannteste Fall aus der Praxis ist dank

Gayes Quellensammlung von 1840 die Vollendung

von San Petronio in Bologna. Der Bau
wurde 1390, vier Jahre nach dem Mailänder Dom,
begonnen und sollte alles Dagewesene
übertreffen. Doch der Wille war größer als die Mittel,
und so waren im 16. Jahrhundert immer noch
die Gewölbe und die Fassade zu vollenden,
selbst wenn man auf Querschiff und Chor
verzichtete. Viele berühmte Architekten versuchten
sich an der Fassade. Von Peruzzis Entwürfen sagten

die einheimischen Architekten, sie seien nicht
geeignet, «denn sie haben keine Konformität mit
der Gestaltung dieses Gebäudes» (II, 153). Das
Wort «conformitä» bezeichnet «Stileinheit». Vi-
gnola schuf 1546 ein Kompromißprojekt, das aber
derselben Kritik begegnete. Er verteidigte sich
und schrieb: «Ich glaube, wenn der erste Architekt

noch am Leben wäre, könnte man ihn ohne
Mühe zur Erkenntnis und zum Zugeständnis der
Fehler bringen, die er zu seiner Zeit begehen
mußte und welche nicht die seinen sind, da in

jener Zeit die gute Architektur noch nicht
wiederhergestellt und ans Licht gebracht war wie in
unseren Jahrhunderten» (II, 361). Beides, man
müsse auf das Konzept des Gründungsarchitekten

(«primo fondatore») zurückgehen, und man
könne dieses Konzept in seinem Sinn bereinigen,
sollte von da an ein bis heute nicht erledigtes
Thema der Denkmalpflege werden. Zu Palladios
Projekt einer Portikusfassade, die sich gut in die
für Bologna typischen Laubengänge einzufügen
schien, schrieb 1 578 ein Gutachter: «Wir können
die Kirche San Petronio als Bau für sich betrachten

oder als Teil des Ortes, wo sie steht» (III,
409). Auch der städtebauliche Gesichtspunkt hat
also eine lange Vorgeschichte. Übrigens brauchte
derselbe Gutachter wohl als einer der ersten das
Wort «Stil» im Zusammenhang mit Architekturformen

(III, 411, 426). Nach Palladios Tod im
Jahre 1580 verlagerte sich der Streit um die
Stileinheit von der Fassade, die bis heute unvollendet
blieb, auf die Eindeckung der Kirche. 1589
erklärte der bauleitende Architekt Terribilia, es sei

notwendig, die Kirche mit Spitzbogen zu wölben
«wegen der Fortdauer fperpetuitä") und wegen
des angewandten Stils ('stile') in einem solchen
Bau»; denn nur so könne man die Verrücktheit
vermeiden, «einen italienischen Hut über einem
deutschen Gewand zu tragen» (III, 492).

Die Vollendung von San Petronio wurde im
16. Jahrhundert als eine denkmalpflegerische
Aufgabe behandelt und diskutiert. Ähnliche
Argumente begleiteten im 17. und 18. Jahrhundert
die Vollendung von Westminster Abbey und der
Kathedrale von Orleans; doch sind das nur
zufällige Beispiele, in denen die Bauakten die
Denkweise verraten.

Staatliche Denkmalpflege

Die Französische Revolution zerbrach das alte
Stiftungsrecht, säkularisierte das Kirchengut und
ließ es zu, daß der Staat die Domänen zur privaten
Bewirtschaftung und die Kirchen- und Klosterbauten

auf Abbruch verkaufte.

Schon früh im 18. Jahrhundert hatte eine
bald geschichtsbewußte, bald bautechnisch
ausgerichtete, bald sentimental gefärbte Beschäftigung

mit den überkommenen Denkmälern des
Mittelalters begonnen und sogar zu Vorstößen in

Richtung Denkmalschutz geführt; aber erst die
Zerstörungen der Revolutionszeit und die
Unfähigkeit der enterbten und entmachteten Kirche,
ihre Denkmäler zu erhalten, brachte weiteren
Kreisen in Frankreich und später auch in anderen
Ländern zum Bewußtsein, daß nur noch staatlicher

Schutz und staatliche Pflege die Denkmäler
vor dem Untergang retten konnte.

Damit stellten sich drei neue Fragen: 1. Mit
welchen politischen Gründen konnte die
Denkmalpflege gerechtfertigt werden? - 2. Welche
Denkmäler waren zu schützen? - 3. Welche
Restaurierungspraxis entsprach am besten den
politischen Gründen und den ausgewählten
Denkmälern? Man darf sich nun nicht vorstellen, es
habe eine einheitliche Doktrin geherrscht.
Vielmehr prallten die Meinungen heftig aufeinander,
wie ja das 19. Jahrhundert zur Verschärfung der
Gegensätze neigte. Trotzdem darf man sagen, für
die politische Rechtfertigung der Denkmalpflege
seien jene Worte typisch gewesen, die August
Reichensperger zu Beginn des Domfortbaues in

Köln ausrief: « Es gilt ja das Heiligste und Schönste:

Religion, Vaterland, Kunst, sie rufen mit
vereinter Stimme.» In Rußland galt die byzantinische,

in Italien die romanische, in den übrigen
europäischen Ländern meistens die gotische als
die nationale und christliche Architektur, indessen
oft auch als die Kunst der Laien und der Bürger;
darin spiegelt sich die Ideologie des Liberalismus,
der in den 1830er Jahren in Frankreich, England
und der Schweiz Einfluß gewann.

Aus der Einschätzung der mittelalterlichen
Architektur und aus dem Teilzweck der Denkmalpflege,

die Obhut über Stiftungen zu übernehmen,

erklärt sich die einseitige Auswahl der zu
schützenden Baudenkmäler, unter denen die
Kirchen des Mittelalters überwiegen. Endlich zeigt
die Restaurierungspraxis des 19. Jahrhunderts
einen Hang zum Entfernen aller nachmittelalterlichen

Zutaten und zur «stilreinen» Ergänzung
und «Verbesserung».

Die moderne Denkmalpflege steht in einer
verwandelten Welt. Wir setzen den Staat nicht
mit dem Vaterland gleich, sondern öfter mit
umfassender Verwaltung. Wir verstehen unsere eigenen

Bauten weniger als Denkmäler denn als
Zweckbauten. Vor allem aber verschlechtert sich
das Zahlenverhältnis der alten Bauten zu den
neuen Bauten durch die Bevölkerungsbewegung
und den Nutzungswechsel so schnell, daß nicht
mehr der Schutz von Einzelbauten, sondern der
Schutz von Straßenzügen und Quartieren im
Vordergrund steht. Man darf annehmen, daß sich in
den größeren Agglomerationen der Schweiz das
jährliche Bauvolumen in den letzten hundert Jahren

verzehnfacht hat. Aus der neuen Lage ergibt
sich die Pflicht, die «Ideologie der Denkmalpflege»

gründlich zu revidieren.
Der vorstehende Versuch ist selbst ein Stück

Ideologie, indem er den Impuls zur Denkmalpflege

außerhalb der Geschichte und in der Nähe
der Pietät vermutet und dann das gute alte
Herkommen der Denkmalpflege und ihrer Probleme
zeigt. Deswegen muß sich die Denkmalpflege
doch stets aufs neue bewähren. Sie ist jedoch
nicht der Prüfstein der Denkmalpfleger und
Restauratoren, sondern überhaupt aller, die im und
für das Bauwesen tätig sind.

692


	Ideologie der Denkmalpflege

