
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 58 (1971)

Heft: 4: Was bedeutet Architektur?

Artikel: Semiotik und Urbanismus

Autor: Barthes, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk 4/1971
Die Aussage der Architektur

Unsere Semiotik dient
der Kritik, nicht dem
Entwurf

Man kann nicht auf der
Basis der Semiotik ent-
werFen, denn diese ist
kein Lexikon

Semiotik im Unterricht
erzeugt einen Kodex für
die notwendige
Verständigung zwischen
Lehrer und Student

architettonico», «Arte[1] «Questioni di linguaggio
oggi», Nr. 2, Juni 1959.

[2] «Architettura e cultura di massa», in «Op. cit.», Nr. 3,
Mai 1965.

[3] «I criteri di valutazione dell'arte contemporanea» (in
collaborazione), in «Op.cit.», Nr. 5, Januar 1966.

[4] «I! disegno di architettura», in «Op.cit.», Nr. 6, Mai
1966.

[5] «Note per una semiologia figurativa» (in collabora¬
zione), in «Op.cit », Nr. 7, September 1966.

[6] «Architettura come mass medium, note per una se¬

miologia architettonica», Dedalo libri, Bari 1967.
[7] «Artisticitä dei mass media» (in collaborazione), in

«Op.cit», Nr. 8, Januar 1967.
[8] «L'architettura nell'estetica di S. K. Langer», aus «II

Verri», Nr. 23, März 1967.
[9] «II codice deH'architettura, antologia di trattatisti»,

Edizioni scientifiche italiane, Napoli 1968.
[10] «Tre contributi alla semiologia architettonica», in

«Op.cit», Nr. 12, Mai 1968.
[11] «Un modello per la semantica architettonica», in

«L'Arte», Nr. 2, Juni 1968.
[12] «Aspetti semiologici dell'opera palladiana», in «Bol-

lettino del centro internazionale di studi architettonici
Andrea Palladio», Nr. XI, 1969.

[13] «Significanti e significati della Rotonda palladiana»
(in collaborazione), in «Op.cit», Nr. 16, September
1969.

[14] «Segni e simboli del tempietto di Bramante» (in col¬
laborazione), in «Op.cit», Nr 19, September 1970.

[15] «Storia e struttura, teoria della storiografia architet¬
tonica», Edizioni scientifiche italiane, Napoli 1970.

[16] «Utilitä storiografica di una dicotomia linguistica», in
«Op.cit», Nr. 20, Januar 1971.

Außerdem verweisen wir auf die Zeitschrift Renato De
Fuscos «Op.cit.», «Selezione della critica d'arte
contemporanea», die sich, mit Beiträgen vieler Autoren, vor allem
mit der Architektursemiotik, befaßt.

mante, um persönliche Erfahrungen zu zitieren),
von welchen wir schon eine breite philologische
und historisch-kritische Dokumentation besitzen,

können wir diese neuen Aspekte - integra-
tive, wohlverstanden, nicht solche, welche die
historischen ersetzen - gewinnen, welche sich
auf die Zeichen und auf ihre Bedeutung beziehen,

wie sie von dieser neuen Disziplin verständlich

gemacht worden sind. Demgegenüber hat
die Bemühung einiger Autoren, vor allem Königs,
der große Verdienste hat, die semiotischen
Angaben (die allerdings von einer anderen Theorie
als der oben beschriebenen herkommen) direkt
an die Entwurfstätigkeit zu knüpfen, noch nicht
zu nützlichen und schätzbaren Resultaten
geführt. Der Grund dafür liegt meiner Ansicht nach
in der Tatsache, daß beim gegenwärtigen Stand
unserer Studien einem architektonischen Element
von typologischer oder konstruktiver Natur (Maßstab,

Bedachung usw.) noch keine Bedeutung
zugewiesen werden kann, noch kann man ein
architektonisches Zeichen als einen Faktor
betrachten, der noch im Entwurfsstadium ist, also
als eine Metasprache. Ein wirkliches architektonisches

Zeichen ist nur auf der Ebene der Sprache
nachzuprüfen, also in der realisierten Architektur
[14]. Es istalso nicht erlaubt, von Maßstäben oder
von Dächern im allgemeinen zu sprechen wie von
«Wörtern» im architektonischen Lexikon, sondern
von den Maßstäben und Dächern bestimmter
historischer Bauwerke in ihrer ganzen Breite und in
ihrer Besonderheit. Muß man also daraus schließen,

daß die Semiotik nur der Geschichte, der
Kritik, der Verifizierung eines Werkes dient und
nicht seiner Projektierung? Ich möchte das nicht
versichern, aber ich beobachte, daß man diese
gleiche Frage seit Jahren auch für die Anwendbarkeit

der Geschichte für die Vorausplanung
stellt und daß diese Frage ganz offen ist. Sicher
ist, daß wer in der Geschichte Modelle sucht, die
er direkt nachahmen kann, enttäuscht wird, aber
wer behauptet, er plane, und die Geschichte nicht
kennt, der verzichtet auf die Wirklichkeit und gibt
sich dem Mythus hin. Auf der anderen Seite,
wenn wir zur Semiotik als Leitfaden für ein
praktisches Vorgehen zurückkehren, kann daran
erinnert werden, daß es viele Präzedenzfälle gibt -
ich denke vor allem an die Traktatschreiber der
Renaissance, welche die Möglichkeit des Projek-
tierens mit einer semantischen Absicht beweisen

[9].
Was die Frage 7 betrifft, die mit der

vorhergehenden zusammenhängt, ob es möglich sei, die
Semiotik in der architektonischen Lehre zu
verwenden, so bin ich nicht nur von dieser Möglichkeit

überzeugt, sondern auch von der unabwendbaren

Notwendigkeit, zwischen den Lehrern und
den Studenten einen Kodex einzuführen, ohne
welchen es nicht möglich ist, irgendeine Form
von Kultur zu übermitteln. Ich könnte einige
vorgeschlagene Arbeitsweisen darlegen, aber das
führt aus meinen Aufgaben als Geschichtsschreiber

heraus, und ich kann sie nicht auf eigene
Erfahrungen gründen; ich möchte nur empfehlen -
ganz im Gegensatz zu den heutigen Tendenzen
in den Architekturschulen, nicht leichtfertig die
Erfahrungen außerhalb des Faches in architektonische

überzuführen. Die Beziehung der
Geschichte und der Semiotik mit dem Entwurf ist
nicht unmittelbar, sondern mittelbar, wie das
übrigens für jede andere Form der Kultur zutrifft.

Semiotik und Urbanismus

von Roland Barthes

Fortsetzung von Seite 255

Realität, zumindest zwischen Sinn und der Realität

der sachlichen Geographie der Karten. Einige
von Sozialpsychologen geführte Umfragen haben
ergeben, daß zum Beispiel zwei Quartiere miteinander

verbunden sind, wenn wir der Karte, das
heißtdem Realen, Objektiven, Glauben schenken,
während sie vom Moment an, wo sie zwei
verschiedene Sinne erhaltenem Bild der Stadt radikal
getrennt werden: Der Sinn wird in starkem
Gegensatz zu den sachlichen Gegebenheiten erlebt.

Die Stadt stellt also eine Rede dar, und diese
Rede ist ein echtes Wort; die Stadt spricht zu ihren
Bewohnern, wir sprechen unsere Stadt, die Stadt,
in der wir uns befinden, einfach indem wir sie
bewohnen, sie durchqueren, sie betrachten. Das
Problem ist jedoch, einen Ausdruck wie«Sprache
der Stadt» aus dem rein Metaphorischen
herauszukristallisieren. Es bietet keinerlei Schwierigkeiten,

bildlich von der Sprache der Stadt zu
sprechen, wie man etwa von einer Sprache des Kinos
oder einer Sprache der Blumen spricht. Der wirkliche

wissenschaftliche Sprung wird dann getan
sein, wenn man von einer Sprache der Stadt ohne
Metapher sprechen kann. Genau das gleiche
bewegte Freud, als er zum erstenmal von der
Sprache der Träume redete, indem er diesen
Ausdruck vom metaphorischen Sinn befreite, um ihm
einen realen Sinn zu geben. Auch wir müssen uns
diesem Problem stellen: wie kommen wir von der
Metapher zur Analyse, wenn wir von der Sprache
der Stadt reden? Noch einmal beziehe ich mich
auf einige Spezialisten des städtischen Phänomens,

die, wenn auch weit entfernt von diesen
Problemen der urbanen Semantik, doch schon
bemerkt haben, daß (ich zitiere aus dem Bericht
einer Umfrage) «die verwendbaren Daten in den
Sozialwissenschaften kaum eine adäquate Form
für eine Integration in die Modelle darstellen».
Nun, wenn wir nur mit großer Mühe die Daten in
ein Modell einfügen können, die uns, was die
Stadt anbelangt, die Psychologie, die Soziologie,
die Geographie, die Demographie liefern, dann
ist dies der Tatsache zuzuschreiben, daß wir
gerade einer letzten Technik entbehren, derjenigen
der Symbole. Daher benötigen wir eine neue
wissenschaftliche Energie, um diese Daten
umzuformen, um von der Metapher zur Erklärung des
Sinngehaltes zu kommen; und darin könnte uns
vielleicht die Semiologie (im weitesten Sinne des
Wortes) durch eine nicht absehbare Entwicklung
behilflich sein. Es ist nicht meine Absicht, an dieser

Stelle den Ablauf einer Erforschung der
urbanen Semiotik darzulegen. Dieser Ablauf würde
wahrscheinlich in einer Zerlegung des urbanen
Textes in Einheiten bestehen, dann in der Zuteilung

dieser Einheiten zu formalen Klassen und
drittens in der Suche nach den Regeln der
Kombination und Transformation dieser Einheiten und
Modelle. Ich werde mich auf drei Bemerkungen
beschränken, die nicht direkt auf die Stadt
bezogen sind, die aber vielleicht den praktikablen
Weg einer urbanen Semiotik aufzeigen können,
in dem Ausmaß, in dem sie eine kurze Bilanz der
Semiotik skizzieren, und dem Umstand Rechnung

270



werk 4/1971
Die Aussage der Architektur

tragen, daß sich die semiotische «Landschaft»
seit mehreren Jahren geändert hat.

Die erste Bemerkung ist, daß die «Symbolik»
(die als umfassender Ausdruck für alles, was die
Bedeutung anbelangt, verstanden wird) heute,
wenigstens im allgemeinen, nicht mehr auf der
regulären Übereinstimmung von Mitteilung und
Mitgeteiltem aufgebaut ist. Mit anderen Worten,
ein Begriff, der noch vor wenigen Jahren in der
Semantik eine Schlüsselstellung einnahm, wird
hinfällig: der Begriff des Wörterbuchs. Man kann
in der Semantik nicht mehr in Wörterbuchbegriffen

denken, das heißt in Listen der zusammengehörigen

Bedeutungsinhalte und Bedeutungsträger.

Diese Art Krise, diese Zerstörung des
Begriffes des Wörterbuchs, wird natürlich von vielen
Forschern bemerkt und bloßgelegt. Zunächst
haben wir die distributive Semantik, verbreitet von
den Schülern Chomskys, wie Katz und Fodor, die
einen massiven Angriff gegen das Wörterbuch
unternahm. Wenn wir nun von der Linguistik zur
literarischen Kritik übergehen, so finden wir die
thematische Kritik, die während der letzten 15 bis
20 Jahre zumindest in Frankreich vorherrschte
und maßgeblich die Untersuchungen prägte, die
wir «neue Kritik» nennen; sie ist heute wenn nicht
bedroht, so doch eingeengt, erneuert, unter Verlust

der Inhalte, die sie sich zu entschlüsseln
vornahm.

Auf dem Gebiet der Psychoanalyse schließlich

kann man nicht mehr von einer begrifflichen
Symbolik sprechen; im Werk Freuds ist dies
offensichtlich der tote Teil: es ist nicht mehr möglich,

ein psychoanalytisches Wörterbuch zu
konzipieren. All dies hat dazu beigetragen, das Wort
«Symbol» zu diskreditieren, weil dieser Begriff
bis heute immer vermuten ließ, daß sich das
Zeichen auf den Inhalt, auf das Vorhandensein eines
Inhaltes beziehe. Ich persönlich bediene mich des
Begriffes «Symbol» als bezogen auf eine Organisation

von Bedeutungsträgern, sei sie syntag-
matisch und/oder paradigmatisch, aber nicht
mehr semantisch: man muß eine absolut klare
Unterscheidung zwischen der bedeutungsmäßigen

Tragfähigkeit des Symbols und dessen syn-
tagmatischem oder paradigmatischem Status
treffen.

Gleicherweise wäre es ein widersinniges
Unterfangen, ein Wörterbuch der Sinngehalte der
Stadt zu lancieren, auf der einen Seite Orte,
Quartiere und Funktionen und auf der anderen
Seite Sinngehalte zu setzen, oder eher auf eine
Reihe Orte als Bedeutungsträger und auf die
andere Funktionen als Bedeutungsinhalte. Die
Reihe der Funktionen, die die Quartiere der Stadt
übernehmen können, ist seit langem bekannt.
Grob gesagt, finden wir etwa dreißig Funktionen
für ein Quartier der Stadt (zumindest für ein
Quartier des Stadtzentrums: ein Gebiet, das vom
soziologischen Standpunkt aus ziemlich genau
erforscht wurde). Nun bietet diese Liste, auch
wenn sie noch ergänzt, bereichert und erläutert
werden kann, nicht mehr als ein extrem niedriges
Niveau für die semantische Analyse, und dazu
noch ein Niveau, das wahrscheinlich später fraglich

wird: nicht nur durch das Gewicht und den
Druck der Geschichte, sondern weil die
Bedeutungsinhalte gleichsam mythische, äußerst labile
Wesen sind, die schließlich immer an einem
gewissen Punkt zu Bedeutungsträgern anderer
Dinge werden: das Dargestellte hört auf zu
existieren, die Darstellungen bleiben. Die Jagd nach
dem Bedeutungsinhalt kann also nur ein vergängliches

Vorgehen sein. Die Aufgabe des Bedeu¬

tungsinhaltes, wenn es gelingt, diesen zu erfassen,

ist nur die, uns die Art der Anordnung der
Bedeutungsträger unter den Bedingungen des
bestehenden Zustands zu geben. Darüber hinaus
müssen wir feststellen, daß man zunehmend dem
leeren Inhalt, vielmehr dem leeren Platz des
Bedeutungsinhaltes, eine wachsende Bedeutung
beimißt. Mit anderen Worten: die Elemente werden

immer mehrals Bedeutungsträger verstanden

wegen ihrer Bezugsposition und nicht wegen
ihres Inhalts. Zum Beispiel besitzt Tokio - eine
der, vom semantischen Standpunkt aus gesehen,
fesselndsten urbanen Komplexe - eine Art von
Zentrum. Aber dieses Zentrum, eingenommen
durch den kaiserlichen Palast, der seinerseits von
einem tiefen Graben umgeben und im Grünen
versteckt ist, mutet leer an. Mehr allgemein
gesprochen: die Untersuchungen über den Stadtkern

in zahlreichen Städten haben gezeigt, daß
der zentrale Punkt des Stadtzentrums (jede
Stadt besitzt ein Zentrum), den wir einen harten
Kern nennen, nicht der Kulminationspunkt irgendeiner

besonderen Aktivität ist, sondern eine Art
leeres «Feuer» der Vorstellung, die sich die
Gemeinschaft vom Zentrum macht. Wir haben also
auch hier ein irgendwie leeres Bild, das aber zur
Organisation der übrigen Stadt notwendig ist.

Die zweite Bemerkung ist, daß der Symbolismus

vor allem definiert werden muß als die Welt
der Bedeutungsträger, der Beziehungen, und vor
allem jener Beziehungen, die nie eingeschlossen
sind in einem vollen, letzten Sinn. Vom Standpunkt
der Beschreibungstechnik her erschöpft die
Anordnung der Elemente, das heißt der Bedeutungsträger,

nunmehr irgendwie die semantische
Forschung. Diese Feststellung trifft sowohl für die
Chomskysche Semantik von Katz und Fodor zu
als auch für die Analysen von Levi-Strauss, die
auf der Klärung einer Beziehung fußen, die nicht
eine Beziehung der Analogie, sondern der Homologie

ist; dieser - selten zitierte - Nachweis wird
in seinem Buch für den Totemismus erbracht.
Man kommt daher zu dem Schluß, daß, will man
eine Semantik der Stadt betreiben, die
bedeutungsmäßige Gliederung der Stadt stark und mit
großer Genauigkeit vorangetrieben werden muß.
Dennoch appelliere ich an meine Erfahrungen als
Liebhaber. Wir wissen, daß in einigen Städten
Orte bestehen, die eine starke Ballung von
Funktionen aufweisen; denken wir zum Beispiel an die
orientalischen Suks, in der in einer Straße nur
Gerber zu finden sind und in einer anderen nur
Goldschmiede; in Tokio sind einige Teile ein und
desselben Quartiers, funktionell gesehen, sehr

homogen; praktisch findet man dort nur Bars,
Restaurants oder Unterhaltungsstätten. Nun ist es

wichtig, über diesen ersten Aspekt hinauszugehen
und die semantische Beschreibung der Stadt
nicht auf diese Einheiten zu beschränken; es ist
wichtig, zu versuchen, Mikrostrukturen herauszuschälen,

ähnlich wie man kleine Satzteilchen in
einem großen Satzgefüge isolieren kann; man
muß sich also angewöhnen, eine sehr feinkörnige
Analyse durchzuführen, die sich bis zur
Mikrostruktur erstreckt, und sich umgekehrt an eine
sehr breit angelegte Analyse gewöhnen, die wirklich

bis zur Makrostruktur reicht. Wir wissen alle,
daß Tokio eine polyzentrale Stadt ist, in der fünf
oder sechs Stadtkerne bestehen; nun muß man
lernen, diese Zentren, die übrigens von
Eisenbahnstationen gekennzeichnet sind, semantisch
zu differenzieren. Mit anderen Worten: auch auf
diesem Gebiet wird das beste Modell für die
semantische Analyse der Stadt, zumindest am An¬

fang, vom Satz der Rede geliefert. Und wir finden
hier wieder die alte Eingebung von Victor Hugo:
die Stadt ist eine Schrift; der Reisende in der
Stadt, das heißt der Benutzer der Stadt, wie wir
alle es sind, ist eine Art Leser, der gemäß seinen
Aufgaben und Ortsveränderungen Fragmente
des Dargelegten entziffert, um sie sich in seinem
Innern zu vergegenwärtigen. Wenn wir uns in der
Stadt bewegen, sind wir alle in der Lage der Leser
der 100000 Millionen Gedichte von Queneau,
bei dem man immer wieder ein neues Gedicht
finden kann, wenn man nur einen Vers ändert. Wir
sind ein wenig die Leser der Avantgarde, wenn
wir uns in der Stadt befinden, auch wenn wir
nichts davon wissen.

Die dritte Bemerkung schließlich ist die, daß
die heutige Semiologie nie die Existenz eines
letzten Bedeutungsinhaltes setzt. Das heißt, daß
die Inhalte immer auch Bedeutungen füreinander

sind und umgekehrt. In Wirklichkeit stehen
wir in jedwedem kulturellen oder auch
psychologischen Fragenkomplex immer vor
unaufhörlichen metaphorischen Ketten, in welchen
der Bedeutungsinhalt sich ständig verschiebt
oder selber Bedeutungsträger wird. Diese Struktur

wird auf dem Gebiet der Psychoanalysen
von Jacques Lacan erforscht, und auch in den

Untersuchungen über die Schrift wird sie, wenn
nicht erforscht, so doch postuliert. Wenn wir
nun diese Erkenntnisse auf die Stadt anwendeten,

würden wir vielleicht versucht sein, eine
Dimension ins rechte Licht zu rücken, die ich,
wie ich sagen muß, in Studien oder Forschungen
der Urbanistik nie gesehen oder wenigstens klar

genannt gefunden habe. Diese Dimension würde
ich die erotische nennen. Wir können die Erotik
der Stadt aus der unendlich metaphorischen Natur

der urbanen Rede herauslesen. Von diesem
Ausdruck «Erotik» mache ich in weitestem Sinne
Gebrauch: es wäre falsch, die Erotik einer Stadt
allein mit jenem Gebiet zu assoziieren, das dieser
Art von Freuden reserviert ist, weil sich das Konzept

eines solchen Quartiers immer noch als eine
der Mystifikationen des urbanistischen
Funktionalismus präsentiert; es ist ein funktioneller und
nicht ein semantischer Begriff; ich würde Erotik
als Substitut des Wortes «Gesellschaftlichkeit»
auffassen. Die Gesellschaftlichkeit der Stadt,
abgesehen von ihrer praktischen Zielsetzung, ihrem
Funktionalismus: darauf müßte sich die urbane
Semiotik konzentrieren. Die Stadt ist, wirklich
und semantisch gesehen, der Ort, wo man sich
meistens mit dem anderen trifft, und aus diesem
Grund ist das Zentrum der Sammelpunkt jeder
Stadt; das Stadtzentrum ist vor allem von den

Jungen besetzt. Wenn diese ihr Bild von der Stadt
erklären, neigen sie immer dazu, das Zentrum
einzuengen, zu konzentrieren, zu verdichten; das
Stadtzentrum wird als Platz des Austausches der
sozialen Aktivitäten, ja ich würde fast sagen, der
erotischen Aktivitäten im weitesten Sinne des
Wortes erlebt. Noch besser ausgedrückt: das
Stadtzentrum wird immer als der Platz erlebt, wo
subversive, zerstörerische und spielerische Kräfte
sich treffen und handeln. Das Spiel ist ein Argument,

das in den Umfragen über das Zentrum sehr
oft unterstrichen wird; in Frankreich hat eine
große Serie von Umfragen über die Anziehung,
die von Paris auf die Peripherie ausgeht,
stattgefunden, und man hat dabei festgestellt, daß Paris

als Zentrum seiner Umgebung, semantisch
gesehen, als privilegierter Ort erlebt wurde, wo das
andere ist, wo wir selbst anders sind und wo man
spielt. Umgekehrt: All das, was nicht Zentrum ist,

271



werk 4/1971
Die Aussage der Architektur

weist keinen Raum für Spiel und Anderssein auf:
die Familie, das Zuhause, die Identität. Natürlich
müßte man, besonders was die Stadt anbelangt,
nach der metaphorischen Kette, nach der
Substitutionskette des Eros suchen, insbesondere
nach dem Glied anderer großer Kategorien, anderer

großer menschlicher Gebräuche, wie zum
Beispiel der Nahrung oder der Einkäufe, die wirklich
erotische Aktivitäten der Konsumgesellschaft
sind. Ich beziehe mich noch einmal auf das
Beispiel Tokio: Die großen Bahnhöfe, die die
Ausgangspunkte der Hauptquartiere bilden, sind
gleichzeitig auch große Einkaufszentren. Es ist
sicher, daß der japanische Bahnhof, der Bahnhof-
Laden, im Grunde genommen einen einzigen Sinn
hat und daß dieser Sinn erotisch zu nennen ist:
Einkauf und Begegnung. In der Folge sollte man
die tiefen Bilder der urbanen Elemente erforschen.
Zum Beispiel haben viele Umfragen die bildhafte
Funktion des Corsos betont, der in jedweder
Stadt wie ein Fluß, ein Kanal, ein Gewässer erlebt
wird. Es besteht ein Zusammenhang zwischen
Straße und Wasser; und wir wissen auch, daß die
Städte, die sich dem Sinn am hartnäckigsten
entziehen und oft auch der Assimilation der Bewohner

besondere Schwierigkeiten bereiten, gerade
die Städte ohne Wasser sind, die Städte ohne
Strandpromenade oder Wasserband, ohne See,
ohne Fluß, ohne Wasserlauf. All diese Städte
bereiten für das Leben und für die Ablesbarkeit
Schwierigkeiten.

Zum Abschluß möchte ich nur noch folgendes
sagen: In meinen Ausführungen habe ich kein
einziges methodisches Argument gebracht. Aus
welchem Grund? Weil, wenn man die beste
Anleitung für die Semiotik der Stadt geben möchte,
dies eine naive Haltung der Leser bedingt, wie
übrigens nach meiner Meinung das ganze semantische

Unterfangen. Wir sollten zahlreich sein, die
wir versuchen, in der Stadt, in der wir uns befinden,

zu lesen, ausgehend, falls notwendig, von
einem persönlichen Bezug. Indem man all diese
Lesarten der verschiedenen Typen von Lesern
überlagert (weil wir eine Typologie von Lesern
der Stadt vorsehen, vom Ansässigen angefangen
bis zum fremden Besucher), ergäbe sich die
Sprache der Stadt. Deshalb würde ich sagen, daß
das Wichtigste nicht so sehr in einer
Vervielfachung von Umfragen oder funktionellen
Studien über die Stadt besteht, sondern in einer
Vermehrung der Leser der Stadt, zu denen bisher nur,
von wenigen Ausnahmen abgesehen, die Schriftsteller

gehören; diese sind es, die sich bis jetzt am
besten über die urbane Semantik geäußert haben.
Ausgehend von diesen unterschiedlichen
Lesarten, von dieser Rekonstruktion einer Sprache
oder eines Kodex der Stadt, können wir dann ein
mehr wissenschaftliches Vorgehen einleiten;
Entdeckung der Einheiten, Syntax usw., aber immer
eingedenk dessen, daß man nie versuchen soll,
die Bedeutungsinhalte der entdeckten Einheit zu
fixieren oder in eine Form zu pressen, weil, ge¬

schichtlich gesehen, diese Inhalte immer äußerst
schwankend, sich verweigernd und nicht klar
hervortretend waren. Jede Stadt ist ein wenig
konstruiert nach dem Bild des Argusschiffes, all
dessen Teile hinsichtlich ihrer Herkunft verschieden

waren, das jedoch im mer das Schiff des Argus
blieb, das heißt ein Gemenge aus gut lesbaren und
erkennbaren Sinnen. In diesem Bemühen, mit
Hilfe der Semantik der Stadt näherzukommen,
müssen wir immer das Spiel der Zeichen zu
verstehen suchen, und auch daß jede Stadt eine
Struktur ist; wir sollten jedoch nicht danach
trachten, diese Struktur zu erfüllen. Denn die
Stadt ist ein Gedicht, wie oft gesagt wurde und
wie es Victor Hugo besser als irgendein anderer
ausdrückte; aber es handelt sich nicht um ein
klassisches Gedicht, um ein Gedicht, das gut auf ein
Thema konzentriert ist. Es ist ein Gedicht, das den
Bedeutungsträger erklärt, und solcherlei
Erklärungen sollte schließlich die Semantik der Stadt
zu ergreifen und zu besingen suchen.

Anmerkungen

1 Über Kleisthenes und die Isonomie: Vidal-Naquet und
Leveque, «Clistene l'Atenien».
2 F. Choay, «L'urbanisme - utopies et realites». Paris
1965.

Utopische Kommunen
in Amerika 1800-1900
Fouriersche Phalanxen in Amerika

Von Liselotte und O.M. Ungers

¦

?•v*
•>.

xl .,.: ^

J JU,

-JJfiLum JLA J A. rnJUj,*L H tli

Charles Fourier - 1772 in Frankreich geboren -
wurde von vielen seiner Zeitgenossen als Phantast
angesehen. Betrachtet man lediglich seine kos-
mologischen Spekulationen oder seine kühnen
Zukunftsvisionen, so scheint dies Urteil gerechtfertigt

zu sein. Fourier war aber keineswegs nur
ein phantasievoller Träumer, sondern er war vor
allem ein ernsthafter Sozialkritiker und -reformer,
derdie Mißstände der bestehenden Gesellschaftsordnung

erkannte und als «verschwenderisch,
absurd und ungerecht» bezeichnete. Er kritisierte
«die Anhäufung des Geldes in den Händen weniger,

den Konkurrenzkampf zwischen den
Arbeitenden und das Elend und die Erniedrigung der
arbeitenden Klasse».

Die Lösung für diese durch das «sinnlose und
böswillige» Verhalten der Menschen entstandene
Situation sah Fourier in einem sozialen System,
in dem jeder Mensch nach seinen Fähigkeiten

m *
nV

w
c~ \ .::¦¦:

w
a

*
¦«Jf

¦••

Ifc,:- s,1 tf
Die Phalanstere von Fourier
2
Garten der Phalanstere ä la Versailles

272


	Semiotik und Urbanismus

