
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 58 (1971)

Heft: 12: Kirchen

Artikel: Das Ende des "Kirchen"-Baus

Autor: Werner, Christof M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk 12/1971

Das Ende des «Kirchen»-Baus
von Christof M. Werner

Das Ende des «Kirchen»-Baus meint das Ende des im 19. Jahrhundert
geschaffenen Kulthauses. Der moderne Funktionalismus hatte diesen
Kultbau nicht etwa in Frage gestellt, sondern vollendet: Losgelöst von
der traditionellen Formenbindung und mit der Möglichkeit manipulativen
Einsatzes von Stimmungsmitteln und Bauformen konnte der «Zweck» in
höchstem Maße erfüllt werden. So geht es erst heute nicht mehr um
Erfüllung, sondern um Infragestellung des Zweckes selbst, stimmungsvolle
Sammlung, religiöses Gemeinschaftsgefühl und dergleichen zu vermitteln.
Wir möchten den Verfasser des Buches mit dem provokativen Titel «Das
Ende des 'Kirchen'-Baus»* seine These hier selber vertreten lassen.
Christof M. Werner ist ständiger wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Theologischen Seminar der Universität Zürich.

La fin de «l'eglise» comme edifice
liturgique

La fin de «l'eglise» comme edifice liturgique
signifie la disparition du bätiment cultuel cree ä
la fin du XIXe siecle. Loin de mettre en question
ce type d'edifice, le fonctionnalisme a häte son
parachevement: gräce ä un detachement des
formes traditionnelles etat 'exploitation des multiples
elements decoratifs et formes de construction,
/'«objectif» a ete largement atteint. II ne s'agit
donc aujourd'huiplus guere d'atteindre l'objectif,
mais de mettre en question, cette intention de
communiquer un vague sentiment de recueille-
ment, de communaute religieuse. L'auteur de
l'ouvrage au titre provocant entreprend de
präsenter et de defendre ici lui-meme sa these.
Christof M. Werner est assistant scientifique au
seminaire theologique de l'universite de Zürich.

The end of «church» architeeture

The expression «the end of church architeeture»
means the end of the type of house of worship
created in the 19th Century. Modern functionalism
has not challenged this type of ecclesiastical
building, but is perfecting it: the «purpose» ofthe
church building could be embodied in the highest
degree, once the architect was liberated from
traditional designs and was free to employ all
devices that heighten the real meaning of a

church building. It is only at the present time that
the main problem is no longer embodiment of
purpose, but the fundamental questioning of this
very purpose, i.e., the creation of the proper
atmosphere, a feeling of religious community and
the like. We should like to give the author of the
work with the provocative title «The End of
'Church' Architeeture» an opportunity to present
his thesis here. Christof M.Werner is Scientific
Assistant at the Theological Seminar of the
University of Zürich.

Die Parole vom Ende des Kirchenbaus ist nicht
mehr neu. Man kennt sie in Fachkreisen; als
Gefühl zumindest eines gewissen Unbehagens
angesichts von Kirchbauvorhaben ist sie da und
dort bei Behörden und Kirchenmitgliedern wirksam.

Das Interesse am Thema scheint in
Architektenkreisen teilweise sehr zu schwinden -
wohl, weil man ja keine «Kirchen» mehr bauen
darf oder, fern jener Parole, nun weiß, wie man's
macht. Wenn ich die Parole hier ebenfalls
vortrage (in bewußt modifizierter Schreibweise), so
geschieht das nicht um irgendeiner Progressivität
willen, sondern um sie richtig zu plazieren. Ad hoc
gebildete theologische Argumente halten hier
nicht vor, auch nicht die Rede von der Solidarisierung

der Kirche mit der Welt als Welt, und der
Hinweis auf die hohen Baukosten müßte einem
gewissen heutigen Architekturmodus überhaupt
gelten.

Es geht mir darum, diese Parole
architekturtheoretisch zu untersuchen und ihr den
wahren Ort zuzuweisen. Architekturtheoretisch

heißt hier nicht zuletzt:
architekturgeschichtlich. Die Parole verleitet gerne
zu einem falschen Verständnis der
Geschichte des Kirchenbaus.

Ich tue das im folgenden in Hinsicht auf den
vorhandenen modernen Kirchenbau, zugleich aber
auch anhand von Beobachtungen zur Kirchen-
baudiskussion. Ein Wort zu dieser Diskussion:
Ich verstehe darunter die literarisch fixierte Kir-
chenbaudiskussion, wie sie in Form von
Monographien und Zeitschriftenaufsätzen vorliegt.
Gedacht ist an die Diskussion, wie sie bis vor dem
Aufkommen der genannten Parole in der zweiten
Hälfte der sechziger Jahre das Feld beherrschte.

* Christof Martin Werner: Das Ende des Kirchen-Baus,
Rückblick auf moderne Kirchenbaudiskussion
307 Seiten
Theologischer Verlag, Zürich 1971. Fr. 24.80

Ich berücksichtige dabei ausschließlich die
Literatur aus Deutschland und der Schweiz. Zeitlich
gesehen handelt es sich um das, was seit den
zwanziger Jahren erschienen ist. Die Argumente
jener Jahre werden nach dem Zweiten Weltkrieg
in ihrer ganzen Breite wiederaufgenommen; erst
da auch schaltet sieh die Schweiz so eigentlich
in die Diskussion ein.

«Ausrichtung» und Kirchenraum

des 19. Jahrhunderts
In einem Aufsatz (1959) wird bemerkt, das
Problem des Zentralbaues liege darin, «daß der
Raum sich zentrisch auf Abendmahlstisch und
Kanzel ausrichte(t) und daß diese beiden
Elemente den architektonischen Mittelpunkt fixieren».

Das Zitat könnte durch viele ähnliche
ergänzt werden. Was interessiert daran? Nicht die
Erörterung des Zentralbaues, sondern die Rede

von der Ausrichtung. Ständig wird in der Kirchen-
bauliteratur von dieser Ausrichtung gesprochen,
das heißt von der Ausrichtung der gottesdienstlichen

Versammlung auf den Ort von Kanzel und
Abendmahlstisch (Altar) hin. Dabei ist zu beachten:

Man findet häufig die Gegenüberstellung
von «gerichtetem Raum» (Längsbau) und
Zentralbau. Das erwähnte Zitat zeigt aber deutlich,
wie auch beim Zentralbau mit der Ausrichtung
argumentiert wird. Die Alternative Längsbau/
Zentralbau ist gar keine, solange man beide Male
das Raumverständnis mit dem Topos «Ausrichtung»

darlegt.
Was steckt letztlich hinter dieser Ausrichtung,

wie ist sie zu verstehen, wenn man die ad

hoc beigebrachten theologischen beziehungsweise

liturgischen Argumente einmal nicht als
Ultima ratio gelten läßt? Dazu bedarf es eines
Rückblickes in das 19. Jahrhundert. Im Jahre
1860 wurde in Basel die Elisabethenkirche ge-

793



werk 12/1971
Das Ende des «Kirchen»-Baus

f *ÄBR££M";

'¦:%.

.....,.:

frfrfr,,.:

x
II

/
'

v

"'44'"

J

baut. Sie sollte nach dem Willen des Stifters Abbild

eines Domes sein. Auf alle Fälle war sie es
aber nicht in ihrem Innern, denn: im Schiff werden
Bänke aufgestellt, parallel hintereinander, die
Versammlung wird in ihrer Blickrichtung fixiert,
von einem Hinten nach einem Vorne. Der «Chor»
wird ein Vorne, ein Vis-ä-vis, welches auf das im
Unendlichen liegende religiöse Jenseits verweist
(Fluchtpunkt der fixierten Blicklinien). Im Chor
finden Taufstein und «Altar» Aufstellung, am
Chorbogen die Kanzel. (Man beachte: Im
Spätmittelalter wurde in den Domen die Kanzel an
einem Pfeiler des Mittelschiffes aufgestellt, zum
Anhören der Predigt versammelte man sich um
die Kanzel.)

Was ist geschehen? Der Kirchenraum wird
jetzt analog zu jenen Räumen verstanden, die im
19. Jahrhundert zu ihrer funktionsspezifischen
Ausprägung kommen: die Räume der
Kunstwerkaufführung. Hier sind die im Saal Versammelten

vernehmend-gestimmt ausgerichtet auf
das Vis-ä-vis der Kunstwerkaufführung, welche
ihrerseits auf das ideelle Jenseits des Reiches der
Kunst verweist. Analog dazu wird jetzt im Dom
die Versammlung der Religiösen ausgerichtet auf
die vis-ä-vis erfolgende Aufführung beziehungsweise

Elevation der religiösen Idee.
Hinter dem intensiven Monieren des Topos

«Ausrichtung» steht letztlich jene Vorgabe des
19. Jahrhunderts. Und der moderne Kirchenbau
hat dem mit wenigen Ausnahmen entsprochen.
Daran ändert nicht, wenn nun anstelle des Chors
eine «Stirnwand» mit podiumsartigen Vorbauten
tritt. Es ändert auch nicht, wenn die Versammlung
«gemeinschaftsförmig», in Segmente
aufgefächert, plaziert wird. Zur mehr oder weniger
betonten Ausrichtung dieser Gemeinschaft sah man
sich dennoch verpflichtet. Es ließe sich übrigens
an vielen Stellen der Kirchenbauliteratur
nachweisen, daß man «Gemeinschaft »zu einem hypo-
stasierten Subjekt macht. Das zeigt sich dort, wo
intensiv das «Gemeinschaftsgefühl», die «Einheit»

und die «Leibartigkeit» betont werden und
man mit Nachdruck die Ausrichtung dieser
«Einheit», dieses «Leibes» auf den Ort von Kanzel und
Abendmahlstisch reflektiert.

Ergebnis: Der moderne Kirchenbau
übernimmt das Kirchenraumverständnis des
19. Jahrhunderts.

Das historistische Gestaltmuster

Gängigerweise wird die Architektur des 19.
Jahrhunderts mit dem Begriff «Historismus» charakterisiert

- Architektur sozusagen vom
Kunstgeschichtsprofessor gemacht. Allerdings kann
dieses Urteil seinerseits an der Problematik des
Stilbegriffs hängenbleiben. Im Kirchenbau des
19. Jahrhunderts greift der Historismus von
äußerlichen Stilanklängen zusehends in die ganze
Sache; die bereits erwähnte Elisabethenkirche
soll geradezu Abbild eines Domes sein. Das heißt:
Der Kirchenbau wird jetzt Akt eines bewußten
historistischen Gestalttransportes.

Die Frage nach dem Kirchenbau wird zur
Frage nach einem Gebäudetyp «Kirche»,
dessen Gestaltmuster in der Historie (vor
allem im Mittelalter) vorgegeben zu sein
scheint und das es eben als solches zu
übernehmen gilt.

In dieses Gestaltmuster wird nun die oben erörterte

gerichtete Raumanlage eingebracht. Nur ist
diese Raumanlage nichts bloß Zusätzliches. Die
mittelalterlichen Basilikalformen wurden als

ganze von dieser Raumanlage her verstanden.
Der gestimmt-gerichtete Kirchenraum des
19. Jahrhunderts wird in und mit dem
historistischen Gestaltmuster erstellt. Die Hinsicht auf
das Historische wird ferner konstelliert durch die
Absicht, es habe eine bestimmte Atmosphäre zu
repräsentieren und zu garantieren, die
Atmosphäre des Religiösen.

Das historistische Gestaltmuster wird zum
bewußt gehandhabten Instrument zur
Erzielung von als «religiös» zu bezeichnender

«Wirkung».

(Schon K. F. Schinkel geht in diesem Zusammenhange

mit den Begriffen «Gemüthsstimmung»,
«Wirkung» um.) All diese Faktoren führen
natürlich dazu, daß man nicht «stilrein» übernimmt,
sondern Profilierungen und Verformungen
vornimmt (zum Beispiel Überlängung und
Überhöhung in der Neogotik).

Abschied vom Historismus?
Die Architektur der Moderne (wir bezeichnen
einmal das 20. Jahrhundert so) verabschiedete
den Historismus. Wieweit das bis ins letzte
durchreflektiert geschah, ist eine andere Frage.
Gegen die Jahrhundertwende schon, erst recht
aber in den zwanziger Jahren, teilen nun auch der
Kirchenbau und dessen theoretische Erörterung
die antihistoristische Einstellung moderner
Architektur. Nun entsteht das, was man gängigerweise

als «modernen Kirchenbau»zu bezeichnen
pflegt. Die Bautätigkeit ist begleitet von permanenter

Diskussion über den Gegenstand. Ursache
davon ist der Wille, die Sache des Kirchenbaus
von Grund auf zu erfassen, um von da her und
nicht von historistischen Lösungen zum Bau zu
gelangen. Die von Cornelius Gurlitt Ende des vorigen

Jahrhunderts propagierte Formel «Liturgie
als Bauherr» wird eines der Leitmotive dieser
Diskussion. Die Formel bot sich offensichtlich als
Schlüssel zur Sache des Kirchenbaus an.

Hatte man jenen Abschied vom Historismus
wirklich durchdacht? Hatte man sich Rechenschaft

gegeben, wieweit man den Historismus
verabschieden, wo man sich noch auf ihn stützen
wollte? Gab man sich Rechenschaft, ob das
gemeinte Maß an Ahistorismus wirklich ein solches
war?

Historistisches Gestaltmuster

- Image «Kirche»
Ich habe oben bemerkt, daß der gestimmt-aus-
gerichtete Kirchenraum des 19. Jahrhunderts
verwoben ist in das historistische Gestaltmuster.
Andererseits hat man bereits im 19. Jahrhundert das
Unverhüllte der Konstruktion an der Gotik (und
Romanik) bewundert, schließlich ihre «Form als
logische Folge der Technik» (R. Banham)
begreifen können. Übernimmtder moderne Kirchenbau

das Raumverständnis des 19. Jahrhunderts,
dann wird er unvermeidlich etwas von dem mit
übernehmen, was als Bauschale diesen Raum
bestimmt (und be-stimmt). Ist die Gotik oder Ro-

794



werk 12/1971
Das Ende des «Kirchen»-Baus

manik auch noch durch Technizität legitimiert,
dann läßt sich das Gotisch-Technische
transponieren in das Rein-Technische von Eisenkonstruktion

und Stahlbetonkonstruktion. Der
kontinuierliche Weg aus dem 19. Jahrhundert ist damit

beschritten und führt zu Kirchen wie «Notre-
Dame» in Paris-Raincy (A. und G. Perret 1923),
St.-Antoniuskirche in Basel (K. Moser 1927),
sogenannte «Stahlkirche» in Köln (später Essen,
0. Bartning 1928) und von da aus zur Abstraktion

des «reinen Raumes» in der Fronleichnamskirche

in Aachen (R. Schwarz 1930).
Die architektonische Verfaßtheit dieser

Kirchen deutet etwas an, was fast ausnahmslos dem
modernen Kirchenbau eignet. Man hat die
Raumausrichtung des Kirchenbaus des 19.
Jahrhunderts gar nicht abstrakt (sozusagen «see»)
übernehmen können. Vielmehr hat man sich in
und mit dieser Übernahme auf die entsprechenden

architektonischen Implikationen des 19.
Jahrhunderts eingelassen. Auch jetzt wird die Lösung
der Aufgabe verstanden als Realisierung eines
Gebäudetyps, dessen Gestalt irgendwie bildlich
schon vorgegeben ist. Ich möchte nun nicht von
einem Bild sprechen, sondern diesen Begriff
ersetzen durch folgenden, aus der englischen
Werbe- und Soziologiesprache herrührenden:
Image.

Der bisherige moderne Kirchenbau
versteht sich als Realisierung eines Gebäudetyps

«Kirche». Die Realisierung vollzieht
sich als Anwendung eines Image « Kirche».
In diesem Image wirkt das historistische
Gestaltmuster des 19. Jahrhunderts nach.

Die Züge des Image können etwa so charakterisiert

werden: Basilika; die vom «rohen Stein»
und dem Lichtspiel (beziehungsweise der
Lichtführung) gegebene Stimmung; das innere
Raumgefüge erstellt die gestimmte Ausrichtung. - In
verschiedenen Varianten wird von da her der
moderne Kirchenbau bestimmt. Dabei mag das
«Basilikale» durch eine mehr oder weniger
«zentrierte» Anordnung der Versammlung modifiziert
sein (Betonung der «Gemeinschaft»), doch verläßt

man dabei selten den Zwang des Image. (Ich
bin mir durchaus bewußt, daß 0. Bartning 1930
in Essen sogar eine Rundkirche gebaut hat

Das Ende des « Kirchen »-
Baus

Man könnte sich im Kirchenbau nun diesen
Tatbestand bewußt machen und das kirchenbauliche
Schaffen erklärtermaßen als vielfältige Anwendung

jenes Image vollziehen. Das wäre eine
Möglichkeit. Dennoch ist zu fragen, ob dieser Weg
den Kirchenbau nicht in Gestaltzwänge
hineingeführt hat, die ihn nachgerade zur Starrheit
verurteilen und die legitimen Möglichkeiten moderner

Architektur verlassen. So wäre denn ein Ende
dieses Kirchenbaus zu postulieren.

Muß heute von einem Ende des Kirchenbaus

gesprochen werden, dann geht es um
das Ende jenes Kirchenbaues, der in der
Romantik beginnt, sich über das 19.
Jahrhundert erstreckt und unter äußern
formalen Veränderungen bis weit ins 20.
Jahrhundert in Geltung bleibt. Es ist der
Kirchenbau, der unter Anwendung des
genannten Image «Kirche» zustande kommt.

Ich meine, mit den angestellten Überlegungen
etwas zur sachgemäßen, architekturtheoretischen
Begründung jener Parole, aber auch zu ihrer
«Zurechtweisung» beigetragen zu haben. Gerade
die Zurechtweisung hat noch einen besonderen
architekturgeschichtlichen Aspekt: Einfach so
ausgesprochen suggeriert einem die Parole vom
Ende des Kirchenbaus einen Rückblick auf die
ganze Geschichte des Kirchenbaues, und zwar so,
daß darin die Geschichte als kompakte Einheit
erscheint. Das Kompakte besteht in dem, daß man
sie als Geschichte eines Image «Kirche» versteht

- und damit gründlich mißversteht. Man würde
von der Antike bis und mit Neuzeit das Dasein der
Kirchbauten im damaligen zeitgenössischen
Bebauungskontext, die Verhältnisse ihres baulichen
Werdens, ihre religiöse, soziale und politische
Rolle verkennen, betrachtete man sie im historischen

Rückblick durch die Brille des Image. Ich
kann hier darauf nicht näher eingehen.

Es sollte also klar sein, worauf hin jene Parole
nur und legitim ausgegeben werden kann. Ich
versuchte, diese Zurechtweisung auch in der
Schreibweise zum Ausdruck zu bringen, nämlich:
Ende des «Kirchen»-Baus.

Was nun?
Ich möchte lediglich noch andeuten, was sich
meines Erachtens für die gegenwärtige Situation
im Kirchenbau ergibt - sofern man den an sich
möglichen Weg der erklärten Imageanwendung
verwirft. Der Unverfänglichkeit halber erwähnte
ich bisher namentlich nur solche Beispiele, die
zeitlich einiges zurückliegen; ich werde darum im

folgenden nicht auf konkrete Beispiele «neuer»
Wege hinweisen.

Die Abkehr vom Image müßte vorerst einmal
bei den kirchlichen Auftraggebern durchexerziert
werden. Ist nicht das, was gängig als «Gottesdienst»

gilt, teils vom Kirchenraumverständnis
her, teils aus eigenen Gründen (die ebenfalls aus
dem 19. Jahrhundert herrühren), seinerseits zu
einem exklusiven Image erstarrt? Mit der
Loslösung von einem Image «Kirche» muß Hand in
Hand die Loslösung von dem damit verbundenen
Image «Gottesdienst» vor sich gehen. Dieses
exklusive Image «Gottesdienst» läßt das, was man
so nennt, zu einer kirchlichen Lebensäußerung
werden, die in sich gekehrt ist und sich von den
andern grundsätzlich unterscheidet. Solcher
Gottesdienst wird als das Eigentliche angesehen,
neben dem die andern gemeinschaftlichen Lebensformen

der Kirche als Äußerungen zwar notwendiger,

dennoch uneigentlicherer Art gelten. In den
neuern Versuchen rund um den «traditionellen»
Gottesdienst (zum Beispiel «Politisches
Nachtgebet») scheint sich eine Wandlung anzubahnen.

Heißt die Lösung «Kirchgemeindesaal»
beziehungsweise «Mehrzweckraum»? Man wird
grundsätzlicher fragen müssen. Man wird fragen
müssen: Welchem Bereich kirchlicher Bedürfnisse
ist im Einzelfall mit Räumlichkeiten zu entsprechen?

Wo und wann ist diese Entsprechung mit
eigenen, neuen baulichen Maßnahmen zu
leisten? Im Bereich dieser Entsprechung mag dann
auch die der Räumlichkeit(en) für
gemeinschaftsartige Anlässe sein, also auch jener
Anlässe, die in flexibler Weise «gottesdienstliche»
Traditionen aufnehmen und verwerten.

Die Loslösung vom Image «Kirche» kann

sich demnach nicht als bloße Verlegung in den
sogenannten «Kirchgemeindesaal» vollziehen,
wenn und solange man sich hierin an eine fix
gewordene Vorstellung von «Saal» hält, bestimmt
unter anderem durch jene Klitterung von
herkömmlichem «Vortrags-» und «Theatersaal».
Es stellt sich vorerst eine Grundsatzfrage an die
Architektur, wie man nämlich in diesem breiten
Bereiche - der nicht nur die Kirche betrifft -
Versammlung «im Räume» verstehen will. Hier
dürfte das gelten, was Otto H. Senn einmal so zu
formulieren versuchte: Die «Versammlung kommt
herbei zum Handeln aus der Mitte». Erst wenn
das bewußt wird, sind die an sich notwendigen
Maßnahmen zur Zweckhaftigkeit davor gefeit,
solche Räumlichkeiten erneut mit dem einengenden

Zwang der Ausrichtung zu versehen, erneut
bestimmte Muster des sich Befindens und
Verhaltens in sie einzutragen. Natürlich hilft seitens
der Architektur alles nichts, wenn man sich nicht
zu einer Veränderung der Nutzungseinstellung
beziehungsweise zu einer Belebung der
Nutzungsfantasie aufrafft.

Jetzt höre ich Fragen wie etwa folgende (aus
einer Rezension): «...Was soll geschehen, wenn
sich das Bedürfnis nach Räumen meldet, die nur
der stillen Meditation dienen, Sammlung vermitteln

in der Zerstreuung des Alltags, dem
Gedrückten Weite und dem Verlorenen Geborgenheit,

dem Vereinsamten Gemeinschaft und dem
in der Masse sich selbst Entfremdeten Einsamkeit

zum Sichfinden schenken sollen?» Es gibt
in unserer Lebenswelt entfremdende Zerstreuung,
Verlorenheit und Vereinsamung. Wie vorschnell
ist es aber, daraus ein «Bedürfnis nach Räumen»
anzumelden, indem man jene existenzielle
Notsituation geborgenen Empfindungen gegenüberstellt,

die der eine oder andere in Kirchbauten
haben mag. Häufig schwebt einem dabei die
religiös-soziale Rolle der Kirchbauten in «frühern»
Zeiten vor, man erachtet sie als irgendwie in
unsere Gegenwart transponierbar. Resultat daraus
ist die entsprechende Aufgabe, die man dem
kirchlichen Bauen heute überbindet. Im Grunde
geht es hier um die gleiche Argumentation wie in

der Frage: «Wo bleibt denn das Sakrale?» Es

dürfte jedoch nicht verborgen bleiben, daß das

sogenannte «Sakrale» im bisherigen modernen
Kirchenbau nur dank des Image « Kirche» als
sakral identifiziert werden mag.

Es ist zu überlegen, ob hinter dieser Forderung

nach dem Sakralen, Meditativen, nach
Sammlung und Geborgenheit etwas Wahres
steckt, das sich selbst aber verdeckt. Es verdeckt
sich, sobald es in und mit jener Terminologie
auftritt, anhand derselben diesbezüglich Räume
fordert und das als Aufgabe ausgesprochen
kirchlichen Bauens ansieht. Das Wahre, worum es
hier geht, betrifft nämlich architektonische
Umweltgestaltung im ganzen - und nicht allein die
architektonische! Wie es genau zu fassen ist,
kann ich auch nicht sagen. Irgendwie geht es um
die Frage nach dem gewährten Lebensraum. Auf
dieser allgemeinen Ebene liegt das Problem, und
auf ihr muß es gelöst werden! (Das kann
allerdings nicht kurzerhand mit «ästhetoiden»
Bauzonen bewerkstelligt werden.) Es mag sein, daß
kirchliches Bauen da und dort die Chance hat,
für die Lösung dieses Problems beispielgebend
zu sein. Aber dann muß es streng Beispiel dafür
sein und bleiben, ohne Absicht zu «sakraler»
Selbstidentifikation, ohne Absicht, eine nicht
durchdachte Sakralität jener Umweltgestaltung
zu suggerieren.

795


	Das Ende des "Kirchen"-Baus

