Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 58 (1971)

Heft: 12: Kirchen

Artikel: Das Ende des "Kirchen"-Baus
Autor: Werner, Christof M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Ende des «Kirchen»-Baus

von Christof M. Werner

Das Ende des «Kircheny»-Baus meint das Ende des im 19. Jahrhundert
geschaffenen Kulthauses. Der moderne Funktionalismus hatte diesen
Kultbau nicht etwa in Frage gestellt, sondern vollendet: Losgel6st von
der traditionellen Formenbindung und mit der Méglichkeit manipulativen
Einsatzes von Stimmungsmitteln und Bauformen konnte der «Zweck» in
hochstem Male erfullt werden. So geht es erst heute nicht mehr um Er-
fullung, sondern um Infragestellung des Zweckes selbst, stimmungsvolle
Sammlung, religioses Gemeinschaftsgefiihl und dergleichen zu vermitteln.
Wir mochten den Verfasser des Buches mit dem provokativen Titel « Das
Ende des ‘Kirchen’-Baus»* seine These hier selber vertreten lassen.
Christof M. Werner ist standiger wissenschaftlicher Mitarbeiter am Theo-
logischen Seminar der Universitat Zurich.

La fin de «l’église» comme édifice
liturgique

La fin de «l'églisen» comme édifice liturgique
signifie la disparition du batiment cultuel créé &
la fin du XIXe siécle. Loin de mettre en question
ce type d’édifice, le fonctionnalisme a hété son
parachévement: grace a un détachement des for-
mes traditionnelles et a | ‘exploitation des multiples
éléments décoratifs et formes de construction,
I'wobjectif» a été largement atteint. Il ne s’agit
donc aujourd’hui plus guére d’atteindre I'objectif,
mais de mettre en question, cette intention de
communiquer un vague sentiment de recueille-
ment, de communauté religieuse. L’auteur de
l'ouvrage au titre provocant entreprend de pré-
senter et de défendre ici lui-méme sa thése.
Christof M. Werner est assistant scientifique au
séminaire théologique de l'université de Zurich.

The end of «church» architecture

The expression «the end of church architecture»
means the end of the type of house of worship
created in the 19th century. Modern functionalism
has not challenged this type of ecclesiastical
building, but is perfecting it: the « purpose» of the
church building could be embodied in the highest
degree, once the architect was liberated from
traditional designs and was free to employ all
devices that heighten the real meaning of a
church building. It is only at the present time that
the main problem is no longer embodiment of
purpose, but the fundamental questioning of this
very purpose, i.e., the creation of the proper at-
mosphere, a feeling of religious community and
the like. We should like to give the author of the
work with the provocative title «The End of
‘Church’ Architecture» an opportunity to present
his thesis here. Christof M. Werner is Scientific
Assistant at the Theological Seminar of the Uni-
versity of Zurich.

Die Parole vom Ende des Kirchenbaus ist nicht
mehr neu. Man kennt sie in Fachkreisen; als Ge-
fihl zumindest eines gewissen Unbehagens an-
gesichts von Kirchbauvorhaben ist sie da und
dort bei Behorden und Kirchenmitgliedern wirk-
sam. Das Interesse am Thema scheint in Archi-
tektenkreisen teilweise sehr zu schwinden —
wohl, weil man ja keine «Kirchen» mehr bauen
darf oder, fern jener Parole, nun wei, wie man’s
macht. Wenn ich die Parole hier ebenfalls vor-
trage (in bewuBt modifizierter Schreibweise), so
geschieht das nicht um irgendeiner Progressivitat
willen, sondern um sie richtig zu plazieren. Ad hoc
gebildete theologische Argumente halten hier
nicht vor, auch nicht die Rede von der Solidari-
sierung der Kirche mit der Welt als Welt, und der
Hinweis auf die hohen Baukosten muRte einem
gewissen heutigen Architekturmodus Uberhaupt
gelten.

Es geht mir darum, diese Parole architek-
turtheoretisch zu untersuchen und ihr den
wahren Ort zuzuweisen. Architekturtheo-
retisch heiB3t hier nicht zuletzt: architek-
turgeschichtlich. Die Parole verleitet gerne
zu einem falschen Verstiandnis der Ge-
schichte des Kirchenbaus.

Ich tue das im folgenden in Hinsicht auf den vor-
handenen modernen Kirchenbau, zugleich aber
auch anhand von Beobachtungen zur Kirchen-
baudiskussion. Ein Wort zu dieser Diskussion:
Ich verstehe darunter die literarisch fixierte Kir-
chenbaudiskussion, wie sie in Form von Mono-
graphien und Zeitschriftenaufsatzen vorliegt. Ge-
dacht ist an die Diskussion, wie sie bis vor dem
Aufkommen der genannten Parole in der zweiten
Halfte der sechziger Jahre das Feld beherrschte.

* Christof Martin Werner: Das Ende des Kirchen-Baus,
Riickblick auf moderne Kirchenbaudiskussion

307 Seiten

Theologischer Verlag, Ziirich 1971. Fr. 24.80

werk 12/1971

Ich berlicksichtige dabei ausschlieBlich die Lite-
ratur aus Deutschland und der Schweiz. Zeitlich
gesehen handelt es sich um das, was seit den
zwanziger Jahren erschienen ist. Die Argumente
jener Jahre werden nach dem Zweiten Weltkrieg
in ihrer ganzen Breite wiederaufgenommen; erst
da auch schaltet sich die Schweiz so eigentlich
in die Diskussion ein.

«Ausrichtung» und Kirchen-
raum des 19. Jahrhunderts

In einem Aufsatz (1959) wird bemerkt, das Pro-
blem des Zentralbaues liege darin, «dall der
Raum sich zentrisch auf Abendmahlstisch und
Kanzel ausrichte(t) und daR diese beiden Ele-
mente den architektonischen Mittelpunkt fixie-
ren». Das Zitat konnte durch viele ahnliche er-
ganzt werden. Was interessiert daran? Nicht die
Erorterung des Zentralbaues, sondern die Rede
von der Ausrichtung. Standig wird in der Kirchen-
bauliteratur von dieser Ausrichtung gesprochen,
das heilst von der Ausrichtung der gottesdienst-
lichen Versammlung auf den Ort von Kanzel und
Abendmahlstisch (Altar) hin. Dabei ist zu beach-
ten: Man findet haufig die Gegenuberstellung
von «gerichtetem Raumy (Langsbau) und Zen-
tralbau. Das erwahnte Zitat zeigt aber deutlich,
wie auch beim Zentralbau mit der Ausrichtung
argumentiert wird. Die Alternative Langsbau/
Zentralbau ist gar keine, solange man beide Male
das Raumverstandnis mit dem Topos «Ausrich-
tung» darlegt.

Was steckt letztlich hinter dieser Ausrich-
tung, wie ist sie zu verstehen, wenn man die ad
hoc beigebrachten theologischen beziehungs-
weise liturgischen Argumente einmal nicht als
Ultima ratio gelten 18Rt? Dazu bedarf es eines
Rickblickes in das 19.Jahrhundert. Im Jahre
1860 wurde in Basel die Elisabethenkirche ge-

793



werk 12/1971
Das Ende des «Kirchen»-Baus

794

baut. Sie sollte nach dem Willen des Stifters Ab-
bild eines Domes sein. Auf alle Félle war sie es
aber nichtin ihrem Innern, denn: im Schiff werden
Banke aufgestellt, parallel hintereinander, die
Versammlung wird in ihrer Blickrichtung fixiert,
von einem Hinten nach einem Vorne. Der « Chor»
wird ein Vorne, ein Vis-a-vis, welches auf das im
Unendlichen liegende religiose Jenseits verweist
(Fluchtpunkt der fixierten Blicklinien). Im Chor
finden Taufstein und «Altar» Aufstellung, am
Chorbogen die Kanzel. (Man beachte: Im Spat-
mittelalter wurde in den Domen die Kanzel an
einem Pfeiler des Mittelschiffes aufgestellt, zum
Anhoren der Predigt versammelte man sich um
die Kanzel.)

Was ist geschehen? Der Kirchenraum wird
jetzt analog zu jenen Raumen verstanden, die im
19. Jahrhundert zu ihrer funktionsspezifischen
Auspragung kommen: die Raume der Kunst-
werkauffihrung. Hier sind die im Saal Versam-
melten vernehmend-gestimmt ausgerichtet auf
das Vis-a-vis der Kunstwerkauffihrung, welche
ihrerseits auf das ideelle Jenseits des Reiches der
Kunst verweist. Analog dazu wird jetzt im Dom
die Versammlung der Religiésen ausgerichtet auf
die vis-a-vis erfolgende Aufflihrung beziehungs-
weise Elevation der religiosen Idee.

Hinter dem intensiven Monieren des Topos
«Ausrichtung» steht letztlich jene Vorgabe des
19. Jahrhunderts. Und der moderne Kirchenbau
hat dem mit wenigen Ausnahmen entsprochen.
Daran andert nicht, wenn nun anstelle des Chors
eine « Stirnwand» mit podiumsartigen Vorbauten
tritt. Es andert auch nicht, wenn die Versammlung
«gemeinschaftsformigy», in Segmente aufge-
fachert, plaziert wird. Zur mehr oder weniger be-
tonten Ausrichtung dieser Gemeinschaft sah man
sich dennoch verpflichtet. Es lieRe sich iibrigens
an vielen Stellen der Kirchenbauliteratur nach-
weisen, da® man « Gemeinschaft» zu einem hypo-
stasierten Subjekt macht. Das zeigt sich dort, wo
intensiv das « Gemeinschaftsgefiihl», die «Ein-
heit» und die « Leibartigkeit» betont werden und
man mit Nachdruck die Ausrichtung dieser « Ein-
heity, dieses « Leibes» auf den Ort von Kanzel und
Abendmahlstisch reflektiert.

Ergebnis: Der moderne Kirchenbau iiber-
nimmt das Kirchenraumverstindnis des
19. Jahrhunderts.

Das historistische Gestalt-
muster

Gangigerweise wird die Architektur des 19. Jahr-
hunderts mit dem Begriff « Historismus» charak-
terisiert — Architektur sozusagen vom Kunst-
geschichtsprofessor gemacht. Allerdings kann
dieses Urteil seinerseits an der Problematik des
Stilbegriffs hangenbleiben. Im Kirchenbau des
19. Jahrhunderts greift der Historismus von &au-
Rerlichen Stilanklangen zusehends in die ganze
Sache; die bereits erwéhnte Elisabethenkirche
soll geradezu Abbild eines Domes sein. Das heift:
Der Kirchenbau wird jetzt Akt eines bewuRten
historistischen Gestalttransportes.

Die Frage nach dem Kirchenbau wird zur
Frage nach einem Gebiudetyp «Kirche»,
dessen Gestaltmuster in der Historie (vor
allem im Mittelalter) vorgegeben zu sein
scheint und das es eben als solches zu
iibernehmen gilt.

In dieses Gestaltmuster wird nun die oben eror-
terte gerichtete Raumanlage eingebracht. Nur ist
diese Raumanlage nichts bloB Zusétzliches. Die
mittelalterlichen Basilikalformen wurden als
ganze von dieser Raumanlage her verstanden.
Der gestimmt-gerichtete Kirchenraum des
19. Jahrhunderts wird in und mit dem histori-
stischen Gestaltmuster erstellt. Die Hinsicht auf
das Historische wird ferner konstelliert durch die
Absicht, es habe eine bestimmte Atmosphare zu
reprasentieren und zu garantieren, die Atmo-
sphare des Religiosen.

Das historistische Gestaltmuster wird zum
bewufB3t gehandhabten Instrument zur Er-
zielung von als «religios» zu bezeichnen-
der « Wirkung».

(Schon K. F. Schinkel geht in diesem Zusammen-
hange mit den Begriffen « Gemithsstimmungy,
«Wirkung» um.) All diese Faktoren fiihren na-
tirlich dazu, daR man nicht «stilrein» tGibernimmt,
sondern Profilierungen und Verformungen vor-
nimmt (zum Beispiel Uberlingung und Uber-
hohung in der Neogotik).

Abschied vom Historismus?

Die Architektur der Moderne (wir bezeichnen
einmal das 20. Jahrhundert so) verabschiedete
den Historismus. Wieweit das bis ins letzte
durchreflektiert geschah, ist eine andere Frage.
Gegen die Jahrhundertwende schon, erst recht
aber in den zwanziger Jahren, teilen nun auch der
Kirchenbau und dessen theoretische Erorterung
die antihistoristische Einstellung moderner Archi-
tektur. Nun entsteht das, was man gangiger-
weise als « modernen Kirchenbau» zu bezeichnen
pflegt. Die Bautatigkeit ist begleitet von perma-
nenter Diskussion liber den Gegenstand. Ursache
davon ist der Wille, die Sache des Kirchenbaus
von Grund auf zu erfassen, um von da her und
nichtvon historistischen Losungenzum Bauzu ge-
langen. Die von Cornelius Gurlitt Ende des vori-
gen Jahrhunderts propagierte Formel «Liturgie
als Bauherr» wird eines der Leitmotive dieser Dis-
kussion. Die Formel bot sich offensichtlich als
Schllssel zur Sache des Kirchenbaus an.

Hatte man jenen Abschied vom Historismus
wirklich durchdacht? Hatte man sich Rechen-
schaft gegeben, wieweit man den Historismus
verabschieden, wo man sich noch auf ihn stltzen
wollte? Gab man sich Rechenschaft, ob das ge-
meinte MaR an Ahistorismus wirklich ein solches
war?

Historistisches Gestalt-
muster — Image «Kirche»

Ich habe oben bemerkt, da® der gestimmt-aus-
gerichtete Kirchenraum des 19. Jahrhunderts ver-
woben ist in das historistische Gestaltmuster. An-
dererseits hat man bereits im 19. Jahrhundert das
Unverhiillte der Konstruktion an der Gotik (und
Romanik) bewundert, schlieRlich ihre « Form als
logische Folge der Technik» (R. Banham) be-
greifen konnen. Ubernimmt der moderne Kirchen-
bau das Raumverstandnis des 19. Jahrhunderts,
dann wird er unvermeidlich etwas von dem mit
tibernehmen, was als Bauschale diesen Raum
bestimmt (und be-stimmt). Ist die Gotik oder Ro-



manik auch noch durch Technizitat legitimiert,
dann laRt sich das Gotisch-Technische trans-
ponieren in das Rein-Technische von Eisenkon-
struktion und Stahlbetonkonstruktion. Der kon-
tinuierliche Weg aus dem 19. Jahrhundert ist da-
mit beschritten und fihrt zu Kirchen wie « Notre-
Dame» in Paris-Raincy (A. und G. Perret 1923),
St.-Antoniuskirche in Basel (K. Moser 1927), so-
genannte «Stahlkirche» in Koln (spater Essen,
0. Bartning 1928) und von da aus zur Abstrak-
tion des «reinen Raumes»y in der Fronleichnams-
kirche in Aachen (R. Schwarz 1930).

Die architektonische VerfaBtheit dieser Kir-
chen deutet etwas an, was fast ausnahmslos dem
modernen Kirchenbau eignet. Man hat die
Raumausrichtung des Kirchenbaus des 19. Jahr-
hunderts gar nicht abstrakt (sozusagen «secy)
ubernehmen konnen. Vielmehr hat man sich in
und mit dieser Ubernahme auf die entsprechen-
den architektonischen Implikationen des 19. Jahr-
hunderts eingelassen. Auch jetzt wird die Lésung
der Aufgabe verstanden als Realisierung eines
Gebaudetyps, dessen Gestalt irgendwie bildlich
schon vorgegeben ist. Ich mochte nun nicht von
einem Bild sprechen, sondern diesen Begriff er-
setzen durch folgenden, aus der englischen
Werbe- und Soziologiesprache herriihrenden:
Image.

Der bisherige moderne Kirchenbau ver-
steht sich als Realisierung eines Gebédude-
typs «Kirche». Die Realisierung vollzieht
sich als Anwendung eines Image « Kirche ».
In diesem Image wirkt das historistische
Gestaltmuster des 19. Jahrhunderts nach.

Die Ziige des Image konnen etwa so charakteri-
siert werden: Basilika; die vom «rohen Stein»
und dem Lichtspiel (beziehungsweise der Licht-
flhrung) gegebene Stimmung; das innere Raum-
geflige erstellt die gestimmte Ausrichtung. — In
verschiedenen Varianten wird von da her der mo-
derne Kirchenbau bestimmt. Dabei mag das
«Basilikale» durch eine mehr oder weniger «zen-
trierte» Anordnung der Versammlung modifiziert
sein (Betonung der « Gemeinschafty), doch ver-
1aBt man dabei selten den Zwang des Image. (Ich
bin mir durchaus bewuft, da® O. Bartning 1930
in Essen sogar eine Rundkirche gebaut hat ...)

Das Ende des «Kirchen»-
Baus

Man konnte sich im Kirchenbau nun diesen Tat-
bestand bewulRt machen und das kirchenbauliche
Schaffen erklartermaRen als vielfaltige Anwen-
dung jenes Image vollziehen. Das ware eine Mog-
lichkeit. Dennoch ist zu fragen, ob dieser Weg
den Kirchenbau nicht in Gestaltzwange hinein-
geflihrt hat, die ihn nachgerade zur Starrheit ver-
urteilen und die legitimen Maglichkeiten moder-
ner Architektur verlassen. So ware denn ein Ende
dieses Kirchenbaus zu postulieren.

Mufl heute von einem Ende des Kirchen-
baus gesprochen werden, dann geht es um
das Ende jenes Kirchenbaues, der in der
Romantik beginnt, sich iiber das 19. Jahr-
hundert erstreckt und unter duBBern for-
malen Veranderungen bis weit ins 20. Jahr-
hundert in Geltung bleibt. Es ist der
Kirchenbau, der unter Anwendung des ge-
nannten Image « Kirche» zustande kommt.

Ich meine, mit den angestellten Uberlegungen
etwas zur sachgemaRen, architekturtheoretischen
Begriindung jener Parole, aber auch zu ihrer
«Zurechtweisung » beigetragen zu haben. Gerade
die Zurechtweisung hat noch einen besonderen
architekturgeschichtlichen Aspekt: Einfach so
ausgesprochen suggeriert einem die Parole vom
Ende des Kirchenbaus einen Riickblick auf die
ganze Geschichte des Kirchenbaues, und zwar so,
daR darin die Geschichte als kompakte Einheit
erscheint. Das Kompakte besteht in dem, dal man
sie als Geschichte eines Image «Kirche» versteht
— und damit griindlich miBversteht. Man wiirde
von der Antike bis und mit Neuzeit das Dasein der
Kirchbauten im damaligen zeitgendssischen Be-
bauungskontext, die Verhaltnisse ihres baulichen
Werdens, ihre religiose, soziale und politische
Rolle verkennen, betrachtete man sie im histori-
schen Rickblick durch die Brille des Image. Ich
kann hier darauf nicht naher eingehen.

Es sollte also klar sein, worauf hin jene Parole
nur und legitim ausgegeben werden kann. Ich
versuchte, diese Zurechtweisung auch in der
Schreibweise zum Ausdruck zu bringen, namlich:
Ende des «Kirchen»-Baus.

Was nun?

Ich mochte lediglich noch andeuten, was sich
meines Erachtens fir die gegenwartige Situation
im Kirchenbau ergibt — sofern man den an sich
moglichen Weg der erklarten Imageanwendung
verwirft. Der Unverfanglichkeit halber erwahnte
ich bisher namentlich nur solche Beispiele, die
zeitlich einiges zuriickliegen; ich werde darum im
folgenden nicht auf konkrete Beispiele «neuery
Wege hinweisen.

Die Abkehr vom Image muiBte vorerst einmal
bei den kirchlichen Auftraggebern durchexerziert
werden. Ist nicht das, was gangig als « Gottes-
dienst» gilt, teils vom Kirchenraumverstandnis
her, teils aus eigenen Griinden (die ebenfalls aus
dem 19. Jahrhundert herriihren), seinerseits zu
einem exklusiven Image erstarrt? Mit der Los-
I6sung von einem Image «Kirche» muR Hand in
Hand die Loslosung von dem damit verbundenen
Image « Gottesdienst» vor sich gehen. Dieses ex-
klusive Image « Gottesdiensty laRt das, was man
so nennt, zu einer kirchlichen LebensauRerung
werden, die in sich gekehrt ist und sich von den
andern grundsatzlich unterscheidet. Solcher Got-
tesdienst wird als das Eigentliche angesehen, ne-
ben dem die andern gemeinschaftlichen Lebens-
formen der Kirche als AuRerungen zwar notwen-
diger, dennoch uneigentlicherer Art gelten. In den
neuern Versuchen rund um den «traditionellen»
Gottesdienst (zum Beispiel «Politisches Nacht-
gebet») scheint sich eine Wandlung anzubahnen.

HeiRt die Losung «Kirchgemeindesaal» be-
ziehungsweise «Mehrzweckraum»? Man wird
grundsatzlicher fragen missen. Man wird fragen
mussen: Welchem Bereich kirchlicher Bedirfnisse
ist im Einzelfall mit Raumlichkeiten zu entspre-
chen? Wo und wann ist diese Entsprechung mit
eigenen, neuen baulichen MaRnahmen zu lei-
sten? Im Bereich dieser Entsprechung mag dann
auch die der Raumlichkeit(en) fiir gemein-
schaftsartige Anlasse sein, also auch jener An-
lasse, die in flexibler Weise «gottesdienstliche»
Traditionen aufnehmen und verwerten.

Die Loslosung vom Image «Kirche» kann

werk 12/1971
Das Ende des «Kirchen»-Baus

sich demnach nicht als bloBe Verlegung in den
sogenannten «Kirchgemeindesaal» vollziehen,
wenn und solange man sich hierin an eine fix ge-
wordene Vorstellung von «Saal» halt, bestimmt
unter anderem durch jene Klitterung von her-
kommlichem «Vortrags-» und «Theatersaal».
Es stellt sich vorerst eine Grundsatzfrage an die
Architektur, wie man namlich in diesem breiten
Bereiche — der nicht nur die Kirche betrifft — Ver-
sammlung «im Raumey» verstehen will. Hier
durfte das gelten, was Otto H. Senn einmal so zu
formulieren versuchte: Die « Versammlung kommt
herbei zum Handeln aus der Mitte». Erst wenn
das bewult wird, sind die an sich notwendigen
MaRnahmen zur Zweckhaftigkeit davor gefeit,
solche Raumlichkeiten erneut mit dem einengen-
den Zwang der Ausrichtung zu versehen, erneut
bestimmte Muster des sich Befindens und Ver-
haltens in sie einzutragen. Natdrlich hilft seitens
der Architektur alles nichts, wenn man sich nicht
zu einer Veranderung der Nutzungseinstellung
beziehungsweise zu einer Belebung der Nut-
zungsfantasie aufrafft.

Jetzt hore ich Fragen wie etwa folgende (aus
einer Rezension): «... Was soll geschehen, wenn
sich das Bedirfnis nach Raumen meldet, die nur
der stillen Meditation dienen, Sammlung vermit-
teln in der Zerstreuung des Alltags, dem Ge-
driickten Weite und dem Verlorenen Geborgen-
heit, dem Vereinsamten Gemeinschaft und dem
in der Masse sich selbst Entfremdeten Einsam-
keit zum Sichfinden schenken sollen?» Es gibt
in unserer Lebenswelt entfremdende Zerstreuung,
Verlorenheit und Vereinsamung. Wie vorschnell
ist es aber, daraus ein « Bediirfnis nach Raumeny
anzumelden, indem man jene existenzielle Not-
situation geborgenen Empfindungen gegentber-
stellt, die der eine oder andere in Kirchbauten ha-
ben mag. Haufig schwebt einem dabei die reli-
gios-soziale Rolle der Kirchbauten in «friihern»
Zeiten vor, man erachtet sie als irgendwie in un-
sere Gegenwart transponierbar. Resultat daraus
ist die entsprechende Aufgabe, die man dem
kirchlichen Bauen heute lberbindet. Im Grunde
geht es hier um die gleiche Argumentation wie in
der Frage: «Wo bleibt denn das Sakrale?» Es
durfte jedoch nicht verborgen bleiben, daR das
sogenannte «Sakrale» im bisherigen modernen
Kirchenbau nur dank des Image «Kirche» als sa-
kral identifiziert werden mag.

Es ist zu Uberlegen, ob hinter dieser Forde-
rung nach dem Sakralen, Meditativen, nach
Sammlung und Geborgenheit etwas Wahres
steckt, das sich selbst aber verdeckt. Es verdeckt
sich, sobald es in und mit jener Terminologie auf-
tritt, anhand derselben diesbeziiglich Raume for-
dert und das als Aufgabe ausgesprochen kirch-
lichen Bauens ansieht. Das Wahre, worum es
hier geht, betrifft namlich architektonische Um-
weltgestaltung im ganzen — und nicht allein die
architektonische! Wie es genau zu fassen ist,
kann ich auch nicht sagen. Irgendwie geht es um
die Frage nach dem gewaéhrten Lebensraum. Auf
dieser allgemeinen Ebene liegt das Problem, und
auf ihr muB es gelost werden! (Das kann aller-
dings nicht kurzerhand mit «&asthetoiden» Bau-
zonen bewerkstelligt werden.) Es mag sein, daR
kirchliches Bauen da und dort die Chance hat,
fiir die Losung dieses Problems beispielgebend
zu sein. Aber dann muR es streng Beispiel dafur
sein und bleiben, ohne Absicht zu «sakraler»
Selbstidentifikation, ohne Absicht, eine nicht
durchdachte Sakralitat jener Umweltgestaltung
zu suggerieren.

795



	Das Ende des "Kirchen"-Baus

