
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 58 (1971)

Heft: 10: Grosse Hallen

Artikel: Die Aussage der Architektur : werk-Umfrage über Architektur und
Semiotik - Teil 3

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werk 10/1971

Die Aussage der Architektur

werk -Umfrage über Architektur und Semiotik - Teil 3

Zusammenstellung: Bruno Reichlin und Fabio
Reinhart
Mitarbeit für die Übersetzungen aus dem
Italienischen und Fachbegriff-Verzeichnis: Heinrich
Helfenstein

Fragen zur Semiotik der Architektur siehe werk 4/1971 und 6/1971
Fachbegriff-Verzeichnis siehe Seite 701

Was bedeutet Architektur? - Diese Frage stellen
auch die sieben Bilder von Photograph Alban
Welti, Berikon, die wir dieser Publikation beigeben

Umberto Eco

Komponentenanalyse des Zeichens
/Säule/

0.1
Eine der Hauptaufgaben der Semiotik besteht
darin, eine Untersuchung aller kulturellen Phänomene

als kommunikative Prozesse zu ermöglichen.

Das besagt nicht, daß alle kulturellen
Phänomene nur kommunikative Prozesse seien, sondern

es heißt nur soviel: (a) diese Phänomene
können als kommunikative Prozesse gesehen
werden; (b) sie sind Elemente der Kultur, gerade
weil sie auch kommunikative Prozesse sind. In
diesem Sinne stellt eine Semiotik der Architektur
einen der Hauptpunkte aller semiotischen
Untersuchungen dar.

0.2
Die Architektur besteht aus Produkten, die Innen-
und Außenräume begrenzen, um damit
Funktionen zu ermöglichen wie: hinauf- und
hinunter-, hinein- und hinausgehen, sich vor
Gewittern schützen: zusammenkommen, schlafen,
essen; beten, Ereignisse feiern, Ehrerbietungen
erweisen

0.3
In unserem Buch «La Struttura Assente» [1]
haben wir versucht, die architektonischen Zeichen
(wobei die Frage bestehen bleibt, was man unter
/Zeichen/ als «Einheit eines architektonischen
Codes» versteht) generell als ein System von
begrenzten Produkten und Räumen zu definieren,

die auf Grund von Konventionssystemen
(Codes) mögliche Funktionen kommunizieren.
Wir haben einfache Stimulierungsprozesse (eine
Stufe, auf die ich im Dunkeln stoße, zwingt mich,
ein Bein zu heben) von Bedeutungsprozessen
unterschieden (eine /Treppe/ besteht aus der
Artikulierung einiger morphologischer Elemente, die
in ihrem Zusammenhang als «Steigmaschine»
erkannt werden. Wird die Treppe als solche erkannt,
dann verwendet man sie. Sie kann jedoch auch
erkannt werden, ohne daß man sie dann verwendet.

Sie kann schließlich auch die mögliche Funktion

«steigen» kommunizieren, ohne diese dann
wirklich zuzulassen, wie dies beim Trompe-I'ceil
der Fall ist). Dies bedeutet, daß der kommunikative

Aspekt in der Architektur den funktionalen
überwiegt und diesem vorangeht.

0.4
Von diesem Gesichtspunkt aus sind also die von
der Architektur bedeuteten Funktionen nicht
notwendig Bezugspunkte in der Wirklichkeit (Referent

siehe Begriffsverzeichnis): es sind nicht not¬

wendig ausführbare und ausgeführte Funktionen.
Es sind keine Tokens (meine konkrete Handlung,
hie et nunc diese Treppe hinaufzugehen), sondern

es sind Types, das heißt Klassen möglicher
Funktionen. Demnach sind es kulturelle Einheiten,

bevor sie praktische Handlungen werden.
Ein architektonischer Gegenstand ist also ein
Signifikant (im Sinne Saussures), das ein Signifikat

bezeichnet.

0.5
Ebenfalls in «La Struttura Assente» unterschieden

wir zwei Funktionstypen: die primären
Funktionen, die die funktionalistische Tradition als
Funktionen im eigentlichen Sinne auffaßt
(hinaufgehen, ans Fenster gehen, Luft schöpfen,
zusammenleben usw.), und die sekundären
Funktionen, die die Kunstgeschichte oder die Ikonolo-
gie eher als «symbolische Werte» der Architektur
klassifizierte: eine gotische Kathedrale erlaubt
einige primäre Funktionen wie «Zusammenkunft»,

kommuniziert aber gleichzeitig einige
«ideologische» Werte wie «Erhebung zum
Himmel», «mystische Stimmung», «Verteilung des
Lichtes als Symbol göttlicher Gegenwart» oder
auch «Sammlung», «Ehrerbietung» usw. Wir
haben damit im architektonischen Zeichen einen
Prozeß der Denotierung primärer Funktionen von
einem Prozeß der Konnotierung sekundärer
Funktionen unterschieden. Natürlich ist für viele
architektonische Objekte die Kommunikation der
sekundären Funktionen (in sozialer und ideologischer

Hinsicht) wichtiger als diejenige der primären

Funktionen. Deswegen wird der Terminus
/Funktion/ nicht im einschränkenden Sinn
verwendet, den ihm der klassische Funktionalismus
zuschrieb.

0.6
Schließlich ließen wir in «La Struttura Assente»
einige Probleme offen: eines der wichtigsten
bezieht sich auf die Frage, welches die Artikulie-
rungsebenen der architektonischen Zeichen und
welches in der Architektur die Einheiten des
Bedeutens sind.

1.1
Das erste Problem ist ziemlich weitreichend und
schwierig: denn man läuft Gefahr, in der Architektur

Elemente der zweiten Artikulation (Figu-
rae im Sinne Hjelmslevs) zu erkennen, die nicht
ausschließlich der Architektur angehören: so zum
Beispiel Elemente der euklidischen Geometrie,
die wir «stoieheia» nannten und die differentiale,
codierte Elemente sind, die ohne Zweifel kein
Signifikat besitzen, die aber nicht oder nicht
ausschließlich der architektonischen Sprache angehören

(sie könnten Elemente der zweiten
Artikulation in einem Gemälde Mondrians oder in

einer photographischen Abbildung sein, die mit
Hilfe eines Rasterbildes gedruckt wurde [2]).
Dieses Problem wird heute von verschiedenen Seiten

her angegangen, wobei uns bis jetzt der
Versuch derarchitektursemiologischen Abteilung der
Architektonischen Fakultät von Buenos Aires [3]
am interessantesten erscheint.

1.2
Das zweite Problem, mit dem wir uns nun explizit
auseinandersetzen wollen, ist dies: Welches sind
in der Architektur die Bedeutungseinheiten?
Wenn es erlaubt wäre (es ist aber nicht), die
Begriffe der Linguistik auf die Architektursemiotik zu

übertragen, müßten wir uns fragen: Was ist ein
architektonisches «Wort»? Wir können uns
jedoch fragen: Was ist ein «architektonisches
Semem»?, das heißt: «Welche Signifikante kommunizieren

in der Architektur ein spezifisch
architektonisches Signifikat?»

1.3
Das weitere Problem wird sein: wenn die
Sememe einmal festgestellt sind, muß versucht werden,

aus ihnen eine Komponentenanalyse (oder
eine semische Analyse) zu entwickeln, um zu
zeigen, daß das Signifikat des architektonischen
Signifikants aus weiteren kleineren Bedeutungseinheiten

(Seme) zusammengesetzt ist, die nicht
notwendig architektonischer Natur sind, die aber
dazu beitragen, das Semem zu bilden.

1.4
Ein Semem wird als eine kulturelle Einheit
verstanden; es ist deshalb Gegenstand einer
strukturalen Architektursemantik. Das architektonische
Signifikant hingegen wird «Morphem» genannt.
Die Analogie zur linguistischen Terminologie ist
etymologisch zu rechtfertigen: ein architektonisches

Morphem ist ein Komplex formaler
Eigenschaften. Es ist das Untersuchungsobjekt einer
architektonischen Morphologie. Die klassischen
Architekturtraktate, die zum Beispiel die
architektonischen Ordnungen entwickelten, waren
Morphologietraktate und bezogen sich auf Morpheme
oder komplexe syntagmatische Ketten, die aus
Morphemen bestehen.

2.1
Bevor wir unsere Analyse beginnen, muß jedoch
ein gefährliches Mißverständnis beseitigt werden,
das viele aktuelle Versuche auf dem Gebiet der
Architektursemiologie beherrscht [4] (diese
Versuche wurden übrigens zum großen Teil von
italienischen Schulen durchgeführt). Dieses
Mißverständnis rührt von einer «aesthetic fallacy»
her, die den Architekturkritikern und -geschichtlern

gemeinsam ist: die beinahe durchgehende
Unterscheidung zwischen Zweckbau und Archi-

682



tektur; der Zweckbau bestehe aus Bauprodukten,
die Räume umschließen, die praktischen

Funktionen dienen sollen (ein Hühnerstall, ein
Hangar, ein «häßliches» Haus). Die Architektur
hingegen bestehe in der Artikulierung von
Räumen, die zwar auch praktischen Funktionen dienlich

seien, die aber vor allem wegen ihrer
ästhetischen Bezogenheit auf sich selber («autorifles-
sivitä») gewertet werde. Nach dieser Theorie
bedeutet ein architektonisches Werk seine eigene
Struktur. Dies heißt die architektonische Sprache
mit ihrer poetischen Funktion (im Sinne Jakobsons)

gleichsetzen. Eine Semiotik der Architektur
mit deren poetischer Funktion zu beginnen

hieße etwa gleichviel, wie die Struktur der
englischen Sprache von den Sonetten Shakespeares
aus zu untersuchen und bei diesen stehenzubleiben.

Es hieße, allein die mehrdeutige Verwendung

(die Abweichung von der Norm) eines Codes

zu studieren, den man noch nicht kennt.

2.2
Eine der hauptsächlichen «aesthetic fallacies»
der architektonischen Semiotik besteht in der
Behauptung, daß die architektonischen Gegenstände

Signifikante seien, dessen Signifikate
Räume seien. Der Raum (oder besser, mit einem
abstrakten Begriff von Raum, die Räumlichkeit)
wird dann als Ziel der architektonischen Kommunikation

verstanden.

2.3
Es ist leicht einzusehen, daß von diesem Gesichtspunkt

aus der Versuch, herauszubekommen,
welches in der Architektur die Bedeutungseinheiten
sind, irrelevant wird. Ein architektonisches Werk,
zum Beispiel die Rotonda von Palladio, kommuniziert

den besonderen Raum, den Palladio als
Raum konzipiert hat. Sich zu fragen, was die Stufen

der Treppe oder die Säulen, die diesen Raum
begrenzen, bedeuten könnten, wird nutzlos. Es

sind Zwischenelemente [BJ, die zur Bezeichnung
einer ästhetischen Konzeption des Raumes
dienen. Nicht zufällig stützt sich diese Architektursemiotik

auf Werke, die explizit zur Vermittlung
von ästhetischen Erfahrungen gebaut wurden
und somit reich an «sekundären» und arm an
«primären Funktionen» sind.

2.4
Um dieses Problem lösen zu können, muß auf
jene nützliche Unterscheidung von Hjelmslev
zurückgegriffen werden, die die Ausdrucksebene
von der Inhaltsebene unterscheidet und diese
ihrerseits in Substanz des Ausdrucks und Form des
Ausdrucks, Substanz des Inhalts und Form des
Inhalts gemäß dem folgenden Schema trennt:

/
S

2.5
Die Architektur als Kommunikation einer besonderen

Auffassung des Raums zu studieren,
entspricht der Untersuchung der Sprache als Mittel
zur Darlegung syntaktischer Zusammenhänge.
Die syntaktischen Zusammenhänge sind jedoch
in der unmittelbaren Form, die sie annehmen, ein
Aspekt der Form des Ausdrucks, der einen Inhalt
bezeichnet, der seinerseits in pertinente (in
semantischen Systemen organisierte) Einheiten
unterteilt ist. Also bedeutet in der Architektur das

r\
%

-.

m
I

llillüil111*; ijf.y ¦¦ :" iff iiTji pf|;

süi ¦*

^Wi^MijHirapi 9*.

¦¦¦Hl HiÜW^¦¦11 ¦¦»M
„ ^ MiHv

¦¦

¦

m ^i i i m
¦ fis!

mm ¦ • '¦¦ W®
mm i =:

< ;kj 4tj^J
t-^w&äxiffliflmmEf

* ¦-¦

m-

i-TJ*V
Faktum, einen bestimmten Raum in einer
bestimmten Art zu artikulieren, alle möglichen
räumlichen Artikulationen und Dispositionen
(Substanz des Ausdrucks) nach einem System
signifikanter Oppositionen (Form des Ausdrucks)
zu unterteilen, und zwar mit dem Zweck, von
allen möglichen Funktionen, die der Mensch im
Kontext der Kultur (Substanz des Inhalts)
ausüben kann, eine Reihe von Funktionen zu
kommunizieren, die von einem System kultureller
Einheiten (dem System der Sememe) präzisiert und
definiert sind. Diese Reihe stellt die Form des
Inhalts dar.

2.6
Ein Mensch steckt einen Stock in die Erde. Er

kann dies tun, um die Position der Sonne zu messen,

um eine Grenze zu fixieren, um einen Bezugspunkt

anzugeben Der Stock ist ein Gegenstand,

der keinen inneren Raum begrenzt (eine
andere «aesthetic fallacy» ist jene, die uns glauben

macht, der «architektonisch-ästhetische»
Raum sei derjenige, der von den architektonischen

Gegenständen nach außen hin abgegrenzt
werde), der aber dem Außenraum ein neues Signifikat

gibt (dieser wird zum «Umraum» des Stok-
kes: er ist in bezug auf diesen nah oder entfernt
usw.).

Nun ist aber der solcherart vom Stock
begrenzte Raum nicht das Signifikat, das der Stock
kommuniziert: er ist eines der Elemente des Signi-
fikants, gleich wie der Stock, der zur Kommunikation

einiger möglicher Funktionen dient, die dieser

Bezugspunkt zuläßt [6].

2.7
Es muß im übrigen hinzugefügt werden, daß der
Raum (oder besser die räumlichen Bezüge, die
Abstände als bereits formalisierte Elemente der
unbegrenzten Substanz «Raum») ein
vorarchitektonisches Material ist, das, wie uns die Pro-
xemik lehrt, bereits mit seinen Signifikaten
versehen ist [7]. Dieses signifikante Material, wird
zusammen mit den Signifikaten, dessen Träger es
ist, von der Architektur wiederum als Signifikant
verwendet, um neue Signifikate, neue kulturelle
Einheiten, die Sememe, zu bedeuten.

3.1
Wir stellen uns nun einen Bedeutungsvorgang
folgenden Typs vor:

is- ->K

x, —>Y
Dabei gilt:
x, ist die Einheit, die zu einem System
vorarchitektonischer räumlicher Konfigurationen gehört
(zum Beispiel der lineare Abstand von 3 m).

In «La Struttura Assente» nannten wir diese
räumlichen Einheiten «Choreme» - abgeleitet
vom griechischen chora (Raum).
Y ist die Einheit eines Systems physischer
Funktionen: Hall erklärt, wie man aus einem Abstand
von 3 m «Skin texture, hair, conditions of
clothes», jedoch nicht «the finest details of the
face» wahrnehmen kann.
K ist die Einheit eines Systems sozio-anthropo-
logischer Funktionen, in diesem Falle etwa «social

distance-far phase».

683



werk 10/1971
Die Aussage der Architektur

3.2
Der Bedeutungsprozeß betrifft ein räumliches
Signifikant, das eine physische Funktion denotiert.
Chorem und Funktion werden ihrerseits (insofern
sie in ihrer Gesamtheit Zeichen sind, cf. Saussure)
das Signifikant einer konnotierten, der sozio-
anthropologischen Funktion. Wie man sieht, ist in
dieser Phase die Architektur noch nicht auf den
Plan getreten. Ein derartiger Bezug kann auch von
zwei menschlichen Wesen in einer Wüstenebene
aufgestellt werden.

3.3
Die Architektur greift ein, wenn ein Körper (zum
Beispiel eine Tischplatte) als Form seiner eigenen
Ausdruckssubstanz die Distanz von 3 m verkörpert.

In diesem Sinne ist der Raum kein Signifikat
des architektonischen Gegenstandes: er ist eine
seiner morphologischen Merkmale (so wie in der
Lexikologie das Lexem /Tisch/ die grammatische
Eigenschaft «Singular» besitzt). In diesem
Moment geschieht ein Bedeutungsprozeß folgenden
Typs:

s — >K

-+Y
Dabei gilt:
m, ist die Einheit, die zu einem morphologischen
System gehört.
V" ist die Einheit eines Systems physischer
Funktionen, die bereits von der Proxemik untersucht
wurden, die jetzt aber nicht von einer räumlichen
Distanz, sondern von einem Gegenstand bezeichnet

wird, der (als Stimulus) diese räumliche
Distanz bestimmt und der nicht die räumliche
Distanz, sondern die physische Funktion kommuniziert,

die Y zuläßt.
K ist die Einheit eines sozio-anthropologischen
Systems (zum Beispiel «social distance-far
phase»).

3.4
Man kann jedoch nicht behaupten, m, sei als

morphologisches Element das Signifikant eines
möglichen Semems «desk in the office of important

people» (cf. Hall, p. 115). Damit das Signifikat

«Schreibtisch» erfaßt wird, genügt es nicht,
daß wir /77, haben (Oberfläche mit einer Breite
von 3 m). Es braucht weitere morphologische
Merkmale, wie zum Beispiel vier vertikale Stützen
(die Tischbeine), die ihrerseits physische
Funktionen der Kategorie Y vermitteln, wie zum
Beispiel «Stütze». Also ist m-, nur eines der Elemente
(ausgerüstet mit dem räumlichen Merkmal x,)
eines komplexeren architektonischen Morphems
M, dem als semantische Einheit das architektonische

Semem A entspricht («Schreibtisch im
Direktionszimmer»).

3.5
Um diesen Prozeß besser zu begreifen, denke
man an ein Morphem M, das morphologische
Merkmale m besitzt, die wiederum mit räumlichen

Merkmalen x ausgerüstet sind: M [m-,

(x,), m2 (x2, x3) mn (xn)].
Mdrückt also ein architektonisches Semem A

mit den semischen Eigenschaften a1f a2 an aus.
Das Morphem Mwird einige morphologische,

das Semem A einige semantische Merkmale oder
«Seme» aufweisen.

3.6
Jedes dieser semantischen Merkmale kann
unmittelbar der Kategorie Y (denotierte physische

Funktionen) oder der Kategorie /< (konnotierte
sozio-anthropologische Funktionen) angehören.
Jedes Merkmal der Kategorie K wird seinerseits,
auf Grund von genauen architektonischen
Konventionen, andere sozio-anthropologische
Funktionen (und also auch andere sekundäre
Funktionen) konnotieren, wie zum Beispiel «Macht»,
«Achtung», «Manager» usw. Jede dieser sekundären,

konnotierten Funktionen muß sich auf
morphologische Merkmale stützen, die der Kategorie

M angehören («Luxus» wird zum Beispiel
ein semisches Merkmal an sein, das vom
morphologischen Merkmal mn ausgedrückt wird, das
etwa die Verwendung von hochwertigem Holz
sein könnte).

3.7
Diese theoretischen Hypothesen, die, wie man
sieht, die Möglichkeit einer Komponentenanalyse
der architektonischen Gegenstände implizieren,
wurden im Verlaufe eines Experimentes, das unter
meiner Leitung für das «Istituto de Especialisa-
ciön en Historia de la Arquitectura» in La Plata

(Argentinien) im Juli/August 1970 durchgeführt
wurde, verifiziert. An diesem Experiment nahmen
Studenten der Architektursemiologie,
Architekturkritiker und -historiker sowie Architekten teil
[8].

4.1
Wie man noch sehen wird, verwendete man für
den Versuch einer Komponentenanalyse eines
architektonischen Morphems eine Stammbaummethode,

die an jene erinnert, die von Katz und
Fodor sowie von Katz und Postal vorgeschlagen
wurde [9]. Diese Methode wird von uns in der
neuen Ausgabe von «La Struttura Assente» in

einigen Punkten kritisiert, weil wir sie für allzu
schematisch halten. Trotzdem glauben wir, daß
sie beim Fehlen von ausgearbeiteten Notierungsund

Darstellungsschemata für eine erste Annäherung

an die Probleme der Komponentenanalyse
didaktisch wirksam sein kann.

4.2
Dennoch muß präzisiert werden, daß in den
folgenden Stammbäumen einige Knoten enthalten
sind, die von der Katz-Fodor-Postal-Hypothese
ausgeschlossen wurden. Diese halten tatsächlich
die Ausarbeitung einer «theory of settings» für
unmöglich; das heißt, sie sehen keine Möglichkeit,

auch die möglichen kontextuellen Geschehnisse

als semantische Komponenten eines
Lexems zu betrachten, die diesem Lexem einen
bestimmten Interpretationsverlauf statt eines anderen

zuweisen wird. Es handelt sich um die
Behauptung, daß eine «theory of settings» die
Betrachtung aller möglichen Kontexte und deshalb
alle Geschehnisse des Universums einschließe.
Wir möchten jedoch festhalten, daß in der semantischen

Darstellung eines Elementes bevorzugte
Geschehnisse, das heißt Einfügungen in einen
bestimmten Kontext, betrachtet werden können,
in dem dieses Element häufig steht. In diesem
Sinne ist es erlaubt, diese kontextuellen Einfügungen

als codiert und «kanonisch» und somit sehr
wohl als Gegenstand einer Komponentenanalyse
zu betrachten.

4.3
Die Katz-Fodor-Postal-Hypothese betrachtet
jedoch nicht einmal die möglichen Konnotationen
eines Lexems als dessen semantische Komponenten,

und zwar aus denselben Gründen, die sie zur

Ablehnung der «theory of settings» führten.
Tatsächlich sind ja-im Prinzip-die möglichen
Konnotationen einer semantischen Einheit unendlich.
Kann man jedoch genaue kontextuelle Umstände
betrachten (die - weil sie leichter wiederkehren
können - im Vergleich zu anderen bevorzugt
sind), dann wird es möglich sein, in die
Komponentendarstellung einer Einheit auch die
Konnotationen einzufügen, die diese am ehesten
bewirkt und die somit bereits codiert sind.

4.4
Diese Präzisierungen dienen jedoch nur zur
Erklärung dafür, (a) warum man ein System zur
Komponentendarstellung annimmt, das in einigen
Punkten demjenigen von Katz-Fodor-Postal
ähnelt, (b) warum sich unser System von jenem
abhebt, und (c), warum wir alles in allem dieses
Darstellungssystem für völlig provisorisch und
vereinfacht halten.

5.1
Das argentinische Experiment entstand aus einer
Reihe von Diskussionen, bei denen einige
Architekten, die an Vorstellungen gebunden waren, die
denjenigen der italienischen Architektursemiologie

ähneln, leicht in die «aesthetic fallacy»
verfielen, zu glauben, das Signifikat einer
architektonischen Einheit sei deren globale, in Termini des
Raums gefaßte, ästhetische Bedeutung. Die
Abneigung der Architekturkritiker dem Zweckbau
gegenüber hatte sich darin gezeigt, daß sie
beabsichtigten, Kunstwerke (zum Beispiel Gebäude
von Frank Lloyd Wright) anstelle von gewöhnlichen

Konstruktionen zu analysieren. Jene
Einheiten, die elementar-signifikativ hätten sein können,

verloren in diesen Fällen ihre bedeutungs-
hafte Kraft, weil sie als Elemente eines größeren
Syntagmas betrachtet werden mußten. Um diese
Versuchung zurückdrängen zu können, hatte man
sich schließlich entschlossen, bei Kindern (die
frei von jeglichem kulturell-ästhetischen Vorurteilen

seien) eine Umfrage durchzuführen, um sie
zu fragen, was eine Tür oder was ein Fenster sei.
Es handelte sich schlußendlich darum, zu sehen,
ob bei einem «wilden» Empfänger - der nichts
von unversitärer Kultur weiß- kleinste Einheiten
vorhanden seien, die mit einem Sinn wie Stufe,
Architrav, Absatz ausgestattet sind.

endo da trattare de i ctneju OrtJ di Colonne.
parfo che ntlpnncwc co.^ga cheß ueJan

i ill "="'- g d cgnißecie.chejih
-c. ancorche ne utfianc
rnctate ttjiie mt/ure^,
fnr-txtclart,iperck.eJclo

a reacla penerale.lnqü

W)

Jfa*

^ *̂<? /

684



5.2
Das Projekt nahm schließlich die Form eines
paradoxen Versuchs an: Welche Instruktionen
müßte ich einem Marsmenschen geben, damit
dieser eine Türe konstruieren könnte? Müßte ich
ihn ein ganzes Haus bauen lassen, oder könnte
ich ihm solche Inputs liefern, die (sieht man den
Marsmenschen als «black box» an) als Output
einen Gegenstand wie «Türe» oder « Fenster»
ergeben würden, die der Marsmensch als solche
erkennen könnte. Die häufigste Entgegnung war:
«Wir wollen uns nicht fragen, was für ein Signifikat

eine Säule hat; eine Säule als solche bedeutet

nichts. Erst der Komplex von Säulen, den wir
'Parthenon' nennen, erhält ein architektonisches
Signifikat. Eine Säule kommuniziert keine
möglichen Funktionen; sie ist ein neutrales Element,
das dazu beiträgt, komplexere morphologische
Ketten zu bilden, die schließlich ein architektonisches

Signifikat besitzen.»

K§»

5.3
Während der Diskussionen fanden wir zufällig in
der Tageszeitung «La Prensa» (26. Juli 1970) den
Artikel «Eternidad de la columna» von Dora
Isella Russell. Wir geben ihn hier vollständig wieder

und setzen die Äußerungen kursiv, von
denen wir dann eine Analyse der semantischen
Einheiten durchgeführt haben.

¦¦¦ .,4 ¦

¦

S«M»ei»'S~>a

Die Ewigkeit dar Säule

Die Luft der Jahrhunderte umgibt sie. Die Luft umschließt
den aufrechten Baumstamm, der die Zeit herausfordert.
Jahrhunderte sind vorbeigezogen, ohne den schlanken und
unter Überresten erhobenen Körper zu berühren; die Säule
bestätigt ihr ewiges Schicksal. Ein Blick in die Vergangenheit
zeigt uns die weite Szene, durch ehrwürdige Ruinen
abgesteckt, aus denen einsame Säulen sich emporheben, die
letzten stehenden Zeugen vergangener Größe, der Schatten
der Melancholie irrt unter ihnen umher. Großartige Zivilisationen,

die das Erwachen des menschlichen Bewußtseins
beleuchteten, sind unter Staub gerollt, und andere Männer
und andere Lebensformen erhoben sich über die ermüdeten
Kulturen, die Hoffnung des Wiederlebens. Geister aus
Indien, Schatten aus Babylonien, Hirten aus Chaldäa, die
Sterne um Rat ersuchten, unsichtbare Paraden von Priestern
aus Heliopolis, irrende Phönizier, welche die ersten Segel
im Mare Nostrum spannten, feierliche Pharaone, im Tode
versunken, eine leuchtende Erinnerung von Hellas, beim
Sonnenuntergang des Peloponnes, gallische Soldaten ihre
Grenzen erweiternd, alles wurde zu einer Prozession des
Vergessens vor dem überwältigenden Ungestüm neuer
Zeitalter. Und die Flut traf in gleicher Weise die Menschen und
die Dinge, löschte Namen, begrub Gebäude, riß Tempel mit
sich, zerstörte Statuen, ließ Furchen im Werk des -
Individuums.

Aber hie und da, in Ecken des Orients, auf den Wegen
Europas hinterließ sie Menhirs, Dolmen - Spuren, die eine
Rekonstruktion ermöglichen, und in Ägypten, in Griechenland,

in Rom sowie in Palmyra oder auf fernen ozeanischen
Inseln konnte eines der gnadenlosen Hekatombe entfliehen:
die aristokratische Aufrichtigkeit der Säule, hervorragendes
Stück, heiliges Überbleibsel, intaktes Dokument. Der erste
Baumstamm, der erste Pfahl, den ein ferner Einwohner
des Planeten vor seiner Höhle einschlug, waren ihre ersten
Vorgänger. Aus dem Baum entstand die Säule. Sie ist ein
Element, auf das sich die Phantasie ohne Anstrengung
bezieht, so einfach und logisch, daß es kein Volk gibt, das sich
nicht ihrer bedient hätte. Als Stütze und als Ornament hält
sie, ohne daß sie einer Stütze benötigte. Und es gibt sie mit
der Patina von Jahrtausenden: Sie sind die Allegorie des
Wunders des Überlebens, sie verleugnen jene scheinbare
Zierlichkeit, die nur einen Kontaktpunkt mit der Erde benötigt.

Ägyptische Monumente, die nicht in ihrem Inneren den
imposanten Säulengang enthielten, waren selten. Im

allgemeinen wurde das Kapitell umarmt, später ersetzt durch
ein steifes Bündel Palm-, Lotus- oder Papyrusblätter. Ein

Wagnis der Phantasie für jenes Volk feierlicher und steifer
Formeln. Im Gegensatz dazu wird Indien es zulassen, daß
um seine Säulen Blätter, Blumen, Allegorien und Fabelfiguren

sich ranken, der geistige Überschwang ihrer Mythologie
steigt über sie bis zum Dach der kolossalen Heiligtümer. Zur
Stunde des griechischen Glanzes kappt der künstlerische
Mensch von Hellas alles Laub und legt den glatten Körper

der dorischen Säule frei; später fügt er die grazilen Voluten
der ionischen Ordnung hinzu. Die Säule wird mit Riefen
ziseliert: Kanäle, die ihre Unwucht betonen: im Freien
geschliffenes Juwel, das den Bauten ihre Harmonie verleiht.
Wenn die korinthische Säule mit Akanthys oder
Olivenblättern beladen wird, wenn Greife, Pegasusse und Sphinxe
hinzugefugt werden, wenn das Kapitell in einer Vielfalt
vermischter Formen blüht, wird das Ende nah sein. Jene Barockheit,

gleichwohl schön, kündigte den Fall an: Ein schönes
Abendrot war notwendig, um das «griechische Wunder» zu
beenden.

In Kleinasien wurde die traditionelle Säule oftmals
durch Leiber phantastischer Tiere ersetzt. In Persien waren
es kniende Kamele, in Indien dienten die in Berggestein
gehauenen Dickhäuter von Ellora als Sockel wundersamer
Tempel, während Stierkämpfe die Säulen des Palastes von
Susa krönten. Vor den Griechen hatten die Ägypter die
prachtvolle Majestät der Hypostyle wie jene des Tempels
von Karnak entfaltet und hauten bereits menschliche
Formen, Darstellungen von Isis-Masken, auf die Kapitelle von
Denderak.

Aber es waren die Griechen im Jahrhundert des Peri-
kles, die es wagten, die Säule ganz zu ersetzen, indem sie
den menschlichen Korper ihrer Funktion anpaßten: sie stützten

die Architektur der Tempel, sei es auf Skulpturen von
Männern, sei es auf weibliche Körper, die graziös und ohne
Anstrengung die Bauten ohne Beeinträchtigung ihrer
weiblichen Vorzüglichkeit zu halten vermochten. Die Karyatiden
erheben ihre sanften Umrisse, ihre wogenden Umhänge und
widerstehen seit Jahrhunderten der schweren Last mit jener
schimmernden Leichtigkeit, mit der Griechenlands Himmel
die heiligen Ruinen seiner Geschichte veredelt.

Durch alle Breitengrade, in allen Zeitaltern bereichern
Säulen Monumente, geben sie den Fassaden Pracht und
Solidität, verleihen den interieurs Große. Türme und
Kuppeln, die ihre in die Hohe strebende intention betonen,
erheben sich auf ihnen wie in der so notorischen und
charakteristischen Vertikalität der gotischen Kunst. Die gotische
Säule hat kein Modul, sie macht sich nicht vom Gebäude
selbständig, sie umarmt andere Säulen, sie gruppiert sich in
Bündeln, die schwindelerregend in die Höhe streben, auf
den Himmel deutend, als ob ihnen entlang der Glaube der
Menschen mythische Regionen, nahe Engeln und Heiligen,
letztlich in künstlerische Schaufenster verwandelt, erklimmte.
Die Kathedrale des Mittelalters absorbiert die Säule in jene
Besessenheit des kletternden Steines, der sie aus Architraven,
gezackte Strebebogen, Lanzen aus steinernen Spitzen
entspringen läßt, beherrscht durch den nach oben strebenden
Impuls. Spitzbögen, Bögen und Säulen hat nicht nur die
Gotik. Während in Europa das Mittelalter seine Städte mit
dem Wunder der Nadeln der Glockentürme spickt, erbaut die
islamische Kunst die Omar-Moschee in Jerusalem, in Kairo
die Moscheen von Amron und Touloun und in Spanien die
berühmte Moschee von Cördoba und das Schloß von Zara,
auf viertausenddreihundert Säulen Eine lyrische Verzük-
kung poetisiert sie, ihre anstrengende Kraft erschüttert sie.

Die anonymen arabischen Dichter besingen sie,
identifizieren sie mit der Palme, «der Säule der Wüste»; «schlank
wie eine Säule, die Augen wie Sterne», vergleichen sie die
Geliebte; ihr Hals sei «Säule aus Alabaster», die Litanei der
Schönheit benützt sie als Gleichnis für den kränklichen Hals,
für den sanft gewölbten Arm, für die wohlgeformten Beine -
«Ihre Beine, Säulen aus Marmor, auf einem Sockel aus Gold
stehend», liest man im Hohenlied.

Die Völker stellen Säulen auf und vertrauen ihnen ihre
großen Gedenkanlässe an: Daten. Chronik, Helden, die
Säule von Trajan, die Säule der Place Vendöme, jene auf
Trafalgar Square, die Nelsons gedenkt.

Da es nicht leicht ist, sie zu stürzen, bauen sie die
Menschen zur Erinnerung. Sie haben diese hartnäckigen, anmutigen

und arroganten Säulen, über die vorbeiziehende Zeit
erhoben, eine ästhetische, eine historische Mission, weil die
Zeit ein Schiff mit scharfem Kiel ist, dessen Spur das
Vergängliche hinter sich läßt. Die Säule, welche die Jahrhunderte

durchzieht, scheint der ewige Mast dieses großen
Schiffes zu sein. (Übersetzt von Renate Pfromm).

5.4
Der Artikel scheint a prima vista eine Ansammlung

von Selbstverständlichkeiten über das rhetorische

Thema der Säule, ein Repertorium von
Banalitäten mit pseudopoetischer Absicht zu sein.
Ein humanistisch-ästhetisch gebildeter Architekt
dürfte versucht sein, ihn als Musterbeispiel von
Kritikerkitsch von sich zu weisen.

Liest man jedoch den Artikel von neuem, so
wird einem bewußt, daß diese «Selbstverständlichkeiten»

ganz genau ein Repertorium dessen
darstellen, was die geläufige Tradition über die
Säule denkt. Er bildet ein ideales Protokoll einer
imaginären Erforschung, die von einer Auswahl
durchschnittlicher Architekturverbraucher alle
Signifikate sammeln würde, die diese mit der Einheit

«Säule» verbinden.

5.5
Es läßt sich vor allem eine Reihe von Feststellungen

aus ihm ableiten, die dem entsprechen, was
Aristoteles «endoxa» nannte, durchgehend
vorhandene Meinungen und Signifikate, die sich
eine Gesellschaft erworben und die sie codiert hat.
Die Gesellschaft erkennt also in der Säule einige
offensichtliche morphologische Merkmale, wie
den Schaft, die Basis, das Kapitel! usw.

685



werk 10/1971
Die Aussage der Architektur

So lassen sich aus einer Vielzahl «poetischer»
Feststellungen einige semantische Merkmale
extrapolieren, wie etwa Vertikalität, Aufruhen auf
einer Basis usw.

5.6
Zweitens ist es möglich, ein Repertorium von
Konnotationen der Einheit /Säule/ zu sammeln,
die, aufgeteilt in drei Rubriken, eine Analyse der
konnotativen Inhalte des Artikels zusammenfaßt.

Historische
Konnotationen

1 Der Duft der
Jahrhunderte umgibt sie

2 Verehrungswürdig
3 Letzter Zeuge

ausgelöschter Größe
4 Erhaltengebliebenes

Dokument
5 Gedenken an Taten,

Ruhm und Helden
6 Mast des

Zeitenschiffes

7 Sie trägt die Patina
der Jahrtausende

8 Allegorie des Wunders
des Überlebens

Architektonische
Konnotationen

A Baumstamm
B Scheinbare Zerbrechlichkeit

C Trägt, ohne getragen
zu werden

D Abwesenheit von
Anstrengung

E Bereichert die Monumente

F Verleiht den Fassaden
Festigkeit

G Verleiht den Fassaden
Pracht

H Gibt dem Innern
Größe

I Einheit in der wiederholten

Vielfalt
K Einheit in der modularen

Vielfalt
L Unversetzbar
M Schiffsmast
N Arioso
0 Gibt den Bauten

Harmonie

5.7
Alle diese Konnotationen könnten in präzisere
Formeln gebracht werden; doch erscheint es für
den Augenblick angezeigter, die Formeln so
beizubehalten, wie sie im Artikel stehen.

Um die Punkte / und L besser verstehen zu
können, weisen wir darauf hin, daß man sich im
ersten Fall Säulenreihen denken soll, die eine
Folge einander gleicher Säulen darstellen; im
zweiten Falle könnte man an gotische Säulenreihen

denken, in denen sich Rhythmen des Typs
AB-AB oder ABC-ABC ergeben können.

6.1
Hier nun stellen sich drei Probleme:
(a) Es ist eine morphologische Darstellung der
Säule zu geben. Diese muß aus den morphologischen

Merkmalen und aus konstruktiven Indikationen

bestehen, die man auch einem Marsmenschen

(oder einem Roboter) liefern würde, wenn
man von ihm die Konstruktion einer Säule
verlangte. Die Möglichkeit einer solchen Konstruktion

wird die Möglichkeit aufzeigen, einen isolierten

architektonischen Gegenstand zu konstruieren

(und somit auch zu definieren), der mit
einem selbständigen Signifikat versehen ist.
(b) Es muß eine semantische Darstellung dieser
isolierten Säule gegeben werden. Man muß
sehen, ob die verschiedenen semantischen Merkmale

sich auf genaue morphologische Merkmale
abstützen; das heißt, es stellt sich die Frage, welche

morphologischen Merkmale nötig sind, um
ein semantisches Merkmal feststellen zu können.
(c) Die isolierte Säule ist in einen Kontext zu stellen,

damit man sehen kann, ob diese Einfügung
den Gegenstand mit neuen Signifikaten belegt.
Diese Operation stellt eine Reihe von
Darstellungsproblemen, da es sich um eine Vielzahl von
Kontexten handelt, in die ein architektonischer
Gegenstand gestellt werden kann. Der Kontext
kann (i) als Aufriß, das heißt als Fassade (oder

Seitenabschluß) eines Gebäudes in vertikaler
oder horizontaler Beziehung, (ii) im Vertikalschnitt

oder (iii) in anderen Schnitten, die die
Tiefe des Gebäudes zur Darstellung bringen, und
schließlich (iv) im Grundriß gesehen werden. Aus
Bequemlichkeit hat man sich dazu entschlossen,
sich bei der Analyse nur auf den Fall (i) zu
beziehen.

Fortsetzung auf Seite 701

Ästhetische
Konnotationen

I Bekräftigt ihr ewig
dauerndes Schicksal

II Zwischen ihnen
schwebt der
Schatten der
Melancholie

III Sie erhebt sich in
aristokratischer
Manier

IV Universal
V Rein
VI Märchenhaft
VII Wagemut der

Phantasie
VIII Wille, sich zum

Himmel zu erheben
IX Von einem

lyrischen Raptus
erdichtet

X Hals der Geliebten
XI Geschmeidiger

Körper
XII Ausgewogener

Arm
XIII Vollendet

geformtes Bein
XIV Beharrlich
XV Arrogant
XVI Einsam
XVII Heiliges Residuum
XVIII Griechisches

Wunder
XIX Wunderbar

Umberto Eco (geboren 1932 in Alessandria)
promovierte 1954 bei Prof. Luigi Pareyson an der
Philosophischen Fakultät der Universität Turin.
1961 habilitierte er sich für das Fach Ästhetik.
Vorlesungen an der Universität Turin und an der
Architekturfakultät in Mailand. Lehrauftrag für
Theorie der visuellen Kommunikation an der
Architekturfakultät in Florenz. Dozent an der
Architekturfakultät Mailand. Gleichzeitig Lektor beim
Verlag Bompiani, Vorträge und Seminare an
verschiedenen amerikanischen Universitäten.

Wichtigste Veröffentlichungen: «II problema
estetico in S. Tommaso», Torino 1956; «Sviluppo
dell'estetica medievale», Bompiani, Milano 1959;
«Opera aperta», Bompiani, Milano 1962; «Apo-
calittici e Integrati», Bompiani, Milano 1964; «La
Struttura Assente», Bompiani, Milano 1968; «La
definizione deN'arte», Mursia, Milano 1968.

Mitarbeit an verschiedenen Zeitschriften, unter

anderen «II Verri» und «Communications»,
wo er in der Nummer 15/1970 den Beitrag
«Semiologie des messages visuels» veröffentlichte.

Silvio Ceccato

Semiologie und Komplikationen

Die Zeiten liegen hinter uns, in denen man annehmen

konnte, daß eine Natur oder eine Realität
bestehend aus spontanen, göttlichen oder menschlichen

Quellen durch sich selber entstünden. In
dieser Form bildeten sie schon selber das Objekt
des Bewußtseins mit all seinen Ausdrucksformen,
von denen wir sprechen und die dadurch zum
Inhalt unserer Gedanken geworden sind. Auch die
Architektur ist in diesem idyllischen Bild mit der
deutlichen Tafel «Architektur» versehen. Und somit

wurde der erste Schritt vollzogen, gleich für
alle und für immer. Dem ist aber nicht so. Schon
bei den ersten operativen Analysen erscheint die
Wahrnehmung als ein ziemlich kompliziertes
Phänomen. Dies bleibt, so auch wenn man den Teil
der Wahrnehmung, der zur Wiedergabe gehört,
wegläßt. Außer den Organen der Optik, der Akustik,

des Gefühls u.a. ist zum Beispiel das Organ
der Aufmerksamkeit bei der Wahrnehmung aktiv:
1. Um die Funktion der anderen Organe ins
Bewußtsein zu bringen. 2. Um das Wahrgenommene

zu fragmentieren. 3. Um mittels des
Erinnerungsbildes vom Objekt einen Teil des
Wahrgenommenen fallenzulassen, zu vergessen und
somit das Zurückgehaltene zu isolieren und zu
individualisieren. Das Wahrgenommene wird dann
von ungefähr 2000 Kategorien des Verstandes
modelliert (vom Singular zum Plural und zum
Kollektiv, vom Anfang zum Ende usw.). Schließlich

wird das Wahrgenommene durch das Denken
zum Korrelat, das sich mindestens mit einem
anderen Korrelat verbindet, und zwar mittels einer
Beziehung, die wieder auf der Aufmerksamkeit
beruht.

Was die Bezeichnungsform betrifft, so wissen
wir darüber ziemlich genau Bescheid. In jedem
Falle handelt es sich um den Übergang von
einem Geistesgebilde zu einem anderen Geistesgebilde.

Der Übergang kann auf zwei verschiedene

Arten vollzogen werden: das erste Bild kann
in Erinnerung behalten werden; dies ergibt das
Verhältnis vom Symbolisierten zum Symbol oder
vom Genannten zum Namen. Oder aber das erste
Bild wird, übergehend zum zweiten Bild, nicht in

Erinnerung behalten, was dem Verhältnis vom
Symbol zu Symbolisiertem und vom Name zu
genannter Sache entspricht.

In diesem operativen Rahmen lassen sich
auch die Beziehungen und Operationen, die
den Begriff Architektur konstruieren, ermitteln.
Dazu vorerst die folgende Beobachtung: Wie oft
hat man nicht schon in einer Wohnung gewohnt,
ist auf den Bahnhof gerannt oder über eine
Brücke gefahren, ohne daran zu denken, daß es
sich hier um etwas Architektonisches handelt?
Jetzt und in dieser Analyse aber nehmen wir uns
vor, das Haus, den Bahnhof und die Brücke als
etwas Architektonisches zu betrachten. Was
geschieht hier? Der Unterschied im Verhalten ist
offensichtlich; jedoch das Problem besteht darin,
die Verhaltensmuster, die das Architektonische
kreieren, herauszulösen, zu analysieren und zu
beschreiben.

Bei der architektonischen Betrachtung scheinen

mir alle äußeren Bezüge, die eventuell
zwischen dem architektonischen Objekt und der Umwelt

entstehen würden, als verdrängt, zugunsten
einer Betrachtung der internen Bezüge, der Teile,

686



werk 10/1971
Die Aussage der Architektur

Elemente und Komponenten und ihrer Verhältnisse.

Diese Betrachtungsweise ist charakteristisch

für das strukturelle Denken; doch
offensichtlich genügtdas nicht.denn sonstwürden sich
die Begriffe Struktur und Architektur ja decken,
was nicht der Fall ist (man spricht von einer
«architektonischen Struktur»). Tatsächlich finden
wir, daß in Artikulation einer Sache verschiedene
Kriterien angewendet werden.

Um die Einzelteile zu dem, was wir Gesamtheit

nennen, in Beziehung zu bringen, gibt es
allerdings verschiedenste Arten: man kann zum
Beispiel von (a) einer Gesamtheit ausgehen, von
der man dann die Teile findet, oder (b) von Teilen,

aus denen sich die Gesamtheit ergibt. Auch
läßt sich (c) jedes Element zum Ganzen oder (d)
auf das vorangehende beziehen. Auch definieren
sich Elemente auf verschiedene Art: (e) auf
Grund eines zeitlichen Kriteriums, wobei sichtbar
bleibt, wieviel Zeit für die Bildung jedes einzelnen
Elementes verwendet wird, oder (f) auf Grund
der Funktion des einzelnen Elementes, das dieses
im Ganzen erfüllt. Natürlich ist dies keine
erschöpfende Analyse, doch dürften die
Unterscheidungen zeigen, daß ein architektonischer
Standpunkt, eine architektonische Haltung
üblicherweise aus (a), (c) und (f) besteht.

Die Brücke, vom architektonischen Standpunkt

aus gesehen, wird zuerst als Ganzes
betrachtet, darauf in ihre funktionellen Teile aufgelöst,

zum Beispiel in Bogen, Verkehrsfläche und
Verankerung (dabei jeder Teil auf das Ganze
bezogen).

Sind wir somit schon bei Schön und Häßlich,
bei der Ästhetik, angelangt? Nein, denn diese
Haltung setzt die Verhalten (d) und (e) voraus,
die typisch sind für die rhythmische Fragmenta-
tion in rhythmische Elemente. Diese ist aber nicht
Teil der architektonischen Haltung, auch wenn
sich die beiden in ihrer Wirkung oft decken. Aber
sie können sich genauso widersprechen, da sie
ja Träger verschiedener Werte sind, und die
Werte stimmen sicher nicht überein.

In der Architektur wird das Einzelelement mittels

einer eigenen inneren Zielsetzung auf das
Gesamte hinbezogen werden. Diese Zielsetzung ist
immer vorhanden, ob sie nun beachtet wird
(positiver Wert) oder nicht beachtet wird (negativer
Wert). Diese Zielsetzung darf aber nicht mit der
Zielsetzung verwechselt werden, die einem Werk
gesamthaft zugeschrieben wird und die die
sogenannte funktionelle Architektur charakterisiert.
In der Kunst wird das Beibehalten des ersten
rhythmischen Elementes und seine Entwicklung
in den späteren Elementen als positiver Wert
verlangt. Zudem soll die Fragmentierung im Kunstwerk

suggeriert und untermauert werden, ohne
den vorgegebenen Inhalt, falls es den gibt, zu
stören.

Was hat Semiologie mit all dem zu tun?
Sie hat insofern damit zu tun, als das Wort

«Architektur» mit den Kategorien der Gedankenabläufe,

das heißt nach den Prinzipien der operativen

Linguistik, auf seine Bedeutung hin analysiert

wird. Natürlich ließe sich aus dieser
Untersuchung auch eine Analyse über die
architektonischen Kenntnisse oder über die architektonische

Haltung machen, indem der Name «Architektur»

in seiner Bedeutung feststehend
angenommen würde und indem man die Ebene der
linguistischen Untersuchung verließe.

Als Forscher gedanklicher Vorgänge
interessiert mich die Problematik sowohl vom
linguistischen wie vom nichtlinguistischen Stand-

- •
95SS ¦fW-9*vtfc*e'-^Ef'Mx:¦ -.?? •:?

£-

I*

*

c^v

»a
wm

¦ ¦-?

1 "MMWM %jdm
mvr>;

liiilÄMi %̂

punkt. Es interessiert mich ganz besonders heute,
gedankliche Modelle zu prüfen für die Analyse
der menschlichen Haltung, die ich als seinen
weitestentwickelten Reichtum betrachte.

Dennoch, ich würde in der Anwendung der
Semiologie vorsichtig sein, denn die Linguistik
hat ihre eigene Ebene, die nichts mit Architektur
zu tun hat. Die Semiologie muß sich, will sie nicht
in einem Pansemiologismus untergehen, an
linguistische Fakten halten, das heißt an diesen
«Übergang zum anderen», wo die Ersetzung
eines Begriffes durch einen anderen immer
konventionsabhängig ist. Die Zuordnung eines
Begriffes zu einem anderen Begriff irgendwelcher
Art ist von einem möglichen Zusammenhang
physischer oder psychischer Natur ganz zu trennen.

Ein Beispiel erklärt dies besser: Ein gewisses
Tier wird «Hund» genannt, «dog» oder «cane».
Ebenso kann irgendein anderer Name dafür
improvisiert und vorgeschlagen werden. Der Übergang

vom Perzeptierten oder Dargestellten zu
diesen Lautgebilden findet damit in der vorgängig
erwähnten Form statt. Beim Anblickeines Hundes
ist unsere physische oder psychische Reaktion
nicht so, und schon gar nicht so ist unsere Reaktion

auf einen Laut ganz bestimmter
Schwingungszahl.

Einerseits ist dann das «Signifikat» in dieser
linguistischen Entschlüsselung das, was uns auf
die Frage nach der Bedeutung einer bestimmten
Redewendung oder eines bestimmten Wortes
bringt. Anderseits ist das «Signifikat» in einer
wertmäßigen Entschlüsselung das, was aus der

Frage nach der Bedeutung resultiert, zum
Beispiel «welchen Wert hat der technologische
Fortschritt»,«... die Französische Revolution», «... die
Erfindung der Briefmarke», oder eine der Fragen,
durch die diese Antworten angeregt wurden:
«die Bedeutung von Kevin Lynchs Untersuchungen».

In diesem Fall wird die Antwort tatsächlich
nicht durch Spalten, Abtrennen und Analysieren
des benannten Objektes in seine einzelnen
Abläufe mittels physischer oder psychischer
Begriffe erhalten. Die Antwort wird erhalten durch
die Betrachtung der Funktion, die sich erfüllt, das
heißt mehr oder weniger durch die Wertvorstellungen,

die wir in dieser oder jener Haltung an die
Objekte herantragen; (ökonomisch, ethisch,
politisch, ästhetisch, wissenschaftlich, magisch, von
der Arbeit, vom Spiel, kulturell usw.).

Kein Objekt, keine Sache hat einen Wert an
sich, aber jede Sache kann einen positiven oder
negativen Wert erhalten, sobald sie in einen
Zusammenhang gesetzt wird. Das Wasser, als H20
betrachtet, mag neutral sein. Es wird zu etwas
Positivem für den Durstigen oder zu etwas Negativem

für den Ertrinkenden. Ein anderes Beispiel
ist die Krawatte, die man umbindet, um schön zu
sein, und sie losbindet, um besser atmen zu
können.

Der Fall von Schön und Häßlich, das heißt
das Sich-Anlehnen an ein Objekt auf Grund einer
ästhetischen Haltung, dürfte diese Sachlage
klären. Wir verfügen über einige fundamentale
Systeme in unserem gedanklichen Leben: beson-

687



werk 10/1971
Die Aussage der Architektur

ders die der Aufmerksamkeit, der Erinnerung und
des Inbeziehungsetzens.

Dank der Aufmerksamkeit ist uns das
Funktionieren der anderen Organe geistig bewußt
(zum Beispiel: Es gibt einen dauernden
Wärmeaustausch zwischen Haut und Kleidern, ohne daß
dies das Resultat einer Wahrnehmung wäre, noch
der Inhalt eines Gedankens; erst wenn wir unsere
Aufmerksamkeit dieser Tatsache zuwenden, wie
man es wohl in eben diesem Moment feststellt,
findet die Verbindung statt). Die Aufmerksamkeit
erlaubt uns, das Funktionieren dieser Wahrnehmung

in Fragmente zu unterteilen. Die Dauer
dieser Fragmente kann von 1/io Sekunde bis zu
1/4 Sekunden gehen. Schließlich schaffen die
Zustände der Aufmerksamkeit, indem sie sich
untereinander kombinieren, die etwa 2000
Verstandeskategorien, denen wir uns isoliert (zum
Beispiel Singular, Plural, Kollektiv, Anfang, Ende,
einfach und kompliziert) oder aber im
Zusammenhang mit anderen bedienen (zum Beispiel
Seil-e, Seil-er, Seil-erwagen, der Nagel ist der
Anfang oder das Ende des Fingers).

Die Erinnerung übernimmt mindestens acht
Funktionen: (1) wörtlich, (2) Erhaltung der
Gegenwart, (3) Auslöschung der Gegenwart, (4)
der Modifikation, (5) der Assoziation, (6) der
Selektion, (7) der Verdichtung und (8) der
Verdrängung.

Dem Inbeziehungsetzen verdanken wir das
Denken, dessen dynamisches Grundelement eine
triadische Struktur aufweist. Die triadische Struktur

ist zusammengesetzt aus zwei Gedankenbildern,

die aufeinanderfolgen und verbunden sind
durch ein Aufmerksamkeitsmuster, das dem Ganzen

übergeordnet ist. (Zum Beispiel im Fall von
«Flasche und Glas» ist die Aufmerksamkeit auf
die Flasche konzentriert, und sie verläßt sie während

des Übergangs zum Glas nicht. Im Fall
«Flasche oder Glas» ist die Aufmerksamkeit auf
die Flasche gelenkt, verläßt sie aber im
Übergang.) Solche Aufmerksamkeitsmuster oder
-spiele, solche «Inbeziehungsetzer» gibt es heute
an die 170.

Die Beziehung zwischen Gedanke und
Sprache wird durch fünf Informationen gewährleistet;

drei, um die drei Dinge zu bezeichnen, die
in Beziehung gesetzt werden, und zwei, um den
Standort beziehungsweise die Funktion von zwei
dieser Dinge zu bezeichnen (die dritte wird
dadurch automatisch festgelegt).

Mit diesen operativen Instrumenten kann nun
auf zwei gegensätzliche Arten vorgegangen werden:

1. so, daß die Elemente einfach aufeinanderfolgen,

nur den Inhalt und die Information
zurückbehaltend; 2. die vorausgehenden Elemente
in den nachfolgenden beibehalten oder, besser,
die vorgängigen auf die nachfolgenden
übertragen.

Das erste Vorgehen ist charakteristisch für die
meisten Ereignisse unseres täglichen Lebens; das
zweite charakterisiert, was seit Jahrhunderten als
Kunst betrachtet wird, als Ästhetik, als das Reich
des Schönen und des Häßlichen. Das zweite ist
das Vorgehen, das den Rhythmus hervorbringt.
Die Dauer eines rhythmischen Elementes - falls
unbeeinflußt - ist acht Pulsschläge auf fünf
Sekunden (das heißt V9G des Metronoms). Das
zweite Vorgehen wird natürlich angewendet bei
der Produktion wie bei der Konsumation von
Kunst.

Das Kunstwerk vermag mittels physischer
Verschiedenheiten seines Materials, mittels der
Dauer des Aufbaus der gewählten Elemente die

rhythmischen Elemente der ästhetischen
Haltungen zu unterstützen oder zu widersprechen.
(Ein Gedicht, indem ein « Rot», das gut paßt, mit
einem «Grün», das schlecht paßt, verglichen
wird; trotz der gleichen Silbenzahl und der
gleichen Betonung ergibt sich ein Unterschied, da die
zwei Farben verschieden lange Aufnahmezeit und
Darstellungszeit verlangen.) Damit erscheint das
Kunstwerk als schön oder als gefällig, häßlich
oder mißgefällig: wären die charakteristischen
Zeichen, denen wir die zwei Werte verdanken, das
ästhetische «Signifikat», unbeachtet geblieben,
hätten sich die Werte mangels Definition dieses
Verhaltensmusters überhaupt nicht gebildet.

Darüber hinaus können wir natürlich ein
Kunstwerk noch lange betrachten, ohne es je in
den ökonomischen Rahmen zu stellen, das heißt,
ohne ihm den Wert, das heißt ökonomische
Bedeutung, zuzuordnen und so ohne es je in einem
ethisch-politischen Rahmen zu sehen. Ich habe
zum Beispiel jahrelang Venedig besucht und
mich an seiner ästhetischen Schönheit berauscht,
bis ich eines Tages in einer seiner minderen
Wohnungen wohnte. Damit hat sich das Urteil
auf das Praktisch-Hygienische verlagert und war
natürlich negativ. (Wäre ich nicht von selber darauf

gekommen, so hätte mich der Ausruf eines
Amerikaners: «Wievielvergeudetes Gold !»aufdie
ökonomischen Kriterien aufmerksam gemacht.)
Zu meiner Zeit waren die ägyptischen Pyramiden
eines der sieben Weltwunder, voll von sakraler
und königlicher Bedeutung, während heute vor
allem auf die Sklaverei und die Unterdrückung
hingewiesen wird. Der Rahmen ist jetzt
ethischpolitischer Natur; die ganze Wertskala wurde auf
den Kopf gestellt.

Natürlich kann eine Brücke, ein Haus, eine
Stadt anders als nur architektonisch beurteilt
werden - sie können immer das Objekt irgendeiner

anderen Zuordnung sein, sei es auf der
Produzenten- oder auf der Konsumentenseite.

Natürlich können auch verschiedene
Werturteile, übereinstimmend oder widersprüchlich,
positiv oder negativ, entstehen. «Ja, dies sind
wunderbare Gebäulichkeiten, wenn es darum
geht, sich vor der Sonne, vordem Feind, vor Wind
zu schützen, aber heute dort wohnen, nein.» -
«Ja, es ist eine schöne Brücke, aber sie hält
nicht.» - «Straßen, die unserem Verkehr angepaßt

sind; aber die menschliche Dimension, wo
bleibt sie?»

«Natürlich» sind diese Dinge aber nur, wenn
wir uns bewußt sind, daß die Objekte nicht selber
und an sich Träger dieser Werte sind, sondern
Werte, die je nach der eingenommenen Haltung
wechseln. Die Geschichte dieser Werte ist die
Geschichte der Bedeutung, die Geschichte des
Signifikates des Objektes, auch wenn dies und
so lange man es in diesem Rahmen sieht, zur
Architektur geworden ist.

Architektur und Semiologie würden sich aber
auch in einem anderen Punkte gerne treffen: Der
Architekt, und wer immer sich mit figurativer
Kunst beschäftigt, würde gerne ein System von
Symbolen sehen, das ihm die Planzeichnung und
das Modell ersetzt. Tatsächlich kann sich ja auch
sein Werk in Elemente aufgliedern. In Begriffe des
Bezuges und der Bezüge aufteilen, genauso wie
der Musiker oder der Chemiker, genauso wie
jedermann, der denkt, und beim Denken die
gedanklichen Inhalte in eben jene beiden großen
Kategorien, die wir erwähnt haben, unterteilt: die
Begriffe von Verhältnis oder Bezug, und die
Verhältnisse oder Bezugsschaffer.

Silvio Ceccato (geboren 1914) studierte
Jurisprudenz, Musik und Komposition in Mailand.
Professor für angewandte Sprachwissenschaft
an der Universität Mailand. 1962 Vertreter Italiens
beim Seminar für mechanische Übertragung.
1963 Vertreter Italiens beim Symposium für
Kommunikationsvorgänge. Seit 1960 Leiter einer
Forschungsgruppe über Kybernetik des CNR
(Nationaler Ausschuß für Atomforschung).
Mitbegründer der Zeitschrift «Analysis» und der Scuola
Operativa Italiana, die mit dem Kybernetik- und
Sprachzentrum der Universität Mailand
zusammenarbeitet. 1955 Konstruktion eines mechanischen

Modells der geistigen Vorgänge unter
Mitwirkung von Ingenieur Maretti. Zurzeit arbeitet
Ceccato an einer Maschine, die es gestattet, die
Ereignisse der eigenen Umwelt zu beobachten
und zu beschreiben.

Wichtigste Veröffentlichungen: «Un tecnico
fra i filosofi», Bd. I: «Come filosofare», 1964;
Bd. II: «Come non filosofare», 1966, beide im

Verlag Marsilio, Padova; «Cibernetica per tutti»,
Bd. I und II, Editore Feltrinelli, Milano 1967 und
1970; «Corso di Linguistica Operativa», Editore
Longanesi, Milano 1968.

Dieses Vorhaben ist natürlich durchführbar.
Nur daß die Musikschrift zum Beispiel sich auf
ein wohldefiniertes Erbgut von Dingen bezieht;
jedenfalls in der traditionellen Musik, da die 88
Noten der Tonleiter sich in der Länge unterscheiden,

das heißt auch die Zeit der Präsenz in
einheitlicher Art festgelegt wird. Und natürlich ist es
so einfach, Intensität, Abfolge usw., der Noten
festzulegen. Auch die Elemente der Chemie wurden

in der Tabelle von Mendelejeff gut geordnet.
Schließlich hat man auch gesehen, daß das Denken

sich nicht nur an ein bestimmtes Modell hält,
sondern daß durch die Wörter des Lexikons alle
möglichen Bezüge und Bezugsschaffer, wenn
auch nur in einer verlängerbaren Liste, festgelegt
sind.

Dies könnte auch die Situation des Architekten

werden, wenn er bereit wäre, sich ein festes
Repertoire von Elementen anzueignen. Diese
Elemente würden sich nach den Begriffen der
räumlichen Verhältnisse und Bezüge unterscheiden,
indem ihre Position auf drei Koordinaten
eingetragen würde. Bis heute ist dies jedoch noch nicht
geschehen, trotz einiger reicher und variierbarer
Vorfabrikationsprogramme, sowohl was Form,
Dimension und Farbe angeht.

Eine solche Semiologie würde die Projektdarstellung

vereinfachen und auch ihr Ablesen durch
eine Maschine ermöglichen, doch stellt sich die
Frage, ob dies wohl ein gutes kreatives Instrument

wäre, außer für einige wenige. Auch die
Musikschrift ist ja nurfür die lesbar, die sie kennen
und über ein musikalisches Erinnerungs- und
Wiedergabevermögen verfügen; auch braucht es

die Hilfe eines Musikinstrumentes.
Gleichwohl, die Semiologie wäre ein Beitrag,

das Material des Architekten ein bißchen zu
ordnen, ihn dazu zwingend, sich der Zusammenhänge

bewußt zu werden. Die Einengung und
Verarmung, die am Anfang eines solchen
Unternehmens verlangt werden müßte, könnte sich
bald als Quelle des Reichtums, der Erfindung und
der Variation erweisen.

688



Manfredo Tafuri

Es ist in der Tat symptomatisch, daß das seitens
der heutigen Forschung auf dem Gebiet der
Sprachtheorie und der Kommunikationssysteme
am wenigsten behandelte Thema dasjenige ihrer
geschichtlichen Entstehung ist. Das «Warum?»
der Semiotik und das «Warum heute?» bleiben
allzu oft verborgen: und es genügt nicht mehr,
auf solche von Vorurteil belastete Fragen zu
antworten, die den verschiedenen Sprachtheorien
inhärenten Schwierigkeiten aufzuzählen als
Erklärung dafür, daß sie sich auf die Analyse ihrer
eigenen inneren Strukturen zurückgezogen haben.

Daß es die Versuchung gibt, einen leichten
ideologischen Schleier über den gegenwärtigen
Zustand der künstlerischen Kommunikationssysteme

zu ziehen, und daß der semiotische
Approach in diesem Sinne dazu dient, wertlose
Hoffnungen zu nähren, ist wahr: aber das genügt
nicht, das Phänomen zu erklären, das wir gerne
ans Licht heben möchten.

Wir können mit der Beobachtung beginnen,
daß die Vermehrung der semiotischen Studien in
bezug auf die verschiedenen Gebiete der intellektuellen

Arbeit (Literatur oder Architektur, das
ändert die Aussage nicht wesentlich) gleichzeitig
mit dem neuen Impuls kam, welchen die
Untersuchungen und Forschungen über hochformali-
sierte Sprachen erhalten haben, über die Sprachen

der Simulation und die Sprachen der Pro-
grammation. Die Notwendigkeit solcher
Forschungen liegt in den neuen Möglichkeiten, die
durch den ausgiebigen Gebrauch der Kybernetik
bei der Planung von Produktionszyklen in
dynamischer Entwicklung eröffnet wurden: den neuen
mathematischen Zweigen, welche dem Studium
dynamischer Modelle dienen - der Theorie der
Automen -, entsprechen neue Techniken, welche
diese Systeme definieren und analysieren können.
Die « Programmiersprachen von allgemeinem
Gebrauch », die « Konversationssprachen », die in den
Dialogen zwischen Rechensystemen gebraucht
werden, welche unter sich von einer Reihe von
Kommunikationslinien verbunden sind, und in
den Dialogen zwischen Manager und Rechner,
und die «Simulationssprachen» eignen sich nicht
für irgendwelche Mystifikation. Sie sind direkt an
die Ausbreitung des kapitalistischen Gebrauchs
der Wissenschaft und der Automation gebunden.
Sie bieten sich als Kommunikationssysteme an,
welche aus den Kapitalverwertungsinteressen
entstanden sind, die eingeführt wurden, um mit
der größten Ausdehnung und der größten
Wirksamkeit das ganze kapitalistische Projekt der
Globalsteuerung der Produktionssphäre zu artikulieren.

(Und unter diesem Aspekt ist die Kreation
solcher künstlicher Sprachen mit der Entwicklung

der Techniken der Zukunftsforschung
verbunden und mit der Spieltheorie auf dem Gebiete
der Programmierung, als der ersten, noch utopischen

Bemühung der umfassenden Herrschaft
des Kapitals über die Gesamtheit der Entwicklung.)

Wenden wir uns kurz den ersten Forschungen
zu, die in unserem Jahrhundert in systematischer
Weise auf die Informationsqualität der natürlichen

Sprachen oder der künstlerischen und
nichtverbalen Sprachen gerichtet waren. Die
Entdeckung der fundamentalen Symbolhaftigkeit
und Doppeldeutigkeit der künstlerischen Spra-

Manfredo Tafuri (geboren 1935 in Rom)
diplomierte 1960 in Architektur. Er widmete sich
ausschließlich der Architekturgeschichte und -kritik.
In seinen Recherchen analysierte er die Thematik
der Bildung und Entwicklung der Kunst und
Architektur als «Institutionen» und «ideologische
Avantgarden». Seit 1968 Professor für
Architekturgeschichte an der Architekturfakultät des
Istituto universitario in Venedig.

Wichtigste Veröffentlichungen: «Monografia
di Ludovico Quaroni»; «Saggio suN'architettura
del Manierismo»; «Teorie e storia deH'architettura

», Editori Laterza, Bari 1968; «Jacopo Sanso-
vino e l'architettura del '500 a Venezia», Editore
Marsilio, Padova 1969; «L'architettura dell'uma-
nesimo», Editori Laterza, Bari 1969.

Der Aufsatz «Per una critica dell'ideologia
architettonica», erschienen in der Zeitschrift
«Contropiano» 1/1969 (La Nuova Italia,
Firenze), enthält einige Thesen, die in diesem Beitrag

weiterentwickelt wurden. Dieser Aufsatz ist
einer der wichtigsten Beiträge zur Architekturdebatte

in Italien in den letzten Jahren.

Die heutige
Beschäftigung mit
Semiotik erweckt den
Verdacht, eine Ideologie
zu sein

Gleich den modernen
Metasprachen für
Planung und Computer
dient die Semiotik der
Verfügbarmachung der
Kommunikation

Bei den Metasprachen ist
der Zweck evident: sie
dienen der Ausbreitung
der Globalsteuerung im
Sinne des Kapitalismus

(Alle Marginalien von der
Redaktion)

1

•:. :¦ ¦:

TT

-

^El
W£m

¦



werk 10/1971
Die Aussage der Architektur

Die Entdeckung der
Doppelbedeutung
künstlerischer Sprachen
schuf auch die Grundlage

für die künstlichen
Sprachen

Das nichts bedeutende
Phonem im Lautgedicht
der Dadaisten weist den
Weg zur machbaren
Verbindung zwischen
Zeichen und Bedeutung

Deshalb ist die
avantgardistische Kunst nur
scheinbar revolutionär:
sie weist nicht auf die
soziale, sondern auf die
technische Zukunft

chen, die Versuche, ihre Mitteilungskraft mit Hilfe
der Informationstheorie zu «messen», ihre
Mitteilungsfähigkeit unauflöslich an eine« Einschränkung»

des stabilisierten zwischensubjektiven
Wörterbuches zu binden (die Ostranenje, die
semantische Verfremdung der russischen Formalisten),

haben nicht nur die Grundlagen der neuen
analytischen Techniken geschaffen, sondern auch
eine Reihe von Nebeneffekten gebracht, welche
in entsprechender Weise zu bewerten sind:

a) An erster Stelle hat der Approach der
«formalen Methode» für die Probleme der ästhetischen

Kommunikation den historischen
Avantgarden vom Anfang unseres Jahrhunderts eine
beträchtliche theoretische Basis geliefert: die
theoretische Übereinstimmung zwischen den
Lehren von Opojaz und dem russischen Futurismus

ist nur ein besonders gutes Beispiel davon
(auch weil hier die Beziehungen zwischen der
Kunst und den analytischen Techniken besonders
deutlich und historisch verifizierbar sind), aber
die ganze «Theorie der Avantgarde» kann in
diesem Lichte gesehen werden.

b) An zweiter Stelle müssen wir uns vergegenwärtigen,

daß die Beiträge von Wittgenstein,
Carnap und Frege dazu dienten, die
Zuständigkeitsbereiche der Grammatik, der Logik und der
Semiotik abzustecken, so daß der methodologische

Pragmatismus eines Peirce dann die
Bedingungen der Manipulierbarkeit eines reinen
Zeichens, das frei ist von aller symbolischen
Belastung und allen semantischen Bezügen, angeben
kann.

Aber zur Entdeckung des reinen Zeichens, des
Gegenstandes, der frei ist von allen Bezügen, die
nicht auf den Gegenstand selbst zurückweisen,
der vollkommenen Autonomie des linguistischen
Materials sind die historischen Avantgarden doch
wohl erst in den letzten Jahren vor dem Ersten
Weltkrieg gelangt. Die «gegenstandslose Welt»
des Malewitsch kommt in dieser Beziehung dem
Proun des El Lisitzky gleich, dem nichts-bedeu-
tenden Phonem der Lautgedichte von Hugo Ball
oder von Schwitters oder dem Ausgangsmaterial
der Photomontagen von Hausmann: der
Elementarismus eines Van Doesburg oder die Thesen
einer Zeitschrift wie «Mecano», «G» oder «MA»
sind nichts als die glänzende Darlegung, wieweit
der mühsame Fortschritt der Avantgarde Enthüllungen

gebracht hat. Denn die Entdeckung der
Möglichkeit. Zeichen ohne jede Bedeutung
deklinieren zu können, willkürliche Beziehungen
zwischen linguistischem Material, das an sich stumm
oder indifferent ist, zu manipulieren, gibt jedem
Vorwand eines «politischen» oder «kontestati-
ven» Gebrauches der Avantgarde eine Rechtfertigung:

die einzige Utopie, zu welcher die Kunst
der Avantgarde führen kann, ist die technologische.

Dieses ist sowohl einem Moholy Nagy
wie einem Hannes Meyer wie einem Walter
Benjamin völlig klar: wir brauchen nur an den Aufsatz
von Moholy Nagy über «Konstruktivismus und
Proletariat» zu erinnern, der 1921 in «MA»
erschien, in welchem der konstruktivistische Weg
von allen «revolutionären» Elementen, die ihm
von der sowjetischen Gruppe OSA zugelegt werden,

entblättert und als die bloße Notwendigkeit
des «Fortschrittes» dargestellt wird (es ist dieses
das gleiche Thema, in welchem de Stijl oder sogar
politisch getönte Gruppen wie jene der
Tschechoslowakischen «Front» arbeiteten). Was uns
hier interessiert, ist gerade diese konstruktive,
technische Kehrseite, welche dem Nihilismus der
negativen Utopie der Avantgarden vom russischen

Die scheinbare
Reinigung der Zeichen
durch die
Avantgardisten führte zur
Auflösung des
überkommenen Codes

Damit wird einerseits die
Kunst für die Arbeitswelt
verfügbar gemacht,
andererseits eine Distanz
zwischen Kunst und
Alltag gelegt

Avantgarde und
Linguistik verfolgten
also das gleiche Ziel:
die Verfügbarmachung
der Zeichen zum Zwecke
der Manipulation

Heute will nun die
Architektur die geleistete
Vorarbeit erben; damit
kompromittiert sie ihren
im sozialen Sinne
experimentellen
Charakter

Futurismus bis zum Dada angeboren ist. Alle
symbolischen Zutaten der linguistischen Zeichen zu
zerstören, die Zeichen selbst bis zu ihrer Hinfälligkeit

zu reinigen, die Beziehung zwischen Zeichen
vollkommen verfügbar zu machen, das sind die
Vorgehensweisen, welche direkt auf der systematischen

Sprengung des gegebenen Codes bestehen,

auf welcher sich die Theorie der Avantgarden
aufbaut.

Aber die systematische Erarbeitung von
manipulierbaren und verfügbaren Zeichensystemen,
wobei gleichzeitig die Art ihrer Kommunikation
an jene Theorie der ständigen Zerstörung des
Sinnes gebunden wird, wie sie der ständigen
Suche einer möglichen Zweideutigkeit der Sprache

angeboren ist, bedeutet:
1. Die Bedingungen darlegen, durch welche die
künstlerischen Kommunikationssysteme in der
alltäglichen Welt wirken können (und in diesem
Sinne ist die Semiotik von Peirce und Morris den
oben summarisch beschriebenen Prozessen
zuzuordnen).
2. Ungeachtet dessen eine Distanz von der Welt
des Alltages, von der Realität zu retten: nicht
zufällig hat ein Vertreter der technologischen Ästhetik

wie Max Bense (von welchem diejenigen
Italiener, welche sich mit der Kommunikation des
Sichtbaren und mit Informationstheorie beschäftigen,

mit vollen Händen geschöpft haben) von
der « Mitwirklichkeit» gesprochen, um die
ästhetischen Prozesse in eine Beziehung zur physischen

Realität zu setzen.
3. Als einzige und wahrhafte «Norm» der Arbeit
über die Worte oder die Sprache, wie sie von der
Kunst der Avantgarde ausgearbeitet wurden,
nicht nur einen hohen Grad der Zufälligkeit und
der Un Wahrscheinlichkeit-und also einen ebenso
hohen Grad der Information -, sondern auch die
ständige Veränderung der inneren Verbindungen:
nicht zufällig stellt sich die Avantgarde selbst vor
als eine Ideologie der programmierten und
ständigen Erneuerung.

Aus diesem Gesagten geht klar hervor, daß
sich die Wechselbeziehung zwischen der modernen

Linguistik und der Bewegung der Avantgarde

- mindestens bis zum Jahre 1927 - in eng
miteinander verflochtenen Linien entwickelte. Die

Verfügbarkeit des Zeichens und seine
Manipulierbarkeit sind die Grundlage sowohl der Einführung

der Semiotik und der Analyse des Verhaltens
gegenüber nichtverbalen Sprachen wie des direkten

Überganges von der Kunst der Avantgarde
auf die Welt der Produktion.

Und es ist kein Zufall, daß ein solcher Übergang

an erster Stelle und in hervorragender Weise
denjenigen Sektor der sichtbaren Kommunikation
sieht, der am direktesten mit der Welt der
Produktivität verbunden ist: Die Architektur ist als ein
Element des urbanen Phänomens dazu aufgerufen,

den Nachlaß der Avantgarden zu erben und
zu «sozialisieren». (Man denkt als grundlegende
Momente nicht nur an die komplizierte Beziehung

von Le Corbusier zum Kubismus und
Surrealismus, sondern auch an die Arbeiten von
Bruno Taut in Magdeburg und von Otto Haesler
in Celle.) Aber gerade auf dem Gebiet der Architektur

ergeben sich die schwersten Widersprüche
in der Beziehung zwischen der Analyse der Sprache

und der Produktion. Und das nicht nur
deshalb, weil die Kunst, die Architektur, nachdem sie
einmal in die Mechanismen der Produktionswelt
verwickelt worden ist, natürlich ihren eigenen
experimentellen Charakter, den Charakter einer
Mitwirklichkeit, kompromittiert sieht.

690



Die Verfügbarmachung
der Formensprache der
Architektur führt zum
Formalismus

Die architektonische
Formmontage führt nicht
zur Sichtbarmachung der
Entfremdung, sondern
zur Fremdheit gegenüber
der Realität

Wenn sich die Architektur
kritisch geben will, so
muß sie ihre Formensprache

erklären, ohne
sie doch verlassen zu
können: das führt zur
Information durch
Architektur oder zur
Negation der Kritik

Wie die Linguistik, so
will heute die Architektur
aktiv in den
Kommunikationsvorgang

eingreifen

Und an dieser Stelle entsteht eine Zäsur
zwischen Linguistik und Architektur, wie sie sich im
persönlichen Drama der typischsten unter den
russischen Architekten ergeben hat, die versucht
haben, die Thesen des Formalismus eines Schklo-
wskij oder eines Eichenbaum in architektonische
Methodologie zu übersetzen. Wenn, in der Tat,
das kommunikative System nur zu den Gesetzen
der eigenen inneren Struktur führt, wenn die
Architektur - in ihren spezifischen Zügen - nur als
ein linguistisches Experiment interpretiert werden
kann, wenn dieses letztere sich nur durch eine
schiefe, eine radikale Ambiguität in der Organisation

ihrer Komponenten ermöglichen läßt, wenn
endlich das Material dieser Sprache indifferent ist
und nur die Art zählt, in welcher die verschiedenen

Materialien aufeinander reagieren, dann gibt
es keinen anderen konsequenten Weg als jenen
des radikalen Formalismus, der politisch unberührt

und - nach eigenem und bewußtem
Wunsch - von den Wirklichkeiten der
Produktionsbedingungen, die der Architektur selbst zu
existieren erlauben, so weit entfernt wie möglich
ist. Wenn Melnikov in Projekte wie die Garage
über der Seine in Paris oder die Narkomtiozproma
in Moskau Karyatiden von offenbarem
Kitschgeschmack einfügt, so sind die Gesetze der
semantischen Entfremdung und der Indifferenz
gegenüber den linguistischen Materialien voll
respektiert: aber gleichzeitig zeigt die «Arbeit am
Worte» bezüglich der Architektur ihre ganze Un-
produktivität. (Und es handelt sich, man beachte
das gut, um eine doppelte Unproduktivität: auf
der einen Seite im materiellen Sinne, insoweit ein

rigoroser Formalismus streng technische Gesetze
und Programme nur mit großen Schwierigkeiten
respektieren kann; auf der anderen Seite im
politischen Sinne, wobei die notwendige Fremdheit
gegenüber der Realität gegeben ist, ihr
Experimentieren selbst, ihre Distanz von jeder Aussage,
von jeder propagandistischen Funktion, selbst im
Sinne der Utopie.)

Wir wollen hier nicht das Thema aufnehmen,
das wir anderswo behandelt haben (Manfredo
Tafuri, «Teorie e storia deH'architettura, Bari
1970, S. 121 -163), das Thema des falschen
Bezuges zwischen Theorie und künstlerischer
Anwendung, der immer entsteht, wenn diese letztere
sich «kritisch» geben will. Es ist dennoch eine
Tatsache, daß die ganze moderne Bewegung
eine Kritik im Inneren der eigenen Vorgänge
verlangt: und wir wissen gut, wie eine solche
Absorption der Kritik seitens der Kunst immer mit
einer Verneinung der Kritik selbst einhergeht. In
diesem Punkte treffen sich der oben beschriebene
Prozeß und die Frage nach dem «Warum?» der
heutigen Wiederaufnahme der Suche nach einer
strengen Beziehung zwischen Semiotik, Information

und Sprachtheorie.
Die Bemühung, die Architektur durch eine

Erklärung ihrer inneren Strukturen wieder zu
beleben, und der Versuch, diese Erklärung wieder
in Architektur umzusetzen, entsteht in dem
Augenblick, in welchem gerade die Forschungen
der Vorhut der Linguistik das Gebiet der zweideutigen

Kommunikationen verlassen haben und sich
mit der Schaffung künstlicher Programmiersprachen

in der Welt der Produktion festzusetzen
suchen.

Von der Analyse der Ideologie der Innovation

bis hin zum direkten Eingriff in die realen
Prozesse der Innovation: dieses ist die von der
gegenwärtigen Linguistik eingeschlagene Richtung

mindestens vom Gesichtspunkt der kapita-

JAeXy? »£

UHU
- i':",
Jll Ltll

rCr

"1



werk 10/1971
Die Aussage der Architektur

Die avantgardistische
Kunst wird, statt einer
Darstellung der
technischen Welt, zu
einem Bestandteil eben
dieser

Das heutige Revival der
russischen Avantgarde
ist ein Zeichen dafür,
daß die Architektur
nochmals den gleichen
Widersprüchen zustrebt
wie damals

Nach der Reduktion der
architektonischen
Formen auf reine Zeichen
führt die Suche nach
dem, was Architektur
bedeutet, zur Tautologie

Die technologische
Ästhetik und die
Strukturalistische Kritik
führen nur zur
Bestätigung des
Phänomens der
Industrialisierung, nicht
zu seiner Bewußt-
machung

listischen Entwicklung her. Dieses korrespondiert
auch mit einem analogen Vorgang, aber mit
umgekehrtem Vorzeichen, der von der avantgardistischen

Kunst vollzogen wird: Vom utopischen
Modell, dessen Aufgabe es ist, eine Vorausschau
auf ein total auf Technik getrimmtes Universum zu
bieten, reduziert sich zu einem Anhängsel eben
jenes Universums, das auf dem Wege seiner
Verwirklichung ist; der Charakter der neuen
Avantgarden täuscht niemanden über ihre wirklichen
Absichten.

Eine mögliche Bemühung der Avantgarde,
die Architektur wieder zu entdecken - wie das im
Verlauf der sechziger Jahre geschah - und sich
heute wieder der Aufgabe zuzuwenden, die
analytischen Instrumente der Kommunikationswissenschaft

(es kommt hier nicht einmal darauf an,
mit welcher Oberflächlichkeit oder Näherung)
wieder zu gebrauchen, würde bedeuten, einen
Graben auszuheben zwischen einigen neuen
Erfahrungen und der traditionellen Utopie der
modernen Bewegung und gleichzeitig die Diskussion
den gleichen Widersprüchen zuzuführen, mit
welchen sich schon der russische Formalismus
herumschlagen mußte (und deshalb ist es kein
Zufall, daß sich die westliche Kritik in so obstinater

und unkritischer Weise der Wiederaufwertung
der Erfahrungen der russischen Avantgarde

hingibt). Aber andererseits bedeutet die
Rückführung der Architektur auf einen «zweideutigen
Gegenstand», innerhalb dieses vollkommenen
Merz-Baues, den die heutige Stadt darstellt, die
vorbehaltlose Annahme der geringen und nur
dem Überbau zugeordneten Rolle, den die heutige

kapitalistische Nutzung des Bodens einem
lediglich ideologischen Phänomen übrigläßt, wie
es die Architektur ist.

Darüber muß man sich nicht moralisch
empören, vielmehr soll man sich darüber wundern,
daß die Selbstkritik der Architektur nicht bis auf
den Grund vordringt und sich hinter neuen
ideologischen Schleiern verbergen muß, die sie sich
vom semiotischen Approach leiht.

Dieses Phänomen erklärt sich leicht: mit den
Mitteln der Semiotik geht die Architektur auf die
Suche nach dem durch sie Dargestellten in dem
beängstigenden Gefühl, irgendeinen Inhalt
verloren zu haben. Hier wird der Widerspruch klar:
eine Architektur, welche die Reduktion der eigenen

Elemente auf ein reines Zeichen geerbt hat
und die Konstruktion ihrer eigenen Struktur als
eine Gesamtheit tautologischer Beziehungen,
welche sie, in der Sprache der Informationstheorie,

in einer höchsten «negativen Entropie» auf
sich selbst zurückführen, kann nicht für sich
beanspruchen, mit dem Mittel analytischer
Techniken, welche ihren Ausgangspunkt gerade von
der Anwendung neopositivistischerTheorien
nehmen, andere Bedeutungen wiederherzustellen.

Eine ausgesprochen strukturalistische Kritik
wird nie dazu gelangen, den Sinn eines Werkes
zu «erklären»: sie wird sich darauf beschränken,
es zu beschreiben, da sie lediglich eine Logik zur
Verfügung hat, die auf die Paare ja/nein, korrekt/
unkorrekt gegründet ist, darin analog der
mathematischen Logik, welche die Funktionen eines
Elektronengehirns führt. (Nicht zufällig bezieht
sich Max Bense direkt auf die Texte von R. S.
Hartmann über die mathematische Messung des
Wertes.) Die technologische Ästhetik öffnet mit
anderen Worten sicherlich die Türen für eine
Architektur ex machina, aber die Logik der Automation

führt, auch in Abwesenheit des Eingriffs
einer Rechenmaschine in den Entwurf, schon die

Der Strukturalismus
müßte sich selber als
Instrument der
Technologie darstellen:
indessen

sorgen die Semiotik
und der Kult der
Ambiguität dafür, daß
sich der Mensch, der
doch nur ein Verwalter
ist, als Empfänger von
Information vorkommt

Nicht eine zu
technischen Zwecken
manipulierbare Sprache,
sondern eine Kritik zu
schaffen tut not, die von
außen und mit
unanpaßbaren Mitteln
vorgeht

Strukturen der Gestaltungsprozesse eines
Kunstwerkes in der Epoche seiner technischen
Wiederholbarkeit. Die Bilder, welche Moholy Nagy 1921
über das Telephon machte, sind nicht nur eine
Vorweg nah meder heutigen programmierten Montage

in der hochindustrialisierten Architektur,
sondern erklären auch ganz die Existenzbedingungen

eines Werkes, das nicht, wie es Adorno
möchte, zu einer regressiven Utopie, zu «non-
sens» wird im «Bewußtsein» der eigenen
Entfremdung.

Es gibt also nur einen einzigen Beitrag, den
ein konsequenter Strukturalismus der heutigen
Architektur und den Künsten anbieten kann: die
genaue Dimension der eigenen ideologischen
Funktionalität in der Welt der kapitalistischen
Entwicklung und in der Welt der Integration.

Es ist genau das, was die Architektur nicht
annehmen will und nicht kann und was der
Strukturalismus selbst - in der Vielfalt seiner verschiedenen

Erscheinungsweisen - nicht als seine
eigene Aufgabe anzuerkennen gesonnen ist.
Denn die Semiotik selbst, auch in ihren komplexen

Verbindungen mit der strukturalistischen
Methode, versteht sich heute als Ideologie, genauer
als Ideologie der Kommunikation. In der Welt der
Entwicklung sind der Einzelne und die
Öffentlichkeit notwendig die Verbindung eines Bündels
der Kommunikation, sowohl um jeden eventuellen

Bruch zu heilen, um jeden Gegensatz zu
vernarben, als auch um den eigenen Widerspruch
produktiv zu machen: in diesem Sinne entspricht
die Verherrlichung der Ambiguität voll dem
Projekt, welches das Publikum als Protagonisten der
städtischen Welt sieht, von der es verwaltet ist.
(Wirsollten in dieser Hinsichtdie Beobachtungen
von Bense nicht unterschätzen über die Analogie
der Farbtexturen der informellen Malerei mit den
Geschwindigkeitstexturen einer städtischen
Landschaft; siehe M. Bense, « Urbanismus und Semiotik»,

in: «Einführung in die Informationstheoretische
Ästhetik», Rowohlt Taschenbuch-Verlag,

Hamburg 1969, II, S. 136.)
So sind wir zu dem Thema zurückgekehrt, bei

welchem wir begonnen haben: Es genügt nicht,
künstlich die Sprache des Kapitalverwertungsplans

zu erzeugen, sondern es ist notwendig,
diese zu einem Gegenstand des gesellschaftlichen

Nutzens zu machen; man muß das Publikum

in das Bild der Entwicklung eintauchen, in
die Stadt als das programmierte Netz der
Kommunikationen, deren Gegenstand immer die
«Notwendigkeit» des kapitalistischen
Integrationsplans ist (dazu tönen die Analysen eines
Meyer recht deutlich). Es ist also nicht erlaubt,
sich zu fragen, ob die analytischen Techniken der
Sprache im Abstrakten zu einer historischen
Forschung umfunktionalisiert werden können: von
unserem Gesichtspunkt aus wird nur die Eignung
geprüft, davon einige Parameter für eine Kritik zu
gebrauchen, die gewollt «außerhalb» des
betrachteten Werkes, gewollt «unangepaßt» ist.
Nachdem wir so die tröstliche Umarmung von
Marxismus und Strukturalismus ausgeschlossen
haben, bleibt uns noch eine Gegebenheit: auch
die Ideologie, in ihrer ganzen Unwirksamkeit,
besitzt eine eigene Struktur, eine historische und
vergängliche wie alle Strukturen. Ihre spezifischen
Kennzeichen ans Licht zu heben und den Grad
ihrer Eignung im Hinblick auf allgemeine Ziele zu
bewerten, welche die herrschenden Kräfte sich in
den entscheidenden Phasen ihrer Entwicklung
vornehmen, ist der einzige Beitrag, den eine nicht
nur beschreibende Kritik heute anbieten kann.

692


	Die Aussage der Architektur : werk-Umfrage über Architektur und Semiotik - Teil 3

