
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 52 (1965)

Heft: 4: Tourismus

Artikel: Votivbilder der Innerschweiz

Autor: Tobler, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-40448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-40448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151 WalterTobier Votivbilder der Innerschweiz

11.. HlHa... g.u w.j, ;^jrgTT,'^rr.y.¦«^-"f-w

rr,* i
l#v ^

Niß iX

's ii 1*

¦•ix-

XsXx-

¦

'¦' ¦¦¦¦¦¦ J

Muttergottes-Dank einer Familie, 1661. Wallfahrtskapelle Maria-Rickenbach

Notre-Dame - Reconnaissance d'une famille, 1661. Maria-Rickenbach,
chapelle de pelerinages
Holy Virgin - Thank offering of a family, 1661. Maria-Rickenbach
pilgrimage chapel

Muttergottes, Bruder Klaus - Errettung aus Seenot, 1673. Kapelle Maria-
Ridli, Beckenried
Notre-Dame, saint Nicolas de Fluh - Assistance dans a tempete, 1673.

Chapelle Maria-Ridli, Beckenried
Holy Virgin, Brother Nicholas - Rescue from drowning, 1673. Maria-Ridli
Chapel, Beckenried

¦. :i:Xi ' ¦ SS' 'X'if, ;.

i ix

i y « .1

ypr- ¦¦¦¦•.¦¦¦y..iyxxyyi;..i,irty

iXZXX"""

__¦_¦

.->
.VOTO L.LLLL.

Den Brauch, an besonderen Stätten der Gottheit Weihegaben
darzubringen in der Absicht, für erfüllte Bitten und gewährte
Gnaden den Dank abzustatten oder um überirdische Hilfe zu

flehen, kennen sowohl die Antike wie fast alle außerchristlichen

Religionen. Auch im christlichen Volksglauben hat diese

religiöse Übung eifrige Pflege gefunden. Während die Votivgaben

im Mittelalter wohl im wesentlichen figürlich-plastisch
waren, erscheint erst an der Schwelle zur Neuzeit (Stifterbilder

der Renaissance) das gemalte Bild: die Votivtafel. Die
ersten Votivbil der stehen ganz unter dem Einfluß derMirakelbilder
der neuaufblühenden Wallfahrtsorte, die zwar nicht im engeren
Sinne als Votive, das heißt als persönliche Dankesurkunden
erhörter Pilger, angesprochen werden dürfen, inhaltlich,
gedanklich aber die Vorläufer der wirklichen Votivbilder sind.
Erst im 17. Jahrhundert setzte der Votivbilderbrauch im großen
ein, entfaltete sich zur Blüte im 18. Jahrhundert, um dann aus
volksbarocker Überlieferung den größten Teil des 19. Jahrhunderts

noch nachzuleben. Das Entstehen vieler neuer und
besonders volkstümlicher Gnadenstätten im Zusammenhang mit
dem beispiellosen Aufschwung des Wallfahrtswesens seit der

Gegenreformation und durch sie gab hiezu die entscheidenden
Impulse.
In den ländlichen Wallfahrtskapellen bedecken die Votivbilder
häufig ganze Wände oder sind zumindest auf der Rückseite
unter der Empore, noch häufiger aber im Vorzeichen
angebracht. Solche Votivwände wirken wie ein aufgeschlagenes
Bilderbuch, in dem man die unzähligen Arten menschlichen
Ungemachs immer wieder neu anschauen kann. Dabei stehen
die verschiedensten Krankheiten stets an erster Stelle, so daß

wir immer wieder Täfelchen finden, auf denen eine kranke

Person, im Bette liegend, gezeigt wird. Nicht selten ist dabei auch
die Art des Leidens sowie der ärztlichen Hilfe in irgendeiner
Form geschildert. Vor allem aber können wir vor den schlichten
Tafeln Unglücksfälle und Bedrängnisse aller Art miterleben:
bei dertäglichen Arbeit, auf der Reise, zu Wasser und zu Land,



152

d^t
L i.

My

i •!¦' t

.-• ¦.

W\ r
y..'
•*¦/ '¦¦¦¦ Se "'¦¦¦

& Mjl

ffi

k

in Kriegsläuften, Schlachten und bei Gewalttaten; immer ist
der Mensch Bedrohungen ausgesetzt, aus denen ihm durch
überirdische Instanzen wunderbar geholfen wird.
Der entscheidende Ausbau der innerschweizerischen
Sakrallandschaft als Hauptvoraussetzung intensiven Votivbrauch-
tums erfolgt seit der Gegenreformation und während des
Barocks. Wie überall in den katholischen Gegenden der Alpenländer,

so ist auch im Gebiet der Innerschweiz, besonders im
Zeitraum zwischen 1560 und 1630, ein erstaunliches Aufblühen
der alten neben der Entstehung etlicher neuer Wallfahrten
feststellbar.

1580 kann als eine Art Stichjahr gelten für die zahlreichen frommen

Stiftungen in Kirchen und Kapellen im Sinne des
traditionsbewußten Festhaltens am herkömmlichen alten Glauben.
So beginnt man unter anderem damals an den wichtigsten
Wallfahrtsorten (Einsiedeln, Maria Sonnenberg und Nieder-
rickenbach), das Gnadenbild prunkvoll zu bekleiden nach der
Mode der spanischen Hoftracht. Durch den neu einsetzenden
Wallfahrtsbetrieb finden religiöse Bildgegenstände überhaupt
erstmals weiteste Verbreitung im Volke. Dies führte zum
allmählichen Aufblühen einer hauptsächlich den Devotionalien
verpflichteten religiösen Hauskunst, die dann im 18. Jahrhundert

und bis gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts ihren Höhepunkt

erreicht.
Die starken gegenreformatorischen Strömungen seit der
Visitation des Karl Borromäus waren dazu angetan, beim
innerschweizerischen Volk das Vertrauen in den Schutz und die
Hilfskraft Marias und der Heiligen noch zu stärken. Parallel zum
Aufschwung der Marienverehrung kommen im Gefolge neuer
Orden neue Volksheilige und neue Kultformen auf.

Die sichtbare Verehrung des Göttlichen in der Landschaft, wie
es sich in religiösen Gedenkzeichen der verschiedensten Art,
vom Kreuz bis zum Bildstock, äußert, wirkt nach bis heute. Und

es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn zum Beispiel das Land

Schwyz, mit seinen rund zwanzig Kirchen und Kapellen allein
um den Hauptflecken herum, als die ausgesprochenste
Sakrallandschaft der Schweiz gilt.
Da Einsiedeln beim Franzoseneinfall von 1798 seine sämtlichen
Tafeln vor 1800 einbüßte, hängen heute die meisten Votivbilder
in nidwaldnerischen und urnerischen Wallfahrtskirchen (Nie-
derrickenbach, Ridlikapelle bei Beckenried, Seelisberg und

Riedertal). In Niederrickenbach, dem bedeutendsten
innerschweizerischen Nahwallfahrtsort außer Einsiedeln, finden sich
Votivtafeln in einzigartig geschlossener Kontinuität vom 17.

Jahrhundert bis zur Gegenwart.
Die Votivbildmalerei blüht in der Innerschweiz von der Mitte
des 17. Jahrhunderts bis Ende des 19. Jahrhunderts. Erste
Belege finden sich dort gut hundert Jahre nach dem frühesten
Bildzeugnis dieser Art in Mariastein (Solothurn). Wie überall
so gedieh auch hier die «Täfelimalerei» im Schatten der großen

Kunst, von keiner besonders renommierten Künstlerpersönlichkeit

inhaltlich oder formal entscheidend beeinflußt. Die
innere Form solcher angewandter Zweckkunst bleibt weniger
berührt vom Stil- und Geschmackswandel. Sie lebt aus dem
inneren Anliegen der Gläubigen und aus dem transzendenten
Verlöbnisakt heraus.
Die Votivbilddarbringung (Spende) läßt sich bezüglich ihrer
zeitlichen Verteilung am besten am Beispiel von Seelisberg
verfolgen, wo sie stets durch Wallfahrtspriester aufmerksame
Pflege fand. Laut Tafelbestand ergibt sich dort, wie anderswo



153 Votivbilder der Innerschweiz

SS

&

.i,:::~'l5SSE..

i\£ wxa*

<*

3
Muttergottes - Bergsturz und Überschwemmung, 1764. Kapelle Maria-
Ridli, Beckenried
Notre-Dame - Eboulement et inondation, 1764. Chapelle Maria-Ridli,
Beckenried
Holy Virgin - Landslip and flood, 1764. Maria-Ridli Chapel, Beckenried

Pietä, hl. Franz - Dank einer Familie, 1765. Aus der Wallfahrtskirche
Werthenstein. Privatbesitz
Pieta, saint Francois - Reconnaissance d'une famille, 1765. Provenance:
Werthenstein, chapelle de pelerinages. Propriete privee
Pietä, St. Francis - Thank offering of a family, 1765. From the Pilgrimage
Church Werthenstein. Private collection

Muttergottes, Bruder Klaus - Heilung von Augenkrankheit, 1818. Alte
Grabkapelle des Bruder Klaus, Sachsein
Notre-Dame, saint Nicolas de Fluh - Guerison oculistique, 1818.
Ancienne chapelle funeraire de saint Nicolas de Fluh, Sachsein
Holy Virgin, Brother Nicholas - Healing of eye disease, 1818. Old mor-
tuary chapel of St. Nicholas, Sachsein

auch, für das 19. Jahrhundert mit 546 Stück ein absoluter Höhepunkt

dieses Brauchtums. Dem gegenüber stehen bisher 92

Stück im 20. Jahrhundert, 16 Stück für das 18. Jahrhundert und
5 Stück für das 17. Jahrhundert.
Soziologisch gesehen, sind Votivbilder insofern als Werke und
Äußerungen der Volkskunst anzusprechen, als allmählich das
ländliche Handwerk und Bauerntum Träger dieser Kunstübung
geworden sind. Wie bei der Hinterglasmalerei und der
angewandten Kunst im Schreiner- oder Hafnerhandwerk, so erlebt
auch die Votivtafelmalerei, gefördert vom wirtschaftlichen
Aufstieg der ländlichen Besitzerschicht, ihre Hochblüte im
sogenannten Volksbarock des ausgehenden 18. und frühen 19.

Jahrhunderts.

Im Sinne des volkstümlichen Verständnisses breiterer Schichten

machte natürlich auch das Votivbild einen Gestaltwandel
durch, der in der Innerschweiz auffällt, wenn man die frühesten
noch erhaltenen Tafeln mit denen des 19. Jahrhunderts
vergleicht. Aus dem idealisierenden, bühnenmäßigen Bildraum
wird allmählich, unter Zuhilfenahme realistischer Stilmittel, ein
aktueller Bewegungs- oder Lebensraum, in dem sich das mehr
oder weniger dramatische Geschehen abspielt.
Gerade für eine derart religiös gebundene Bildgattung ist die
Ausbildung von typischen, traditionellen Formen in der
Bildgestaltung wichtig. Auffallend erscheint da in erster Linie die
strenge Abgrenzung zwischen himmlischer und irdischer
Sphäre, welche mit Hilfe von Zeichen oder von Ausdruckswerten

geschieht; so, wenn zum Beispiel eine Wolke oder Man-
dorla als Sitz der heiligen Person dient und oft durch ein Lichtloch

der Gnadenstrahl auf den Bittsteller fällt. Dann vor allem
auch das stets wiederkehrende Prinzip der Dreiheit im Bildaufbau,

welches sich aus der Anordnung der Oranten (Bittsteller),
des Gnadenobjekts (Unfalls- oder Krankheitssituation) und der
hilfreichen Instanz ergibt.
Trotz dieser durch Tradition und Gemeinschaft bestimmten
Bindung an eine nur geringfügig variierbare Motivgruppierung
mit oft schlagwortartiger Symbolgestaltung herrscht aber doch
eine gewisse Freiheit und relative Unbekümmertheit im
Darstellerischen. Dies macht den Reiz der Votivbilder als Denkmäler

der Volkskunst aus; er äußert sich auch in der Vielfalt
verschiedenartiger Tafeln, welche dem freien, von einheitlichen
Stilbegriffen unabhängigen Gestaltungsbedürfnis so vieler Vo-
tanten entspricht. So strahlen denn manche Tafeln unverbildete,

köstliche Naivität und rührende kindliche Unbeholfenheit
aus. Formal äußert sich die Tatsache, daß Bauernkunst niemals
nur durch den Landmann, sondern mindestens so häufig für
die Bauern entsteht, auch darin, daß parallel zur gleichzeitigen,
der Stilkunst früher näher stehenden Möbelmalerei eine intensive

rokokohafte Aufhellung das dunkle, strenge Kolorit des 17.

Jahrhunderts ablöst. Ältere Votivtafeln sind in der Regel mit
einem umfangreichen Text im Sinne der Mirakelbilder versehen;

dieser kann gemäß der Bildgestaltung in volkstümlich
abkürzender Prägnanz zur reinen Formel: Ex Voto, werden.
Dem entspricht als weiteres volkskünstlerisches
Kompositionsmerkmal eine oftmals starke Reduktion auf das für den
Votanten Wesentliche in der Darstellung, welche sich zuweilen

ganz ins Ornament auflöst; man denke etwa an den
typischen Konus des Gnadenbildes.
Die Größenverhältnisse der Personen und Sachen richten sich
nach der subjektiv betrachteten Wichtigkeit des Gegenstandes,
um den es bei dem Votationsakt (Verlöbnis) geht. So werden
zum Beispiel die geheilte Person, das gerettete Vieh oder die
vom Unglück bewahrte Wohnstätte übermäßig groß dargestellt.

Außer auf ganz modernen Votivbildern erscheinen die
Menschen daneben mit wenig subjektiven Merkmalen, streng
gebunden an den durch die Tracht markierten Stand. Anderseits

überraschen auch die Votivbilder immer wieder durch
einen oft drastischen Naturalismus in der Wiedergabe des

unglücklichen Geschehens. Darin äußert sich der ebenso



154

?V
> rf

ar»

*.#

7(,«;--. .•¦«•,;

/H V»

'"'OiWa

dringliche Wunsch des Volkes, alles genau aufgezeichnet und

dargestellt zu haben. Schön säuberlich werden die einzelnen
Fakten aneinandergereiht wie in einer Kindererzählung. Dieser

Haltung entspricht ebenfalls die Simultandarstellung,
unabhängig von der Einheit von Zeit, Ort und Handlung, ganz in der
naiven Art mittelalterlicher Legendenberichte.
Votivbilder sind ihrer Funktion nach sowohl «Urkunden des

Glaubens» als auch Äußerungen der Volkskunst. Sie lassen
sich mit geringen Ausnahmen als ein Produkt von Laienmalern
und malenden Dorfhandwerkern ansprechen. Volkskunst will
hier aber niemals im Sinne unpersönlicher Kunst aufgefaßt
sein, kommt doch der individuelle und persönliche Charakter
in der Formleistung gerade bei einer so stark dem religiösen
Bekenntnis verpflichteten Bildgattung immer wieder zur
Geltung. Individuelle Kräfte äußern sich ebenfalls auch hier im

innerschweizerischen Raum in einigen Meisterpersönlichkeiten,

die umweltvertraut und gemeinschaftsverpflichtet solche
Aufträge der Votanten fertigten.
Nach ihren spezifischen formalen Eigenheiten in der
Bildgestaltung (große ausdrucksvolle Köpfe und eigenartig hinweisende

Gebärden) können wir auf Grund ganz ähnlicher
Bildbestände an einzelnen Wallfahrtsorten für die Innerschweiz

hauptsächlich zwei anonyme Maler bezeichnen: die sogenannten

Meister von Niederrickenbach und von Emmetten. Ein

Vergleich mit zeitgenössischen Trachtenmalern läßt vielleicht den

Schluß zu, es handle sich um Kleinmeister aus den innern
Orten, welche um 1800 herum wirkten. Im obwaldnerischen
Gebiet um Kägiswil muß gleichzeitig ebenfalls ein Volkskünstler
Votivbildtypen gemalt haben.

Eindeutig dem Namen nach bekannt ist jedoch nur jener Maximus

Neil aus Altdorf, ein Gelegenheitskünstler, der den
Übernamen «Gäggimaler» getragen haben soll. Er signiert seine
meist auf Papier oder Karton gezeichneten, in sauberer Aqua-



155 Votivbilder der Innerschweiz

relltechnik ausgeführten «Helgen», denen wir in fast allen
Wallfahrtsorten rings um den Vierwaldstättersee begegnen,
meist mit M. N. auf der Rückseite. Ihres fragilen Materialcharakters

wegen sind sie viel mehr den Witterungseinflüssen
ausgesetzt als die in der Regel auf Holz oder Leinwand gemalten
Tafeln. Nicht nur weil sich in ihnen wichtige Belege für das
Votivbrauchtum erhalten haben, wäre ihr Schutz vor weiterer
Gefährdung (auch das «Aufräumen» im Zuge von
Kirchenrenovationen ist hier gemeint!) ein dringliches Gebot der
Notwendigkeit; es gibt darunter nämlich etliche entzückende peintres

naifs.
Gewiß haben auch noch andere in der Manier von Maximus
Neil gemalt, so daß sich die regionalkünstlerischen Einflußzonen

im Votivbildinventar mancher Wallfahrtsorte oft
überschneiden. So weisen zum Beispiel in Seelisberg die wenigen
noch vorhandenen älteren Stücke durch Malweise und Tracht
der dargestellten Personen mehr nach Nidwaiden als nach Uri.
Dank ihren bedeutenden Wallfahrtsstätten mit so vielen beredten

Zeugen innigen Vertrauens, meist in Form der «Täfeli»,
wie die Votivbilder hier genannt werden, kann die Innerschweiz
wohl als die votivreichste Gegend der Schweiz gelten. Fast alle
denkwürdigen Ereignisse rund um den Vierwaldstättersee fin¬

den ihren Niederschlag auch auf Votivbildern. Erwähnenswert
sei in diesem Zusammenhang unter anderem das sogenannte
Verbannungsbild der Innerschweizer Standeshäupter von
1799, welches an drei Wallfahrtsorten den Gnadenerweis
dokumentiert, sowie das Dankgemälde für die glückliche Heimkehr
des Urner Kontingentes aus der Grenzbesetzung von 1797,

dargebracht im Riedertal. Als große Ausnahme erscheint sogar
ein Votivbild signiert, nämlich dasjenige von der Unwetterkatastrophe

in Buochs, ein Werk des im Ausland berühmten
Landsmannes Johann Melchior Wyrsch.
Votivbilder sind sichtbare Bekenntnisse des Glaubens an
überirdische Hilfe in notvollen Grenzsituationen der menschlichen
Existenz. Sie sind geschaffen aus dem Erleben und für das
greifbare Verständnis des einfachen Mannes. Das bestimmt
außerdem ihren Wert als zuverlässige zeitgenössische
Bildquellen für die Trachten-, Haus- und Brauchtumsforschung.
Die Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde hat sich deshalb

schon vor 25 Jahren um die Inventarisation solch
eigenartiger Denkmäler des Volksglaubens und der Volkskunst
bemüht. Mögen diese meist schlichten, aber um so eindringlicheren

Bildzeugnisse sowohl der Volksmentalität als auch der
Imagerie populaire erhalten und geschätzt bleiben!

)«*^>

1

ii1

A

ifttpftlkf)htutuaturt -Teil?fiHrten 'öÄmrw

irn {turfrra cJHufrt mfm
wimie, fr Frr

uk .mm ft wirr jerjf|tJf

u. «4men.

mmm
'"¦: *

6

Muttergottes - Gewalttat beim Franzoseneinfall, 1798. Meister von Em-
metten. Kapelle Maria-Ridli, Beckenried
Notre-Dame - Voies de faits lors de l'invasion francaise, 1798. Maitre
de Emmetten. Chapelle Maria-Ridli, Beckenried
Holy Virgin -Outrage during French invasion, 1798. Master of Emmetten.
Maria-Ridli Chapel, Beckenried

Muttergottes - Brand eines Alpstalls, 1815. Meister von Niederricken-
bach. Wallfahrtskapelle Maria-Rickenbach
Notre-Dame - Incendie d'une etable dans un päturage, 1815. Maitre de
Niederrickenbach. Maria-Rickenbach, chapelle de pelerinages
Holy Virgin - Burning of a mountain stable, 1815. Master of
Niederrickenbach. Maria-Rickenbach pilgrimage chapel

8

Muttergottes - Sturz von einem Baum, 1826. Wallfahrtskapelle Maria-
Rickenbach
Notre-Dame - Chute d'un arbre, 1826. Maria-Rickenbach, chapelle de
pelerinages
Holy Virgin - Fall from a tree, 1826. Maria-Rickenbach pilgrimage chapel

Photos: 3, 5, 6, 8 Kurt Blum, Bern; 4 Tuggener, Zürich


	Votivbilder der Innerschweiz

