Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 52 (1965)

Heft: 4: Tourismus

Artikel: Votivbilder der Innerschweiz
Autor: Tobler, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-40448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-40448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

151

Walter Tobler

1

Muttergottes — Dank einer Familie, 1661. Wallfahrtskapelle Maria-Ricken-
bach

Notre-Dame - Reconnaissance d'une famille, 1661. Maria-Rickenbach,
chapelle de pélerinages

Holy Virgin - Thank offering of a family, 1661. Maria-Rickenbach pil-
grimage chapel

2

Muttergottes, Bruder Klaus — Errettung aus Seenot, 1673. Kapelle Maria-
Ridli, Beckenried

Notre-Dame, saint Nicolas de Fluh - Assistance dans a tempéte, 1673.
Chapelle Maria-Ridli, Beckenried

Holy Virgin, Brother Nicholas - Rescue from drowning, 1673. Maria-Ridli
Chapel, Beckenried

Votivbilder der Innerschweiz

Den Brauch, an besonderen Statten der Gottheit Weihegaben
darzubringen in der Absicht, fir erfillte Bitten und gewéhrte
Gnaden den Dank abzustatten oder um Uberirdische Hilfe zu
flehen, kennen sowoh! die Antike wie fast alle auBerchristli-
chen Religionen. Auch im christlichen Volksglauben hat diese
religiose Ubung eifrige Pflege gefunden. Wahrend die Votiv-
gaben im Mittelalter wohl im wesentlichen figlrlich-plastisch
waren, erscheint erst an der Schwelle zur Neuzeit (Stifterbil-
der der Renaissance) das gemalte Bild: die Votivtafel. Die er-
sten Votivbilder stehen ganz unter dem EinfluB der Mirakelbilder
der neuaufblihenden Wallfahrtsorte, die zwar nicht im engeren
Sinne als Votive, das hei3t als personliche Dankesurkunden
erhérter Pilger, angesprochen werden durfen, inhaltlich, ge-
danklich aber die Vorlaufer der wirklichen Votivbilder sind.
Erstim 17. Jahrhundert setzte der Votivbilderbrauch im groBen
ein, entfaltete sich zur Bliite im 18. Jahrhundert, um dann aus
volksbarocker Uberlieferung den groBten Teil des 19. Jahrhun-
derts noch nachzuleben. Das Entstehen vieler neuer und be-
sonders volkstiimlicher Gnadenstatten im Zusammenhang mit
dem beispiellosen Aufschwung des Wallfahrtswesens seit der
Gegenreformation und durch sie gab hiezu die entscheidenden
Impulse.

In den landlichen Wallfahrtskapellen bedecken die Votivbilder
haufig ganze Wande oder sind zumindest auf der Riickseite
unter der Empore, noch haufiger aber im Vorzeichen ange-
bracht. Solche Votivwande wirken wie ein aufgeschlagenes
Bilderbuch, in dem man die unzahligen Arten menschlichen
Ungemachs immer wieder neu anschauen kann. Dabei stehen
die verschiedensten Krankheiten stets an erster Stelle, so daB
wir immer wieder Tafelchen finden, auf denen eine kranke Per-
son, im Bette liegend, gezeigt wird. Nicht selten ist dabei auch
die Art des Leidens sowie der arztlichen Hilfe in irgendeiner
Form geschildert. Vor allem aber konnen wir vor den schlichten
Tafeln Ungliicksfalle und Bedrangnisse aller Art miterleben:
bei der taglichen Arbeit, auf der Reise, zu Wasser und zu Land,



in Kriegslauften, Schlachten und bei Gewalttaten; immer ist
der Mensch Bedrohungen ausgesetzt, aus denen ihm durch
Uberirdische Instanzen wunderbar geholfen wird.

Der entscheidende Ausbau der innerschweizerischen Sakral-
landschaft als Hauptvoraussetzung intensiven Votivbrauch-
tums erfolgt seit der Gegenreformation und wahrend des Ba-
rocks. Wie uberall in den katholischen Gegenden der Alpen-
lander, so ist auch im Gebiet der Innerschweiz, besonders im
Zeitraum zwischen 1560 und 1630, ein erstaunliches Aufbliihen
der alten neben der Entstehung etlicher neuer Wallfahrten fest-
stellbar.

1580 kann als eine Art Stichjahr gelten fiir die zahlreichen from-
men Stiftungen in Kirchen und Kapellen im Sinne des tradi-
tionsbewuBten Festhaltens am herkommlichen alten Glauben.
So beginnt man unter anderem damals an den wichtigsten
Wallfahrtsorten (Einsiedeln, Maria Sonnenberg und Nieder-
rickenbach), das Gnadenbild prunkvoll zu bekleiden nach der
Mode der spanischen Hoftracht. Durch den neu einsetzenden
Wallfahrtsbetrieb finden religiose Bildgegensténde tiberhaupt
erstmals weiteste Verbreitung im Volke. Dies flihrte zum all-
mahlichen Aufblihen einer hauptsachlich den Devotionalien
verpflichteten religiosen Hauskunst, die dann im 18. Jahrhun-
dert und bis gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts ihren Hohe-
punkt erreicht.

Die starken gegenreformatorischen Stromungen seit der Visi-
tation des Karl Borroméus waren dazu angetan, beim inner-
schweizerischen Volk das Vertrauen in den Schutz und die
Hilfskraft Marias und der Heiligen noch zu stérken. Parallel zum
Aufschwung der Marienverehrung kommen im Gefolge neuer
Orden neue Volksheilige und neue Kultformen auf.

4

Die sichtbare Verehrung des Géttlichen in der Landschaft, wie
es sich in religiosen Gedenkzeichen der verschiedensten Art,
vom Kreuz bis zum Bildstock, auBBert, wirkt nach bis heute. Und
es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn zum Beispiel das Land
Schwyz, mit seinen rund zwanzig Kirchen und Kapellen allein
um den Hauptflecken herum, als die ausgesprochenste Sakral-
landschaft der Schweiz gilt.

Da Einsiedeln beim Franzoseneinfall von 1798 seine samtlichen
Tafeln vor 1800 einbiiBte, hangen heute die meisten Votivbilder
in nidwaldnerischen und urnerischen Wallfahrtskirchen (Nie-
derrickenbach, Ridlikapelle bei Beckenried, Seelisberg und
Riedertal). In Niederrickenbach, dem bedeutendsten inner-
schweizerischen NahwallfahrtsortauBer Einsiedeln, finden sich
Votivtafeln in einzigartig geschlossener Kontinuitat vom 17.
Jahrhundert bis zur Gegenwart.

Die Votivbildmalerei bliiht in der Innerschweiz von der Mitte
des 17. Jahrhunderts bis Ende des 19. Jahrhunderts. Erste Be-
lege finden sich dort gut hundert Jahre nach dem friithesten
Bildzeugnis dieser Art in Mariastein (Solothurn). Wie (iberall
so gedieh auch hier die « Tafelimalerei» im Schatten der gro-
Ben Kunst, von keiner besonders renommierten Kiinstlerper-
sonlichkeit inhaltlich oder formal entscheidend beeinflut. Die
innere Form solcher angewandter Zweckkunst bleibt weniger
bertihrt vom Stil- und Geschmackswandel. Sie lebt aus dem
inneren Anliegen der Glaubigen und aus dem transzendenten
Verlobnisakt heraus.

Die Votivbilddarbringung (Spende) 1aBt sich bezlglich ihrer
zeitlichen Verteilung am besten am Beispiel von Seelisberg
verfolgen, wo sie stets durch Wallfahrtspriester aufmerksame
Pflege fand. Laut Tafelbestand ergibt sich dort, wie anderswo



153

3

Muttergottes - Bergsturz und Uberschwemmung, 1764. Kapelle Maria-
Ridli, Beckenried

Notre-Dame — Eboulement et inondation, 1764. Chapelle Maria-Ridli,
Beckenried

Holy Virgin - Landslip and flood, 1764. Maria-Ridli Chapel, Beckenried

4

Pieta, hl. Franz - Dank einer Familie, 1765. Aus der Wallfahrtskirche
Werthenstein. Privatbesitz

Piéta, saint Francois - Reconnaissance d’'une famille, 1765. Provenance:
Werthenstein, chapelle de pélerinages. Propriété privée

Pieta, St.Francis ~ Thank offering of a family, 1765. From the Pilgrimage
Church Werthenstein. Private collection

5

Muttergottes, Bruder Klaus - Heilung von Augenkrankheit, 1818. Alte
Grabkapelle des Bruder Klaus, Sachseln

Notre-Dame, saint Nicolas de Fluh - Guérison oculistique, 1818, An-
cienne chapelle funéraire de saint Nicolas de Fluh, Sachseln

Holy Virgin, Brother Nicholas - Healing of eye disease, 1818. Old mor-
tuary chapel of St.Nicholas, Sachseln

Votivbilder der Innerschweiz

auch, flr das 19. Jahrhundert mit 546 Stiick ein absoluter Héhe-
punkt dieses Brauchtums. Dem gegeniiber stehen bisher 92
Stiick im 20. Jahrhundert, 16 Stiick fir das 18. Jahrhundert und
5 Stuck fur das 17. Jahrhundert.

Soziologisch gesehen, sind Votivbilder insofern als Werke und
AuBerungen der Volkskunst anzusprechen, als allmahlich das
landliche Handwerk und Bauerntum Trager dieser Kunstiibung
geworden sind. Wie bei der Hinterglasmalerei und der ange-
wandten Kunst im Schreiner- oder Hafnerhandwerk, so erlebt
auch die Votivtafelmalerei, geférdert vom wirtschaftlichen Auf-
stieg der landlichen Besitzerschicht, ihre Hochbliite im soge-
nannten Volksbarock des ausgehenden 18.und frithen 19. Jahr-
hunderts.

Im Sinne des volkstimlichen Verstandnisses breiterer Schich-
ten machte natirlich auch das Votivbild einen Gestaltwandel
durch, derin der Innerschweiz auffallt, wenn man die friihesten
noch erhaltenen Tafeln mit denen des 19. Jahrhunderts ver-
gleicht. Aus dem idealisierenden, bihnenmaBigen Bildraum
wird allméahlich, unter Zuhilfenahme realistischer Stilmittel, ein
aktueller Bewegungs- oder Lebensraum, in dem sich das mehr
oder weniger dramatische Geschehen abspielt.

Gerade fiir eine derart religios gebundene Bildgattung ist die
Ausbildung von typischen, traditionellen Formen in der Bild-
gestaltung wichtig. Auffallend erscheint da in erster Linie die
strenge Abgrenzung zwischen himmlischer und irdischer
Sphare, welche mit Hilfe von Zeichen oder von Ausdruckswer-
ten geschieht; so, wenn zum Beispiel eine Wolke oder Man-
dorla als Sitz der heiligen Person dient und oft durch ein Licht-
loch der Gnadenstrahl auf den Bittsteller fallt. Dann vor allem
auch das stets wiederkehrende Prinzip der Dreiheit im Bildauf-
bau, welches sich aus der Anordnung der Oranten (Bittsteller),
des Gnadenobjekts (Unfalls- oder Krankheitssituation) und der
hilfreichen Instanz ergibt.

Trotz dieser durch Tradition und Gemeinschaft bestimmten
Bindung an eine nur geringfligig variierbare Motivgruppierung
mit oft schlagwortartiger Symbolgestaltung herrscht aber doch
eine gewisse Freiheit und relative Unbekiimmertheit im Dar-
stellerischen. Dies macht den Reiz der Votivbilder als Denk-
maler der Volkskunst aus; er duBert sich auch in der Vielfalt
verschiedenartiger Tafeln, welche dem freien, von einheitlichen
Stilbegriffen unabhéngigen Gestaltungsbediirfnis so vieler Vo-
tanten entspricht. So strahlen denn manche Tafeln unverbilde-
te, kostliche Naivitat und rihrende kindliche Unbeholfenheit
aus. Formal auBBert sich die Tatsache, da3 Bauernkunst niemals
nur durch den Landmann, sondern mindestens so haufig fir
die Bauern entsteht, auch darin, daB parallel zur gleichzeitigen,
der Stilkunst friiher naher stehenden Mébelmalerei eine inten-
sive rokokohafte Aufhellung das dunkle, strenge Kolorit des 17.
Jahrhunderts ablést. Altere Votivtafeln sind in der Regel mit
einem umfangreichen Text im Sinne der Mirakelbilder verse-
hen; dieser kann gemaB der Bildgestaltung in volkstiimlich
abkirzender Pragnanz zur reinen Formel: Ex Voto, werden.
Dem entspricht als weiteres volkskiinstlerisches Komposi-
tionsmerkmal eine oftmals starke Reduktion auf das fiir den
Votanten Wesentliche in der Darstellung, welche sich zuwei-
len ganz ins Ornament auflést; man denke etwa an den typi-
schen Konus des Gnadenbildes.

Die GroBenverhaltnisse der Personen und Sachen richten sich
nach der subjektiv betrachteten Wichtigkeit des Gegenstandes,
um den es bei dem Votationsakt (Verl6bnis) geht. So werden
zum Beispiel die geheilte Person, das gerettete Vieh oder die
vom Ungliick bewahrte Wohnstatte tibermaBig groB darge-
stellt. AuBBer auf ganz modernen Votivbildern erscheinen die
Menschen daneben mit wenig subjektiven Merkmalen, streng
gebunden an den durch die Tracht markierten Stand. Ander-
seits Uberraschen auch die Votivbilder immer wieder durch
einen oft drastischen Naturalismus in der Wiedergabe des
ungliicklichen Geschehens. Darin auBert sich der ebenso



154

dringliche Wunsch des Volkes, alles genau aufgezeichnet und
dargestellt zu haben. Schén sauberlich werden die einzelnen
Fakten aneinandergereiht wie in einer Kindererzahlung. Dieser
Haltung entspricht ebenfalls die Simultandarstellung, unab-
hangig von der Einheit von Zeit, Ort und Handlung, ganz in der
naiven Art mittelalterlicher Legendenberichte.

Votivbilder sind ihrer Funktion nach sowohl «Urkunden des
Glaubens» als auch AuBerungen der Volkskunst. Sie lassen
sich mit geringen Ausnahmen als ein Produkt von Laienmalern
und malenden Dorfhandwerkern ansprechen. Volkskunst will
hier aber niemals im Sinne unpersénlicher Kunst aufgefaBt
sein, kommt doch der individuelle und persénliche Charakter
in der Formleistung gerade bei einer so stark dem religiésen
Bekenntnis verpflichteten Bildgattung immer wieder zur Gel-
tung. Individuelle Krafte auBern sich ebenfalls auch hier im
innerschweizerischen Raum in einigen Meisterpersonlichkei-
ten, die umweltvertraut und gemeinschaftsverpflichtet solche
Auftrage der Votanten fertigten.

Nach ihren spezifischen formalen Eigenheiten in der Bildge-
staltung (groBe ausdrucksvolle Képfe und eigenartig hinwei-
sende Gebarden) kénnen wir auf Grund ganz ahnlicher Bild-
bestande an einzelnen Wallfahrtsorten fir die Innerschweiz
hauptséachlich zwei anonyme Maler bezeichnen: die sogenann-
ten Meister von Niederrickenbach und von Emmetten. Ein Ver-
gleich mit zeitgendssischen Trachtenmalern 148t vielleicht den
SchluB zu, es handle sich um Kleinmeister aus den innern Or-
ten, welche um 1800 herum wirkten. Im obwaldnerischen Ge-
biet um Kagiswil muB gleichzeitig ebenfalls ein Volkskiinstler
Votivbildtypen gemalt haben.

Eindeutig dem Namen nach bekannt ist jedoch nur jener Maxi-
mus Nell aus Altdorf, ein Gelegenheitskiinstler, der den Uber-
namen «Gaggimaler» getragen haben soll. Er signiert seine
meist auf Papier oder Karton gezeichneten, in sauberer Aqua-



155

relltechnik ausgefiihrten «Helgen», denen wir in fast allen
Wallfahrtsorten rings um den Vierwaldstattersee begegnen,
meist mit M. N. auf der Riickseite. lhres fragilen Materialcha-
rakters wegen sind sie viel mehr den Witterungseinfliissen aus-
gesetzt als die in der Regel auf Holz oder Leinwand gemalten
Tafeln. Nicht nur weil sich in ihnen wichtige Belege fiir das
Votivbrauchtum erhalten haben, ware ihr Schutz vor weiterer
Gefahrdung (auch das «Aufraumen» im Zuge von Kirchen-
renovationen ist hier gemeint!) ein dringliches Gebot der Not-
wendigkeit; es gibt darunter ndmlich etliche entziickende pein-
tres naifs.

Gewi3 haben auch noch andere in der Manier von Maximus
Nell gemalt, so daB sich die regionalkiinstlerischen EinfluB-
zonen im Votivbildinventar mancher Wallfahrtsorte oft tiber-
schneiden. So weisen zum Beispiel in Seelisberg die wenigen
noch vorhandenen éalteren Stiicke durch Malweise und Tracht
der dargestellten Personen mehr nach Nidwalden als nach Uri.
Dankihren bedeutenden Wallfahrtsstatten mit so vielen bered-
ten Zeugen innigen Vertrauens, meist in Form der «Tafeli,
wie die Votivbilder hier genannt werden, kann die Innerschweiz
wobhl als die votivreichste Gegend der Schweiz gelten. Fastalle
denkwiirdigen Ereignisse rund um den Vierwaldstattersee fin-

Votivbilder der Innerschweiz

den ihren Niederschlag auch auf Votivbildern. Erwdhnenswert
sei in diesem Zusammenhang unter anderem das sogenannte
Verbannungsbild der Innerschweizer Standesh&upter von
1799, welches an drei Wallfahrtsorten den Gnadenerweis doku-
mentiert, sowie das Dankgemalde fiir die gliickliche Heimkehr
des Urner Kontingentes aus der Grenzbesetzung von 1797, dar-
gebracht im Riedertal. Als groBe Ausnahme erscheint sogar
ein Votivbild signiert, namlich dasjenige von der Unwetterkata-
strophein Buochs, ein Werk des im Ausland beriihmten Lands-
mannes Johann Melchior Wyrsch.

Votivbilder sind sichtbare Bekenntnisse des Glaubens an liber-
irdische Hilfe in notvollen Grenzsituationen der menschlichen
Existenz. Sie sind geschaffen aus dem Erleben und fiir das
greifbare Verstandnis des einfachen Mannes. Das bestimmt
auBerdem ihren Wert als zuverlassige zeitgendssische Bild-
quellen fiir die Trachten-, Haus- und Brauchtumsforschung.
Die Schweizerische Gesellschaft fir Volkskunde hat sich des-
halb schon vor 25 Jahren um die Inventarisation solch eigen-
artiger Denkméler des Volksglaubens und der Volkskunst be-
miiht. Mégen diese meist schlichten, aber um so eindringliche-
ren Bildzeugnisse sowohl der Volksmentalitat als auch der
Imagerie populaire erhalten und geschétzt bleiben!

6

Muttergottes - Gewalttat beim Franzoseneinfall, 1798. Meister von Em-
metten. Kapelle Maria-Ridli, Beckenried

Notre-Dame - Voies de faits lors de l'invasion francaise, 1798. Maitre
de Emmetten. Chapelle Maria-Ridli, Beckenried

Holy Virgin —Outrage during French invasion, 1798. Master of Emmetten.
Maria-Ridli Chapel, Beckenried

7

Muttergottes -~ Brand eines Alpstalls, 1815. Meister von Niederricken-
bach. Wallfahrtskapelle Maria-Rickenbach

Notre-Dame - Incendie d'une étable dans un paturage, 1815. Maitre de
Niederrickenbach. Maria-Rickenbach, chapelle de pélerinages

Holy Virgin — Burning of a mountain stable, 1815. Master of Nieder-
rickenbach. Maria-Rickenbach pilgrimage chapel

8

Muttergottes - Sturz von einem Baum, 1826. Wallfahrtskapelle Maria-
Rickenbach

Notre-Dame - Chute d'un arbre, 1826. Maria-Rickenbach, chapelle de
pélerinages

Holy Virgin - Fall from a tree, 1826. Maria-Rickenbach pilgrimage chapel

Photos: 3, 5, 6, 8 Kurt Blum, Bern; 4 Tuggener, Ziirich



	Votivbilder der Innerschweiz

