
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 50 (1963)

Heft: 10: Zum 50jährigen Bestehen des Schweizerischen Werkbundes

Artikel: Architektur des Zufalls?

Autor: Schmidt, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-87115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-87115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Schmidt Architektur des Zufalls?

Im Juliheft des WERK erschien die Studie «Architektur des

Zufalls» unseres früheren Architekturteil-Redaktors Benedikt Huber.
Diesem Aufsatze - er war nicht als Programm oder
Glaubensbekenntnis gedacht, sondern als Beschreibung einer Strömung
in der jungen Architektenschaft - verdanken wir die Antwort
eines Angehörigen der Pioniergeneration der zwanziger Jahre.

Prof. Georg Schmidt mißt die geschilderten Tendenzen am
Gedankengut der Kampfzeit vor vierzig Jahren und fordert damit
im Jubiläumsjahr zu einer Rechenschaft auf, welche der damals

aufgestellten Ziele wesenhaft zum Werkbund gehören und heute
noch ihre Gültigkeit besitzen. Red.

Wie ein Revenant aus einer vielfach totgesagten, totgebeteten
Zeit komm ich mir vor, wenn ich wieder einmal im WERK das

Wort nehme. Wie Vieles haben wir selber in den 1920er Jahren

totgebetet - wie sollten wir uns dem gleichen Schicksal
entziehen wollen! Und wie sollte es auch anders sein. Im

architekturgeschichtlichen Geschehen sind den zwanziger Jahren
die dreißiger, die vierziger, die fünfziger und die sechziger
Jahre gefolgt - und was hat in diesen Jahrzehnten nicht alles
sich verändert: auf der Ebene der Technik, der Wirtschaft, der
Gesellschaft und auf der Ebene der psychologischen Reaktionen

auf diese realen Veränderungen! Nach den optimistisch
technikgläubigen zwanziger Jahren ist in den dreißiger Jahren
der Technik die Schuld an Überproduktion und Arbeitslosigkeit

zugeschoben worden, und prompt sind psychologischästhetische

Systeme der Anti-Technik ins Kraut geschossen.
Die vierziger Jahre - Krieg und unmittelbarer Nachkrieg -
haben alles zivile Leben auf die Stufe der primitivsten
Lebenserhaltung (Baracke, Lebensmittelmarke, Emigration)
zurückgeworfen. Das einzig «Progressive» ist von der Kriegstechnik
geschaffen worden: Atomphysik und Atombombe. In den

fünfziger Jahren sind wir - ziemlich unvorbereitet - vom
«Wirtschaftswunder» überfallen worden: Steigerung der
Produktion und des Konsums in unvorstellbarem Maße. Geistig
(soweit man überhaupt Zeit hatte, sich Gedanken zu machen)
hat das die Rechtfertigung des Ideengutes der zwanziger Jahre

bedeutet, wonach die Steigerung von Produktion und Konsum
die Voraussetzung zur Bewältigung der sozialen Probleme
sei. Aber geistig und künstlerisch größtenteils unvorbereitet
sind die Architekten in die Baukonjunktur gerutscht, die allein
mit den eben noch verpönten Mitteln des Neuen Bauens zu

bewältigen war. Wie ist zum Beispiel in den zwanziger Jahren
über das Hochhaus ästhetisch diskutiert worden - jetzt ist es

diskussionslos da gewesen, und in der Mehrzahl der Fälle

gerade nicht von den besten Architekten gebaut, sondern von
denen, die es bisher bekämpft hatten!
Auf diesen höchst brutal hereinbrechenden «Sieg der Technik»

haben zunächst gar nicht die Architekten reagiert, sondern

die «freien Künstler», die Maler und Bildhauer - und zwar
mit einem radikalen Nein zu den «Wundern der Technik»!
Die «Tachisten», die «Informellen», die «action painters» der

fünfziger Jahre. Das sind vor allem die damals Dreißigjährigen
gewesen - die in den zwanziger Jahren geborene Generation,
der offenbar auch Benedikt Huber angehört.
In der Malerei ist diese Reaktionsbewegung der fünfziger Jahre

heute, in den sechziger Jahren, bereits «historisch»! Unter
den heute dreißigjährigen Malern und Bildhauern - der in den

dreißiger Jahren geborenen Generation also - ist eine
Umkehr zu neuen Ordnungen deutlich spürbar. Auch in der
wirtschaftlichen Entwicklung befinden wir uns, in den sechziger
Jahren, deutlich in einer Reaktion gegen die frischfröhliche
Expansion von Produktion und Konsum der fünfziger Jahre.
Wir beginnen uns zum Beispiel zu fragen-fragen zu müssen-,
wo es hinführe, wenn Jeder sein Auto glaubt haben (und täglich

brauchen) zu müssen. Die Schädigungen der technischen
Expansion beschäftigen uns heute - mit sehr vielen Gründen -

mehr als die Expansion selber. Die Expansion geht zwar
unaufhaltsam weiter (Automation, Atomkraftwerk), aber nicht
mehr mit psychologisch unbedingt positivem Vorzeichen.
Sehr genau in das Bild der 1950er Jahre gehört die «tachi-
stische» Stimme von Benedikt Hubers «Architektur des

Zufalls». Und dennoch reizt mich fast jeder Satz zum
Widerspruch! Ich habe lange darauf gewartet, daß einmal Einer der

jüngeren Generationen so deutlich die Katz aus dem Sack

läßt!
Fangen wir mit den Bildern an. Bild 1 und 2: die Schönheit
solcher Bauwerke haben wir in den zwanziger Jahren als
Produkte des handwerklichen Bauens zu entdecken geglaubt. In

meiner Lichtbildersammlung von damals habe ich unzählige.

Beispiele dieser Art. Warum aber sind diese Bauwerke so
schön? Weil in ihnen, wie Lucius Burckhardt in seinem
Geleitwort zu Heft 7 des WERK sagt, «eine gemeinsame
Bautechnik und Bauform zu einer lebendigen Variation innerhalb
der Reihung führt». Mit anderen, «unseren» Worten: Gleichheit

des Materials, der Konstruktionen, des handwerklichen

Bauvorgangs und der Gebrauchsweise. Sind die Fenster auf

Bild 1 und 2 wirklich «zufällig» hineingesetzt? Formal gesehen,

gemessen an rational-formaler «Architekten-Architektur» -
ja! In Wahrheit aber sind diese Fenster ausschließlich nach

ihrer Gebrauchsfunktion hineingesetzt. Bild 1 und 2 sind

«handwerklicher Funktionalismus» reinsten Wassers!
Was ist überhaupt «Zufall»? In Wahrheit gibt es ihn
überhaupt nicht. Wir nennen «Zufall», was wir nicht beherrschen,

was von uns nicht gewollt ist und was sich unserer Erkenntnis

entzieht. Das «Zufällige» ist zufällig nur für uns. In der
Zufallskonstellation vieler Menschen auf einem Platz zum Beispiel ist

jeder Einzelne aus ganz bestimmten Ursachen an seinen Ort

geraten. Es gibt in aller Wirklichkeit überhaupt nichts, was
nicht «bewirkt» ist. Was für mich ein Gewolltes ist - die Richtung

meines Gehens -, ist für den mir Begegnenden, wenn er

mir ausweichen muß, blinder, blöder Zufall! Von all den

Lebensbezügen, in denen wir täglich drinstehen, ist nur der x-

millionste Teil von uns beherrscht, gewollt, erkannt. Wir
schwimmen als eine Mikrobe von Wollen und Bewußtheit in

einem Meer von sogenanntem «Zufall».
Gleich steht es mit dem auch von Benedikt Huber wieder einmal

berufenen «Irrationalen». Irrational dürften wir eigentlich
nur das grundsätzlich nicht Erkennbare nennen. In unseren
irdischen Lebensbezügen aber gibt es nur das Irrationale als

das Noch-nicht-Erkannte. Ein Ding erkennen heißt, es als ein

Bewirktes und zugleich Bewirkendes verstehen. Ich weiß, daß

Ursache und Zweck, Kausalität und Finalität, heute ebenfalls
auf der Schattenseite unseres Denkens und Fühlens stehen.
Und dabei gehören der Kausalgedanke und der Zweckgedanke

zu den tiefsten und schönsten Gedanken der Natur und des

menschlichen Geistes!
Bild 3: Einheit des Materials, der Konstruktion, der
Herstellungsart und der Gebrauchsfunktion auf handwerklicher
Stufe-und darum schön! Bild 4: hier kommt zu den genannten
vier Einheiten das Faktum des zeitlichen Ablaufs, des durchaus

funktionsbedingten Wachstums, ja auch der Widersprüchlichkeit

der verschiedenen Wachstumsphasen hinzu. Während
Bild 3 schön zu finden uns der «Sack-Burri» gelehrt hat, geht
Bild 4 in die Richtung der surrealistischen Ästhetik.
Bild 7 hat mit «Zufall» nicht das geringste zu tun. Dieses
Gerüst ist selbstverständlich konstruktiv genau berechnet. Seine

unbestreitbare Schönheit liegt in seiner beneidenswerten Ab-
sichtslosigkeit: es will nicht schön sein und ist gerade darum

schön - reinstes Beispiel unserer Ästhetik der zwanziger
Jahre! Ich habe das damals am Gegensatz einer Hürdenläuferin

und einer Eisläuferin exemplifiziert: die Hürdenläuferin
will nur leisten und wirkt schön, die Eisläuferin will in erster
Linie schön sein und wirkt ziemlich blöd.

Großartig sind Bild 5 und 6! In Wirklichkeit aber ist es wie-



404

mmmmmmmm.

J} ___!

\
-—J mM

-m "^
__<&

'¦¦

^mmWy

x
:

Hans Arp, Nach dem Gesetz des Zufalls geordnet, 1943. Holz, bemalt.
Kunstmuseum Basel
Beschwingt vom Jubel über die Freiheit jenseits alles Verursachten und
Zweckhaften. Sauberster Gegenpol zu einer gleich sauber konstruktions-

und funktionsbedingten Architektur
Objets places selon les lois du hasard. Bois peint
Objects placed according to the laws of chance. Wood, painted

derum nichts anderes als die Schönheit des heute mit Unrecht
so verpönten «Funktionalismus»: Einheit des Materials, der
Konstruktion, der Herstellungsart und der Funktion. Diese
Schönheit «Zufall» zu nennen, ist nicht von innen, sondern
formal-ästhetisch von außen gesehen. Ohne die vier Einheiten
wäre diese Spundwand nicht «schön». Die ungleiche Höhe
ist in ihrer partiell handwerklichen Herstellungsweise begründet.

Das Gleiche gilt von Bild 6, dem Bausteinlager: konstruktive

Elemente mit handwerklicher Absichtslosigkeit aufein-
andergeschichtet. Vor diesem Bild hab ich an das Bonatz-
Christsche Basler Kunstmuseum denken müssen. Im Jahre
1932, vor der Volksabstimmung über diesen Bau, habe ich
Bonatz in seinem Büro in Stuttgart besucht. Die ganzen Wände
waren mit genauen Plänen der «zufällig» geschichteten
Fassadenplatten gefüllt. Ich war entsetzt über diesen gekünstelten,
den Handwerkern aufgezwungenen «Zufall». Bonatz bat mich
um meine Meinung. Ich platzte heraus: «Ich begreife nicht,
wie ein geistiger Mensch sich mit so was nur fünf Minuten
lang beschäftigen kann!»
Gekünstelter, weil funktionsloser Zufall - verzeiht mir:
Förderer, Ungers, Gisel - sind die Bilder 8, 9, 10. Klassische
Gegenbeispiele gegenüber der Natürlichkeit der Bilder 1 bis 6!
Nein, so geht es auch nicht. Das ist konstruktivistische Architektur

der ersten Hälfte der zwanziger Jahre - vor der
Überwindung des Konstruktivismus durch den Funktionalismus der
zweiten Hälfte der zwanziger Jahre!
Und nun Benedikt Hubers begründender Text- dem immerhin
die heute seltene Tugend der Lesbarkeit und Verstehbarkeit
zuzubilligen ist. Gleich der erste Satz aber ist eine viel gehörte
Legende: die «Stile» lösten sich heute immer schneller ab.
Jeder «Stil» enthält objektive und subjektive Faktoren. Die
objektiven sind: Technik, Wirtschaftsform und Gesellschaftsform;

die subjektiven: die geistige Reaktion des produzierenden
und des konsumierenden Menschen auf die objektiven

Faktoren. Die objektiven Faktoren können über Jahrzehnte,
Jahrhunderte, Jahrtausende gleich bleiben, sie können aber
auch jäh in Bewegung kommen. Letzteres ist zweifellos seit
Ende des 18. Jahrhunderts der Fall: Technik, Wirtschaft und
Gesellschaft sind in rapide Veränderung geraten. Und sind es
heute noch. Die psychologische, geistige Reaktion des
Menschen auf diese Veränderungen ist jedoch, seit Jahrhunderten
schon, an die jeweils etwa ein Jahrzehnt umfassende geistige
Generation gebunden. Seit dem 15. Jahrhundert, seit dem
«Erwachen des Individuums», gilt dieses Gesetz! Schon die
Kunst des 15. Jahrhunderts gliedert sich nach Generationsjahrzehnten

- nicht anders die des 19., nicht anders die des
20. Jahrhunderts! Im Jahrzehnt 1900-1910 hat die in den 1870er

Jahren geborene Generation ihr entscheidendes Problem
gestellt bekommen und ihre entscheidende Antwort gegeben.
1910-1920 die 1880er, 1920-1930 die 1890er Generation. 1930-
1940 sind es die zwischen 1900 und 1910 Geborenen gewesen,
1940-1950 die zwischen 1910 und 1920, 1950-1960 die zwischen
1920 und 1930, 1960-1970 werden es die zwischen 1930 und 1940

Geborenen sein. Jede Generation sieht sich vor veränderte
Realitäten gestellt und sucht ihre eigenen Antworten. Warum
sollten also die Jungen der 1950er Jahre, das heißt die in den

1920er Jahren Geborenen, auf die gleichfalls veränderten
technischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Realitäten
nicht anders reagieren, als wir in den 1890er Jahren Geborenen
auf die Situation der 1920er Jahre reagiert haben?
Einer unserer Hauptgegner von damals war der kurzatmige,
konkurrenzbedingte Modewechsel. Ihm glaubten wir den

längeren Atem von Material, Konstruktion und Funktion entgegensetzen

zu müssen, die sich zwar ebenfalls wandeln, aber
langsamer und vor allem: sinnvoller! Gegen neue formbedingende
Materialien, Konstruktionen, Herstellungsweisen und
Gebrauchsfunktionen haben wir nie etwas einzuwenden gehabt.
Alles aber gegen einen Formwandel um des Formwandels
willen. Die rein psychologische Reaktion auf die technischen,
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Realitäten überließen
wir den dafür ernsthaft allein Zuständigen: den Malern,
Bildhauern, Dichtern. Und wir glauben, das sei heute noch das

einzig Richtige. Wenn Benedikt Huber schreibt: «Aus der

neuen Sachlichkeit drängt man wieder zum Expressiven», so
klingt das in meinen Ohren wie der Modeslogan «Heute trägt
man wieder knielange Röcke». Benedikt Huber kann selber als

Beispiele dieser Reaktion nichts Besseres nennen als den
«Dekorativismus» in Amerika, den «Folklorismus» in Italien
und den «Plastizismus» in der Schweiz. Und als Motiv zu all
dem nennt er - ich danke ihm für diese Offenherzigkeit - «in
erster Linie die Angst vor den Zwangsläufigkeiten der Technik».

«Rationalisierung und Standardisierung» werden «für
eine künstlerisch verstandene Architektur als Hemmnis»
bezeichnet. Es ist jedem Architekten unbenommen, so zu denken.

Dann aber scheidet er aus für die Bewältigung der unserer
Zeit gestellten Bauaufgaben. Dann wird der «künstlerische
Architekt» sich den seltenen individuellen Bauten zuwenden
und die Masse des dringendst Notwendigen - Wohnungen,
Schulen, Spitäler - denen überlassen, die, von keinen
künstlerischen Skrupeln geplagt, mit Standardisierung und bald
auch Präfabrikation schneller und billiger bauen. Dem gegenüber

glaube ich, daß - heute noch dringender als in den zwanziger

Jahren - unseren jungen Architekten eine die weitere
Technisierung bejahende, sie geistig bewältigende Ästhetik
gelehrt werden sollte. Wer sich «gefühlsmäßig dagegen
auflehnen» will, um «die Domäne des freien Gestaltens zu
retten», der soll Maler oder Bildhauer werden.
Liegt da nicht ein ganz großes, ganz grobes Mißverständnis
vor: Benedikt Huber spricht ausschließlich von den
gefühlsmäßigen Bedürfnissen des Architekten. Ist es nicht die erste
Aufgabe des Architekten, die Bedürfnisse der die Häuser
Gebrauchenden zu erfüllen? Ich wohne seit 1929 in einem



405 Architektur des Zufalls?

Flachdachholzhaus, dessen Skelett und dessen Grundriß aus
der Norm vsn zwei Meter breiten Schiebefenstern (bis zu
sechs Metern gekoppelt) entwickelt sind. Die Reize des Zufalls
(für die ich sehr empfänglich bin) liefern mir die wechselnden
Sonnenschatten; die Reize des Tachismus (für die ich sehr
empfänglich bin) liefert mir die abbröckelnde Farbe des Ölan-
strichs der Außenwände, die Schönheit des Organischen der
Apfelbaum neben dem Haus, die Schönheit des Irrationalen
das Chaos von Büchern, Zeitungen und Manuskripten auf
meinem Schreibtisch; die sublimste Schönheit aber liefern
mir die Bilder von Arp, Wiemken, Klee an den Wänden. Und
das Haus selber? Es liefert mir die Schönheit des unaufdringlich

still Geordneten.
Gegenüber einem Wohnhaus, das den seelischen Bedürfnissen

des Architekten Ausdruck gibt, ist das theosophische
Wohnhaus, das die Seele des Bewohners ausdrücken möchte,
sogar noch ein klein wenig richtiger. Da lobe ich mir Corbusier,
der seine privaten seelischen Bedürfnisse in seiner Malerei
investiert. Ich weiß, daß mit dem Einbruch Wrights in unsere
Architektur zum ersten Male der Hahn gekräht hat.

Alles, was Benedikt Huber fordert: «das Rationale mit dem
Irrationalen zu verbinden»; «das Organische, das Entstandene,

Zufällige»; «an Stelle des gleichmäßigen Rasters
unregelmäßige Rhythmen»; «an Stelle des Logischen das
Undefinierte» - all das führt nicht aus dem Elend unserer
heutigen Architektur hinaus, sondern nur zu einem ephemeren
Formalismus. Wie fragwürdig das Einkalkulieren des Wachstums

im Einzelhaus ist, sollte Corbusiers «Wachsendes l\äu-

seum», das der einen Funktion des Wachstums andere, weit
wichtigere Funktionen des Museums opfert, ein für alle Mal
bewiesen haben.
«Der Architektureleve von heute geht in die Altstadt», in die
«Küsten- und Inseldörfer des Mittelmeers. Hier ergötzt er sich
an den Unregelmäßigkeiten der spontanen Bauweise» - und
benebelt und betrügt sich mit all dem! Selbstverständlich ist
all das herrlich schön. Aber unbrauchbar für unsere eigenen
Aufgaben. Denn diese Schönheit beruht ausschließlich auf
einer unwiederbringlich vergangenen Handwerkskultur. Eines
aber können wir auch heute noch aus unseren alten Städten
und Dörfern lernen: daß städtebauliche Schönheit nicht auf
der individuellen Einzelleistung, sondern auf der anonymen
Norm beruht.
Und endlich Benedikt Hubers Kommentar zu seinen Bildern.
«Ob diese Bauten (1 bis 4) wirklich nur durch den Zufall
gestaltet sind oder ob unbewußt beim Erbauen ein Gestaltungswille

mitgewirkt hat, ist schwer zu entscheiden.» Doch: beides

k 1

nein! Weder Zufall noch Gestaltungswille, sondern die Logik
des handwerklichen Funktionalismus - genau wie die Anlage
von Gandria und Mykonos! Ich sehe unsere Städte und «Dörfer»

an: leiden sie an einem Zuviel von Rationalität? Ich sehe
nichts als dümmsten, fatalsten, häßlichsten Zufall! Ich sehe
nichts als unorganischst« Entstandenes ».Hans Bernoulli hatte
noch den Mut, zu sagen, daß das Chaos unserer Siedlungen
der Preis sei, den wir für den Privatbesitz am Boden bezahlen -
bis zuerst die Banken ihm die Kredite und dann der Bundesrat
ihm das Wort abschnitten.
Gegen Ende seines Aufsatzes scheint Benedikt Huber vor
seinem eigenen Mut ein wenig Angst zu kriegen: «Eine Architektur

des Zufalls ist an sich ein unmögliches Ding, weil der
Zufall sich nicht konstruieren läßt.» Dann aber beißen wir
sogleich wieder auf Gummi: für den Architekten kann «Gestalten
lediglich ein Nachempfinden und Rekonstruieren des Zufalls
sein.» Höre ich recht: Nachempfinden und Rekonstruieren?
Im nächsten Alinea aber bezeichnet Huber seine «Architektur

des Zufalls» sehr zutreffend als das, was sie ist: «die
letzte Rebellion vor der endgültigen Technisierung und
Standardisierung des Bauens.»
Dieser Pessimismus ist jedoch völlig unangebracht. Die
Standardisierung der Elemente - vom kleinsten baulichen Element
über die konstruktiven Elemente zu Wohnelementen und
Siedlungselementen - könnte zugleich die künstlerische Form und
das organische Wachstum garantieren. Einen anderen Ausweg

aus der völligen Atomisierung unserer Städte und
Siedlungen gibt es nicht. Ob allerdings das Bild des Bausteinlagers
das «Modell einer neuen Stadt» ist, möchte ich doch sehr
bezweifeln. So sieht Manhattan aus: vom brutalsten Zufall
geformt.

Wie wollen wir aber diesen Weg gehen, wenn wir angesichts
der Einheit von Material, Konstruktion und Funktion eines
Walliser Dorfes in Entzücken geraten, angesichts der
kümmerlichen Anfänge eines industriellen «Stiles» in unseren
Bürohäusern, Warenhäusern und Hochhäusern «Langeweile»
zetern? Ich würde lieber lesen, daß unsere besten,
verantwortungsbewußtesten Architekten - alte wie jüngste - das heute
wohl brennendste Problem der Präfabrikation in Angriff
nehmen, statt es dem Zufall der verantwortungslosen Unternehmertypen

zu überlassen.
Das durchaus begründete Malaiseander«modernen» Architektur

kommt nicht daher, daß sie auf einem grundsätzlich falschen
Weg ist, sondern daher, daß der das Bild unserer Straßen und

Siedlungen bestimmende Durchschnitt so unterdurchschnittlich

schlecht ist. Daraus ist die groteske Situation entstanden,
daß die wenigen guten modernen Architekten pater peccavi
weinen und verzweifelt nach etwas Neuem Ausschau halten,
während die vielen schlechten weiter das große Geschäft
machen und im übrigen abwarten, bis man zum Beispiel
«Zufall» trägt.
Wenn einer schlecht Mozart geigt, ist nicht Mozart schlecht.
Unsere moderne Architektur hat nicht zu viel Mondrian, sondern

immer noch zu wenig. Und auch «Japan» hat sie immer
nocl») nicht ausgelernt.

Alberto Giacometti, Der Platz, 1948/49. Bronze. Kunstmuseum Basel
Vier Zielstrebigkeiten begegnen sich soi-disant «zufällig»: für jeden
Einzelnen sind die drei Anderen sinnloser Zufall. Stärkste künstlerische

Formulierung der Widersprüchlichkeit dessen, was wir «Zufall»
nennen
La place. Bronze
The Square. Bronze


	Architektur des Zufalls?

