
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 49 (1962)

Heft: 10: Japan

Artikel: Die Rolle Ostasiens in der europäischen Kunst

Autor: Hernandez, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-38478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-38478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonio Hernandez Die Rolle Ostasiens
in der europäischen Kunst

Japan ist seit einigen Jahren durch zahlreiche Bücher und

Ausstellungen über seine Architektur und Kunst, über das

Blumenstellen, die Teezeremonie und den Zen-Buddhismus für
eine breite Öffentlichkeit von der kriegerischsten Nation des

Ostens zu einem gelobten Land reinsten Formsinnes und stiller

Weisheit geworden. Diese Begegnung des Westens mit
dem «anderen Japan», die in den fünfziger Jahren zu einer

Welle der Begeisterung anschwoll, ist bekanntlich nicht die

erste Äußerung einer Auseinandersetzung des Abendlandes
mit der Kultur Ostasiens; aber nach der Meinung derer, die die

Zukunft in einer weltumspannenden technischen Zivilisation
westlichen Gepräges sehen, wird es die letzte gewesen sein.
Für sie verbindet sich mitdem Begriff des Westlichen derjenige
moderner Rationalität, mit dem des Japanischen derjenige
einer versinkenden, nicht mehr lebensfähigen Vergangenheit.
Es sind, wie wir hier gleich festhalten wollen, vor allem viele

Japaner, die zu diesem Urteil über die Zukunft ihres Landes

kommen. Ihnen stellt sich die Begegnung zwischen West und

Ost - womit wir hier für einmal keine politischen Systeme
verstehen - als drängende Alternative dar.

Nun hat das Verhältnis des Abendlandes zu Ostasien bereits

eine lange Geschichte, in deren Verlauf es schon öfters zu

einem wechselseitigen Geben und Nehmen kam. Wir wollen

hier nicht untersuchen, wieweit Japan westliches Denken und

Handeln sich angeeignet hat; die Beantwortung dieser Frage

ist nicht unsere Sache. Wir möchten uns vielmehr auf unseren

eigenen Blickwinkel beschränken, wenn wir an einigen historischen

Beispielen der Frage nachzugehen versuchen, welchen

Beitrag Ostasien an jene europäische Kultur geleistet hat,

deren vorbehaltlose Übernahme durch den Osten heute zur
Diskussion steht. Solche Rekapitulation wäre allerdings nur
für den Historiker interessant, wenn sie nicht der
Auseinandersetzung zwischen «japanischerTradition» und «modernem

Westen» eine Dimension kulturellen Selbstverständnisses
hinzufügen würde, mit dessen Hilfe - vom Westen aus
gesehen - die Rolle des Ostens als die eines wichtigen Partners

erkannt wird, dessen Verschwinden gerade in einer künftigen
globalen Menschheitszivilisation ein unersetzlicher Verlust
wäre.
Die Geschichte dieser Beziehungen des Abendlandes zum
Osten hat mehrere, deutlich abgegrenzte Epochen aufzuweisen.

Als der amerikanische Kommodore Perry 1853 mit einem

Flottengeschwader in die Bucht von Uraga eindrang und mit
einem Ultimatum die Öffnung japanischer Häfen für den

Westen erzwang, begann in der Geschichte Japans das moderne
Zeitalter. Japan war, mit Ausnahme einer kleinen, den

holländischen Kaufleuten zugewiesenen Insel, seit 1636 durch
ein Edikt für Ausländer verbotenes Land, was den Handel der
niederländischen Ostindien-Kompagnie nicht beeinträchtigte,
sondern sogar zum Monopol erhob, aber das Inselreich der

Welt 217 Jahre lang verschloß. In diese Periode völliger
Abgeschlossenheit Japans fällt der Höhepunkt europäischer
Begeisterung für Ostasien, deren Zeugnisse wir in den Chinoise-
rien des Rokoko sehen. Wir halten sie bei unsrer heutigen
Ferne zur Formenwelt des 18. Jahrhunderts leicht nur für eine

spielerisch-tändelnde Unterhaltung mit exotischen Reizen, für
modische Geschmäcklerei mit mißverstandener asiatischer
Kunst, die mit echter Auseinandersetzung nichts zu tun habe.

Aber dieses Urteil trifft willkürlich nur einen Aspekt, indem es

ein Phänomen an seinen periphersten Merkmalen mißt. Gewiß,
vieles an der Chinamode des 18. Jahrhunderts ist kaum besser
als ein gewisser Warenhausjaponismus unserer Zeit, aber
derlei braucht nicht kritisch überschätzt zu werden, solange es

nur mit- oder nachläuft. Wichtiger ist die Frage: Was hat das

Rokoko-China mit unserem Verhältnis zu Japan zu tun? Ist ein

Vergleich zweier geschichtlich so verschiedener Situationen
sinnvoll?
Wir möchten das bejahen, weil gerade im Vergleich der ver¬

schiedenen Begegnungsweisen Europas mit Ostasien eine

Konstante deutlich wird, die diese Begegnungen charakterisiert.
Dabei bitten wir den Ostasienforscher um Nachsicht, wenn
wir zunächst die Verschiedenheit Japans und Chinas
vernachlässigen; aber da für unser Thema ganz Ostasien in Betracht
kommt und in der Begegnung des Westens mit diesem Erdteil
abwechselnd die Komponente China oder die Komponente
Japan überwog, haben wir unbedingt beide zu berücksichtigen.

Daß einmal China, das andere Mal Japan für Europa den

Geist Asiens in besonders aktueller Weise verkörpert, hat

natürlich seine geschichtlichen, wirtschaftlichen und geistigen
Gründe. Wir wollen hier nur einige Hauptzüge im Verlaufe

dieser Kontakte zu skizzieren versuchen, die den historischen

Hintergrund zum Thema dieses Heftes liefern können. Dazu

brauchen wir nicht bis auf Marco Polo zurückzugehen. Auch
die paar wenigen chinesischen Gefäße in europäischen
Raritäten- und Kunstkammern des 15. Jahrhunderts zeugen nicht

von einer wirklichen Berührung mit Asien. An ihnen bewunderte

der Europäer das fremdartige und darum kostbare Material,

nicht etwa den «exotischen» Charakter des Gegenstandes
an sich. Beweis dafür ist, daß die Porzellanschalen nach

spätgotischer Art sorgfältig in Silber oder Bronze gefaßt, also
vollkommen zu einem Formgebilde eigenen Stilgefühls umgewandelt

wurden. Das 16. Jahrhundert ist am Anfang mit chinesischen

Gegenständen ähnlich umgegangen, doch kamen durch

die aufstrebende Schiffahrt der Portugiesen jetzt mehr Handelsgüter

- vor allem Porzellan - aus China nach Europa. Das zart

schimmernde, glatte und harte Material, das sich der europäischen

Fayence so überlegen zeigte, löste eine ungeheure
Faszination aus. Es wird jetzt Sammelobjekt der Könige und

Fürsten: Philipp II. von Spanien besaß eine Porzellansammlung

von 3000 Stücken. Schon beginnen auch die ersten, tastenden

Versuche von Nachahmungen. Wir finden sie in Italien als

sogenanntes «Medici-Porzellan»: Kannen, Vasen und Teller,
meist mit manieristischen Grotesken und einzelnen «chinesischen»

Motiven dekoriert, die Frittenglasur versucht das

hochgeschätzte Porzellan zu imitieren. Im allgemeinen waren aber

solche Prozellanimitationen noch selten und das Sammeln der

eingeführten asiatischen Kostbarkeiten blieb den Wenigsten
vorbehalten. Erst das 17. Jahrhundert lernt durch die Gründung

der Ostindien-Kompagnien ostasiatisches Kunstgewerbe
in größerem Umfang kennen. 1600 wird die britische East India

Company gegründet, 1602 in Batavia die niederländische Oost-
indsche Compagnie, die in den folgenden Jahren fast den

gesamten Handel mit China und Japan an sich zu ziehen vermag.
Porzellan, Lackwaren und Seidenstoffe gelangen nun in großen

Ladungen nach Europa; bald entsteht auch ein großer Bedarf

an Geschirren für die Bereitung und den Genuß des neuen,

begeistert aufgenommenen Teegetränkes.
Bis jetzt hatten wir es hauptsächlich mit Gefäßen aus dem

bewunderten und so viel begehrten Material Porzellan zu tun.

Aus den fürstlichen Kunstkammern war es als barockes
Dekorationsstück in die Prunkgemächer und von da schließlich in

die Kaminecke holländischer Bürgerstuben gelangt,
Ausstellungsstück noch, aber auch schon Gebrauchsgegenstand. Die

fremden Dinge fügten sich anfangs passiv in ein holländisches,

englisches oder französisches Milieu, verwandelten sich dann

im strengen, symmetrischen Arrangement zum Kompositionselement

des Interieurstiles, bevor sie Gegenstände des

Umganges wurden. Mit chinesischen Möbeln verhielt es sich

etwas anders. Man stellte Lackschreine auf eigens dazu

verfertigte Sockel; so wurden sie zwar bis zu einem gewissen
Grade Eigenem angeglichen, doch sie blieben unübersehbar

große, fremde Objekte, die sich nicht einfach dem Ganzen

unterordneten. So verlangten sie eine größere Bereitschaft, die

fremden Kunstformen ästhetisch zu würdigen. Es sind gerade
Lackmöbel gewesen, die in England schon früh den «Indian

Taste» ins Leben rieten. An ihnen bewunderte man den Reiz



341

iiX

mmm
?___ ffl

£^£j&i

a

.l|R

der Goldmalereien und den schimmernden Glanz des
Lackgrundes, das heißt den Zauber der Oberfläche, wie am
Porzellan. «What can be more surprising, than to have our Chambers

overlaid with Varnish more glossy and reflecting than
polished marble?» schreibt John Stalker in der Einleitung zu
seinem «Treatise of Japanning and Varnishing» von 1688. Die
heute noch gebräuchlichen englischen Bezeichnungen «china»
für Porzellan und die im 17. und 18. Jahrhundert übliche «Japan»
für Lackwaren erinnern an die Wichtigkeit des Materialreizes
der eingeführten Kostbarkeiten. Das bringt uns auf die in der
zweiten Hälfte schon unübersehbar zahlreichen Nachahmungen

von Porzellan und Lackmöbeln. Aus den vereinzelten
Versuchen, keramische Gefäße zu schaffen, die in Aussehen und
Materialeigenschaften dem Porzellan möglichst nahekamen,
entstanden jetzt große Produktionszweige der eurpäischen
Manufakturen. Holland geht hier voran; die täuschend
geschickt hergestellten Delfter Nachahmungen chinesischen
blauweißen Prozellans nehmen einen so großen Teil in der
Produktion dieser Manufaktur ein, daß sie für lange Jahre
geradezu das Bild ihrer Keramik beherrschten. Frankfurt folgte
1660 dem Beispiel Delfts, Hanau ein Jahr später. Auch in
Frankreich stellten sich die Manufakturen auf den herrschenden

Geschmack ein, zuerst in Rouen. In Saint-Cloud wurden
neben oberflächlichen und flüchtigen auch sehr gute
Porzellanimitationen in Majolika und sogenannter «päte tendre»
angefertigt. Der Engländer Martin schreibt in seinem Bericht von
einer Reise nach Paris im Jahre 1698 dazu: «I confess, I could
not distinguish betwint the pots made there and the flnest
China wäre I ever saw.»
Dasselbe gilt für die Lackmalerei. Auf Schloß Rosenborg in

Kopenhagen befindet sich ein Zimmer mit Goldmalereien auf
grünlich-schwarzem Grunde, die durch die noch erhaltenen
Rechnungsbelege als Imitationen chinesischer Lackpanneaux
aus dem Jahre 1616 nachgewiesen werden können; das ist das
älteste Beispiel eines «chinesischen Zimmers» in Europa.
Nachahmungen von Lackmöbeln sind in England im 17.
Jahrhundert schon recht häufig; das Victoria and Albert Museum
besitzt zwei kleine Schränke mit Perlmuttereinlagen, Gold- und
Silbermalereien auf schwarzem Grunde - frühe Beispiele des
«Indian Taste», worunter in dieser Zeit unterschiedslos
Chinesisches wie Japanisches, aber auch seine europäische
Imitation verstanden werden kann. Inserate der«London Gazette»,
in denen «Jappan Cabinets» angeboten werden, meinen
einfach Lackmöbel ohne Angabe ihrer Herkunft; der Ausdruck
wurde bereits konventionell als Bezeichnung der Technik
verwendet. Übrigens darf nicht unerwähnt bleiben, daß damals
auch europäische Möbel nach China geschickt wurden, damit
sie dort lackiert würden; dieses Verfahren kam freilich immer
mehr aus der Übung, nachdem man in Europa eine dem echten
ostasiatischen Lack einigermaßen ähnlich aussehende Fläche
herstellen konnte. Da man den echten chinesischen Lack
ohnehin nicht herstellen konnte, begnügte man sich mit
einfachen Rezepten, die es sogar den Damen der Gesellschaft
erlaubten, Lackmalereien als vornehmen Zeitvertreib anzufertigen

(Pillement, «The Ladies Amüsement of Whole Art of
Japanning Made Easy», London um 1750).

Alter chinesischer Lackstuhl. Aus Cescinsky: «Chinese Furniture»,
London 1922
Ancienne Chaise laquee chinoise
Old Chinese lacquered chair

«Chinesischer» Stuhl von Thomas Chippendale
Chaise «chinoise» de Thomas Chippendale
"Chinese" chair by Thomas Chippendale

Stuhl von G. Rietveld
Chaise de G. Rietveld
Chair by G. Rietveld



342

Das Gemeinsame aller dieser Bemühungen, die symbolhaft in

einem «chinesischen Fest» des französischen Hofes zu Neujahr

1700 gipfeln, ist die Absicht möglichst getreuer Aneignung
Ostasiens; gerade in den mißverstandenen chinesischen
Motiven auf Delfter Fayencen und in den ikonographischen
Irrtümern auf englischen und französischen Lackmalereien spürt
man den Willen zur genauen Kopie. Wir sind gewohnt, das zu

vergessen, weil uns die Chinoiserien des Rokoko viel vertrauter

sind, in denen sich freilich ein ganz anderer Geist
ausdrückt.

An der Schwelle zu dieser neuen Phase europäisch-ostasiatischer

Begegnung steht das Ereignis der europäischen
Neuerfindung des Porzellans: im Jahre 1709 kann Johann Friedrich

Böttger endlich nach jahrelangen Versuchen August dem
Starken ein Gefäß aus dem begehrten Material überreichen.
1710 wird die Meißener Porzellanmanufaktur gegründet. Nun

ist es möglich geworden, auch technisch «vollkommene»
Nachahmungen chinesischen Porzellans herzustellen; ihr
künstlerischer Schöpfer ist der Maler J. G. Höroldt, dem sich

später der Bildhauer J. J. Kandier zugesellt. Beide Künstler
begründen den frühen Ruhm Meißener Porzellans. Doch jetzt
zeigt sich - wie oft in der Geschichte -, daß materielle und
geistige Prozesse nicht immer parallel verlaufen. Europa besaß

nun das Geheimnis der Porzellanherstellung, aber die Entwicklung

tendierte nicht mehr auf Imitation des Chinesischen. Wohl
gibt es in den ersten Jahren nach der Gründung der Meißener
Manufaktur viele Nachahmungen; dann aber geht der künstlerische

Wille andere Wege. Ein freies Spiel mit ostasiatischen
Motiven (wie sie sich die Phantasie des Europäers vorstellte!)
und Formen setzt ein: Drachen, Pagoden, Schirme, bizarre
Bäume, Gitterwerk und dergleichen werden in ein spätbarockes
Stilganzes eingebaut, und was nach 1730 an solchen Dingen
auf Stoffen, Lackpanneaux, Porzellan und in Buchillustrationen
sein Wesen treibt, kann nur ohne Kenntnis des Vorhergehenden

für gewollte Imitation oder Kopie gehalten werden. Man

will jetzt gar nicht mehr ostasiatische Gegenstände
nachahmen. Die Brüder Goncourt haben das mit ihrem berühmten
Wort, China sei eine Provinz des Rokoko geworden, sehr
treffend ausgedrückt. «China» wird jetzt in die Formensprache des
Rokoko eingeschmolzen; das Fremdländische bleibt nur so
weit erhalten, als es dem Kunstwerk einen spielerischen Reiz

hinzufügt, nicht als ein hoher Gast aus wunderbarer Ferne.
Was hat das nun alles mit dem wirklichen Osten zu tun? Lohnt
es sich, diese «Spielereien» in unserem Zusammenhang zu
erwähnen? Ja, denn wir glauben, daß in den «chinesischen
Zimmern» des Rokoko mit ihren schimmernden Lackwänden,
schwebend-asymmetrisch verteilten Malereien und zarten
Seidenstoffen mehr vom Geiste östlicher Ästhetik lebendig
geworden ist, als in den streng symmetrisch gestaffelten
chinesischen Vasen und Tellern in den musealen «Porzellankammern»

des 17. Jahrhunderts. Nicht daß der malerische Geist
des Rokoko auf chinesischen «Einfluß» zurückzuführen wäre -
dafür ist er zu weit von jedem möglichen unmittelbaren Vorbild
entfernt-, aber mit Recht hat schon Richard Graul in seinem
Büchlein über den Einfluß ostasiatischer Kunst auf Europa
festgestellt: «Das extreme Rokoko ist ohne den Einschlag
ostasiatischer Motive nicht denkbar und dankt gerade dem
ostasiatischen Vorbild die konsequente Durchführung seiner
ornamentalen Freiheitsgedanken.» Ohne dieses Element wäre
das Rokoko wahrscheinlich der strengen Formsymmetrie von
Renaissance und Barock verhaftet geblieben. Und es ist darum
nicht zufällig, daß nach der Spätphase einer romantisch
gefärbten China-Begeisterung und einer kurzen Episode der
Mischung mit klassizistischen Elementen - William Chambers
baute 1750 bis 1759 in Kew Garden einen chinesischen Turm
zusammen mit klassizistischen Häusern - der Klassizismus
und das Empire den künstlerischen Dialog mit Ostasien
vorläufig abbrechen ließen.

Erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts kam es wieder
zu einer neuen Begegnung des Westens mit Ostasien, diesmal
endlich direkt mit Japan, das früher, von Europa aus gesehen,
immer im Schatten Chinas gestanden hatte. Die bekannte
Flottenaktion des Kommodore Perry öffnete das Land mit
einem Schlage der Welt, von der es sich über zweihundert
Jahre lang in selbstgewählter Autarkie abgeschlossen hatte.
Dem ersten Handelsvertrag Japans mit den USA im Jahre 1854

folgten bald weitere mit Großbritannien, Rußland, Holland,
Frankreich und Preußen. Diese außenpolitischen Ereignisse
lösten schließlich schwere innere Wirren aus, die 1868 die

Herrschaft der Shoguns brachen und mit der Rückkehr des

Kaisers zur weltlichen Macht die Ära Meiji («Aufgeklärte
Regierung») eröffneten.
Es ist nun bezeichnend, daß dieser plötzliche Eintritt Japans in

die Weltpolitik die Kenntnis seiner Kultur im Westen zunächst
keineswegs förderte, ja sogar eher hemmte. Schon 1862 und
1873 nahm Japan an den Weltausstellungen von London und

Wien teil, wo es sich dem Westen bewußt in einer Weise
darstellte, die von seiner alten Kulturtradition kaum ein richtiges
Bild geben konnte. Erst 1878 und dann vor allem 1900 gelangten
Werke altjapanischer Kunst an die Pariser Weltausstellungen.
Heute sehen wir ein, wie sinnvoll und überlegt diese Auswahl
für die Augen eines europäischen Publikums getroffen war,
dessen im Historizismus befangener Geschmack wohl Gefallen

an den reich bemalten Satsuma-Vasen finden konnte, vor
der herben und kargen Schönheit altjapanischen Steinzeugs
aber verständnislos geblieben wäre.
Wirklich wichtig für die europäische Kunst wurde aber etwas

anderes, das schon nach 1856 aus Japan zu uns gelangte: der
Holzschnitt. Diese Zeugnisse einer liebenswürdigen bürgerlichen

Kunstübung waren durchaus nicht für europäische
Augen und darum zuerst auch gar nicht für den Export
bestimmt. Ihre ästhetische Entdeckung geschah ganz zufällig.
1856 war dem mit Degas befreundeten Stecher Bracquemond
ein Heftchen mit Holzschnitten von Hokusai in die Hände
gefallen, das als Packmaterial in einer Porzellansendung gedient
hatte. Begeistert zeigte er es überall herum und erntete mit
seiner Entdeckung bei den befreundeten Künstlern Beifall. Die

weiteren Etappen dieser Entdeckung sind ziemlich bekannt:
Manet, Monet, Whistler, Degas, Van Gogh, Gauguin und viele
andere Maler wurden zu begeisterten Sammlern japanischer
Holzschnitte, in denen sie eine Bestätigung ihres eigenen
künstlerischen Weges sahen; in ihren Diskussionen und Briefen

ist immer wieder die Rede von Hokusai, Utamaro und Hiro-
shige (Van Gogh kopierte mehrmals nach Hiroshiges Edo-

Serie), die japanische Kunst wird von den modernen Malern

geradezu als Bundesgenosse ihrer Bestrebungen angerufen;
ja durch ihr Studium lerne man erst richtig die europäische
moderne Kunst verstehen, heißt es in einem Brief Van Goghs
vom April 1888 an die Schwester. Und nicht nur die Künstler,
auch Kunstwissenschafter berufen sich auf die Japaner als
ihre Kronzeugen. Louis Gonse, dem wir die erste
Kunstgeschichte Japans verdanken - sie erschien 1888 in Paris -,
erklärt in einem Vortrag: «Si j'en juge par moi-meme, je suis
force de reconnaitre que le culte de l'art japonais m'a ouvert
des horizons nouveaux sur l'esthetique europeenne, et plus
j'ai pratique l'art du Japon, mieux j'ai compris les grandes et
belles ceuvres de nos artistes...» Gleichzeitig verbreitet sich
seit den achtziger Jahren immer mehr die Kenntnis altjapanischen

Kunstgewerbes durch die großen Sammlungen von
Kennern, unter denen Cernuschi und Bing als die bedeutendsten

Wegbereiter für ein tieferes Verständnis japanischer
Kunst wirken. 1883 findet in Paris eine große «Exposition de

l'art ancien du Japon» statt; 1889 wird das Musee Guimet
gegründet; im British Museum und im Museum für Kunst und

Gewerbe in Hamburg werden japanische Abteilungen
aufgebaut. Es darf hier aber auch nicht verschwiegen werden, daß



343 Die Rolle Ostasiens in der europäischen Kunst

2^_S^.„:KSÄ..:...^

;

*——
r
ii_,„_.--**

s>

.-.*?

i P*
1

rbskA

J IV.
'S :

I

- ,__«_•_____.

mmmmm. .__«_»».* _J.LSfc.ftl

—^a-a-^_______i

in diesen Jahren sich auch ein modischer Japonismus auf
niedrigerer Ebene ausbreitete, ein von der Dekorationsindustrie
banalisiertes «Tapezierer-Japan» - wie hätte es anders sein
können? Solche Erscheinungen stellen sich ja im Gefolge
künstlerischer Strömungen regelmäßig dort ein, wo sich ihrer
eine modisch orientierte Industrie bemächtigt. Wesentlich
bleibt, daß das Vorbild der japanischen Kunst mit ihren hellen

Farben, ihrer Flächigkeit, ihrem spannungsreichen Spiel
asymmetrisch verteilter Formen und ihrem lebendigeren Naturgefühl
wie ein Katalysator auf die Entwicklung der abendländischen
Kunst wirkte. Von der Malerei dehnte sich dieser Einfluß gegen
die Jahrhundertwende auf die Plakatkunst eines Toulouse-
Lautrec, eines Beardsley, eines Bradley und anderer aus. Die
europäische Keramik, durch ornamentüberladene, historisti-
sche Formen auf einem künstlerischen Tiefpunkt angelangt,
erfuhr durch das Beispiel japanischer Chanoyu-Gefäße eine
Wiederbelebung sondergleichen; zu den Künstlern, die sich,
von Japan angeregt, auf die technischen und formalen Grundlagen

ihres Metiers wiederbesannen, gehörten unter anderen
Delaherche, Bigot, Lachenal und Dalpayrat. Ihre Steinzeuggefäße

bezeichnen einen Wendepunkt keramischen Schaffens.
Es wäre nicht schwer, diese Aufzählung um weitere Beispiele
des klärenden, helfenden Einwirkens auf die Entwicklung der

europäischen Moderne zu vermehren; sie würden dem Gesagten

nichts grundsätzlich Neues hinzufügen.
Zuletzt stellt sich die Frage nach der Bedeutung Japans für
unsere Gegenwart. Ihre Beantwortung kann sich im Rahmen
dieser knappen Übersicht nur auf wenige Stichwörter
beschränken. Es wäre davon zu sprechen, welche Bedeutung
der Osten für Amerika hat, das mit seiner pazifischen Küste
Asien zugewandt ist. In der modernen Malerei der USA, die
seit einigen Jahren das Bild der westlichen Kunst so
entscheidend mitzuformen beginnt, drückt sich diese
geographische Nähe auch in einer geistigen Affinität aus: Mark Tobey
begegnete 1934 in Shanghai und in Japan der ostasiatischen
Kalligraphie, und es ist nicht zufällig, daß Sam Francis zwei
große Weltreisen nach Japan, Siam und Indien unternommen
hat. Das Erlebnis östlicher Kunst zeigt sich bei diesen Künstlern

gewiß nicht in einer formalen «Abhängigkeit» ihres
Schaffens etwa von zenbuddhistischer Malerei, aber eine
Verwandtschaft der inneren Haltung und des künstlerischen
Entstehungsprozesses mit derjenigen asiatischer Werke wird -
besonders bei Tobey - spürbar.
Und noch auf einem anderen Gebiete hat der Westen begonnen,

Japan zu entdecken: auf dem der Architektur. Frank

Lloyd Wright und Bruno Taut waren die ersten, die auf ihre
Formtradition hinwiesen und sich in ihrem Prinzip des genormten

Grundmaßes, des offenen Grundrisses und der vom Innenraum

her verstandenen beweglichen Konzeption bestätigt fühlten.

Aus gänzlich anderen technischen, gesellschaftlichen und

geistigen Voraussetzungen entstanden, kann die altjapanische
Architektur sicher nicht unmittelbar als Vorbild dienen. Aber
wir empfinden die Notwendigkeit, etwas von ihrem Geiste in

verwandelter Form in die Zukunft hinüberzuretten.

1-6
Aus der Fülle des Materials, das zu diesem Artikel abzubilden wäre,
wählten wir ein lineares Motiv, das gewissermaßen stellvertretend
aufgefaßt werden soll

Geometrisiertes Schriftzeichen aus der Villa Katsura
Stylisation geometrique d'un ideogramme de la Villa Katsura
Geometrised characters from the Katsura villa

Fenstergitter von Paul Hankar, 1893
Treillis de fenetre par Paul Hankar, 1893

Lattice window by Paul Hankar, 1893

Signet von Frank Lloyd Wright


	Die Rolle Ostasiens in der europäischen Kunst

