
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 48 (1961)

Heft: 12: Kirchen

Artikel: Reformierte Kirche in Effretikon : 1959/61, Architekt Ernst Gisel
BSA/SIA, Zürich

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


424 Reformierte Kirche in Effretikon

1959/61. Architekt: Ernst Gisel BSA/SIA, Zürich

• V

§|§i§HKl| j

t
^Jiiai***

ftf

?* X
Tf^fXg. S* **—¦

e ¦
XE U

7- fX.
X

X

Das um die Kirche liegende Terrain ist im Besitze der
Kirchgemeinde und soll nicht überbaut werden. Es wird heute noch

landwirtschaftlich genutzt (Viehweide), kann aber später innerhalb

einer intensiveren Überbauung als öffentliche Grünanlage

ausgebaut werden. Eine für die Kirche eigens erstellte Straße

umschließt auf drei Seiten das Kirchengrundstück und führt
zu einem gepflasterten Kirchenvorplatz. Diesem ist ein kleiner

Wiesenhügel vorgelagert. In dieser Bodenbewegung wird der

Kirchenhügel in die reizvolle hügelige Landschaft der weitern

Umgebung eingeordnet. Der Platz anderseits wird dadurch

gehalten und zum Kircheneingang orientiert. Die gestaffelten
Baumassen sind gegen Norden an den Abhang angelehnt und

dadurch visuell etwas vom Dorfzentrum (Eisenbahnknotenpunktals

Hauptakzent) abgerückt.
Es erforderte große Anstrengungen, die lastende Vorschrift
des Steildaches zu respektieren, das heißt zu überwinden, und

darin eine Form zu finden, die dem Innenraume zugute kommt

und nicht als Kompromiß erscheint. Die plastisch intensiv

durchgebildeten, roh betonierten Außenwände finden ihre
räumliche Fortsetzung in den Dachflächen. Der ursprünglich
quadratische Grundriß des Kirchenraumes ist damit
aufgehoben, und die vier Wände sind in eine rhythmisch frei gegliederte

Folge gebracht worden, in der sich die Gemeinde frei um

die ihr zugeordneten liturgischen Zonen versammeln kann.

Obschon sich die Gemeinde gegen Kanzel und Abendmahltisch

richtet, ist eine Ausrichtung des Raumes auf eine Achse
oder eine speziell durchgebildete Giebelwand vermieden worden.

Dieses Einbeziehen aller Teile in den gemeinsamen
Raum wird gesteigert durch die Verwendung des gleichen
Materials für Rück-, Seiten- und Vorderwand und Fußboden:
natürlicher roter Backstein. Die Holzflächen zwischen den ein-

K Kirchenschiff
E Erweiterung
U Unterricht



425

seitig gestaffelten Oberlichtern verbinden sich auch mit der
obern Partie der Kanzelrückwand und verstärken so die
Einheitlichkeit des Raumes. Durch die konsequente Verwendung
des Backsteines konnten beunruhigende weitere Elemente
vermieden werden. Die Stufen zum erhöhten Abendmahltisch, der
Sockel für die Orgel und die Kanzel sind im selben Material wie
Boden und Wände erstellt und damit intensiv in den Raum
eingebunden.
Die bewegliche Bestuhlung läßt eine verschiedenartige Benützung

der Kirche für Gottesdienste, Konzerte, Laientheateraufführungen

usw. zu. Der schwere, jedoch bewegliche
Abendmahltisch kennzeichnet den liturgischen Ort unzweideutig; er
kann gegebenenfalls weggetragen werden.
Der Kirchenraum wird durch hochliegende Oberlichtstreifen
mit klaren Scheiben erhellt. Dieser das Raumgefühl nicht
verletzende Lichteinfall läßt im Innern die Atmosphäre, den Gang
von Sonne und Wolken, spüren. Der Raum erhält dadurch nie
eine falsche Mystik. Mit der Eigenart der Eingangstüre, des
Taufsteines, des Abendmahltisches usw. soll die Bestimmung
des Gebäudes als protestantische Kirche verdeutlicht werden.
Der Aufbau der ganzen Kirche ist auf das innere Erlebnis hin
gerichtet. Der anfänglich mehr als heute umstrittene Kirch-

Kirche von Norden
L'eglise vue du nord
The church from the north

Detail des Turmes
Detail du clocher
Tower detail

2

Schnitt 1

Coupe
Section

1200 Kirchhügel von Osten
L'eglise et la colline vues de Test
Hill with church from the east

Kirchenvorplatz
Le parvis
Church forecourt

Nordseite
Face nord
North elevation

W 7i

-

•M
%, .ft.

'

¦HB ^Jr
11 t -

X :x
% e, "X



426

türm nimmt nicht nur als Gestell die Glocken auf, er wendet sich
in seiner plastisch starken Form als Mahner gegen eine weite
Umgebung und kennzeichnet den Ort der Kirche.
Örtliche Bauleitung Louis Plüss, Architekt, Zürich
Ingenieure Hickel & Werffeli, Ing., Effretikon

Dr. E. Staudacher, Zürich
Gartenarchitekt E. Baumann, Gartenarchitekt, Thalwil

Zu den Kunstwerken

Bei der Diskussion um das Wie und Wo von Werken der
bildenden Kunst im protestantischen Kirchenbau bewegen wir
uns nach wie vor auf Neuland. Das einzige, was innerhalb der
allgemeinen Ratlosigkeit unverrückbar feststeht, ist unsere
eindeutige Bejahung von Malerei und Plastik in Zusammenhang

mit der Kirche; aber wir kennen noch immer kein Beispiel
im neuen protestantischen Kirchenbau, wo das Problem der
bildenden Kunst in einem heutigen Sinn wirklich überzeugend
gelöst wäre. Unsere höchste Auszeichnung für eine Arbeit ist
die Feststellung, es handle sich dabei um ein ernstzunehmendes

und einer lebendigen Entwicklung förderliches Experiment.
Man hat den Eindruck, in unserer heutigen Vorstellung von
kirchlicher Kunst sei ein grundsätzlicher Fehler so gut
versteckt, daß er auch den ernsthaftesten Künstlern und Architekten

entgeht. An mutigen Versuchen fehlt es durchaus nicht,
und trotzdem entstehen fast ausschließlich Werke, bei deren

Betrachtung uns ein deutliches Unbehagen befällt.
Im Fall von Effretikon war man überzeugt, die Frage meistern
zu können, einfach indem man Kunst forderte anstatt
Kunstgewerbe. Man einigte sich mit Theologen und Laien über
gewisse Themen, die diese von ihrem Standpunkt her billigen
konnten, und vertrat die Auffassung, jedes Thema sei gerechtfertigt,

wenn es in eine künstlerische Form gebracht werde.
Man wagte es sogar, auf alte Symbole zurückzugreifen: den

Hahn, die Dornenkrone, die Taube, einfach um bewährte Themen

zu haben, die es einer dem Volke verantwortlichen
Kommission erleichtern konnten, Kunstaufträge zu erteilen. Mit
diesen Themen errang man sich gewissermaßen die Freiheit,
Kunstwerke für die Kirche zu schaffen. Man zweifelte keinen

Augenblick an der Möglichkeit, die alten, toten Symbole durch
eine neue künstlerische Gestaltung beleben zu können. Nicht
als alte Symbole wollte man sie dem Betrachter vor das Auge
führen, sondern als allgemeingültige Kunstwerke, als Werke
der sakralen Kunst. Ob darin das Symbol als solches gesehen
werde oder nicht, sollte allein der Freiheit des Betrachters
überlassen bleiben.
Das schien richtig und klug ausgedacht. Doch jetzt, da alles
fertig ist, sind wir ein wenig enttäuscht. Obschon in Effretikon
durchaus qualifizierte Künstler am Werk waren, beschleicht
uns dasselbe Unbehagen wie überall in den neuen Kirchen.
Ausnahmen bilden einzig der Hahn von Mattioli und seine
kleine Sonne auf dem Dach. In der letzten Zeit ist in uns der
Verdacht gewachsen, dieser seltsame Mißklang stehe in engem

Situation 1 : 2000
Situation
Site plan

8

Eingangspartie
Detail de l'entree
Entrance detail

Kanzelpartie. Taufstein von Cesare Ferronato; Dornenkrone von Otto
Staiger
Detail de la chaire
Pulpit detail

Photos: Max Hellstern, Regensberg



427 Reformierte Kirche in Effretikon

L iii. X. ..." " -
" '

Zusammenhang mit der Themenwahl: Dornenkrone, Gethse-
mane, Grablegung, Heiliger Geist, Bullinger.
Die Namen von Grünewald, Rembrandt, Rouault sind für uns
unlösbar verbunden mit einer Vorstellung von religiöser Kunst
als einem integrierenden Bestandteil ihres Gesamtwerks.
Wenn wir dagegen von den Künstlern von Effretikon hören -
Staiger, Otto Müller, Ferronato -, denken wir kaum in erster
Linie an Dornenkrone, Grablegung, Gethsemane, Heiliger
Geist. Fast möchte man sagen: im Gegenteil, es ist uns sogar
etwas peinlich, in Zusammenhang mit diesen Männern an
diese Dinge zu denken; es befremdet uns. Bei Grünewald ist
es uns nie peinlich, auch nicht bei Rouault, vielleicht als dem

einzigen in der Gegenwart.
Es muß uns auffallen, daß in den Werken unserer größten
Zeitgenossen, die wohl am sichersten über das orientieren, was
unserer Zeit in künstlerischer Hinsicht gemäß ist, die Gestaltung

religiöser Themen fast durchwegs fehlt. Le Corbusier
schreibt auf seine Scheiben in Ronchamp mit unbeholfenen
Schriftzügen «Marie». Was hat ihn gehindert, eine kubistische
Figur zu malen? Matisse in Vence stellt den Kreuzweg als eine

unprätentiös numerierte Folge von Skizzen dar, elementare
Zeichen, deren Nebeneinander und Übereinander an eine
Bilderschrifttafel erinnert. Das mutet vielleicht etwas seltsam an,
aber auffallenderweise stellt sich das Unbehagen hier nicht
ein. Auch stören solche Darstellungen durchaus nicht unsere
alte Vorstellung von diesen Künstlern.
Matisse und Le Corbusier haben offensichtlich etwas erkannt,
das uns bisher entgangen ist: die Tatsache, daß für uns heutige

Menschen über gewissen Gegenständen ein Tabu liegt,
das ihre bildnerische Darstellung verbietet oder überhaupt
verunmöglicht. Wo immer ein heutiger Künstler dieses eigenartige

Gesetz übertritt, spüren wir, ganz unabhängig vom
Niveau seines Kunstverstandes, einen Mißklang. Die Darstellun¬

gen weisen selten über das Ästhetische hinaus oder haben

ihren Ursprung in zweifelhaften Gefühlen: echtes Pathos wird

durch falsches ersetzt, naive Gläubigkeit durch Sentimentalität,

diesen Gefühlsersatz, in den man sich mit Hilfe des Wissens

um ein Gefühl hineinsteigern kann.

Wahrscheinlich ist die Annahme, die Gegenwart könne

religiöse Themen gestalten, hauptsächlich von der Kunst Rouaults
und seiner weniger großen Schüler abgeleitet. Dabei steht

gerade das Werk Rouaults in unserer Zeit einmalig da. Was

für ihn selbst höchste Gültigkeit hat, läßt sich auf andere Künstler

nicht einfach übertragen, am allerwenigsten als Rezept für
jenen Bruchteil ihres Werks, der für die Kirche bestimmt ist.

Bei Rouault stehen keineswegs nur die Bilder mit religiösem
Inhalt unter jenem Geist des tiefen Mitleidens eines gläubigen
Christen in unserer Zeit, sondern alles, was er gemalt hat: die

Zirkusbilder, die Tänzerinnen und überhaupt manches, das

jene zum Erröten brächte, die bei uns so viel von kirchlicher
Kunst reden.
Im allgemeinen entspricht unseren großen Künstlern eine
gewisse Verhaltenheit, eine Scheu, die Dinge zu zerreden. Wir
lieben nicht das allzu Direkte. Selbst daß jemand ein gläubiger
Mensch ist, bedeutet nicht, er könne ein religiöses Thema

künstlerisch gestalten. Matisse war sicher sehr fromm, als er

an Vence arbeitete; aber gerade deswegen konnte das Drama

der Kreuzigung ihn als Menschen so stark ergreifen, daß er als

Maler schweigen mußte. Die Kreuzigung von Vence und das

«Marie» von Le Corbusier sind jedenfalls deutliche Hinweise

auf die Grenzen der Darstellbarkeit gewisser Themen.
Man ist bei uns von theologischer Seite her unter anderm sehr

eifrig für ungegenständliche Kunst in der Kirche eingetreten;
möglich, daß der innere Anstoß dafür ein Zweifel an der
Darstellbarkeit biblischer Themen und christlicher Symbole war.

Wir dürfen aber sicher toleranter sein und auch Werke der

gegenständlichen Kunst in Betracht ziehen. Das würde
verlangen, daß wir unseren Begriff von einer kirchlichen Kunst
weiter fassen und von sakraler Kunst sprechen, die ihre Stellung

jenseits des Konfessionellen hat. Wenn wir für unsere
Kirchen sakrale Kunst fordern würden, statt nur kirchliche, so
fiele allerlei weg, das zwar einen religiösen Inhalt hat, im übrigen

aber sehr profan, wenn nicht gar blasphemisch ist, und

anderes könnte aufgenommen werden, das bis heute undenkbar

war.
In Effretikon zum Beispiel wäre dann Otto Müller mit einem

seiner neuen, zum Teil ungegenständlichen Reliefs vertreten,
die vor zwei Jahren im Kunsthaus Zürich und diesen Sommer

an der «Nationalen» in Luzern zu sehen waren und die in

ihrem Wesen so unendlich viel sakraler sind, als das zweifellos
sehr eindrückliche, aber schon ältere Relief, das Christus in

Gethsemane darstellt. Man hätte sich auch nicht die Sache

mit der Dornenkrone so lange einreden müssen, bis man

schließlich selber daran glaubte, nur, weil man sich nun einmal

an jener Stelle ein künstlerisches Gebilde vorstellte. Denn

auch die Dornenkrone, so schön sie von Staiger gestaltet
wurde, wirkt irgendwie als Indiskretion.
Einzig mit dem Hahn hat man in Effretikon ein ungetrübtes
Glück gehabt. Obwohl es sich auch hier um ein christliches

Symbol handelt, ist doch der Hahn kein gar so unberührbarer

Gegenstand und Mattioli ein wunderbarer Bildhauer der Vögel.
Als der Hahn fertig war, erschreckte er die Leute, die andere

Hähne gewohnt sind, und niemand hat es bisher gewagt, ihn

aufzustellen. Denn als Symbol ist der Hahn leider nicht so

stark wie etwa das Kreuz, vor dem bekanntlich jede Kritik
verstummt. All das ändert aber nichts an der Tatsache, daß Mattioli

den leeren, nur noch ästhetischen Turmhahn der letzten

Jahre wieder lebendig gemacht hat. Sein Hahn hat eine innere

Notwendigkeit, diejenige des Kunstwerks, und schließt überdies

die Erinnerung an den Hahn Petri nicht aus.
Marianne Gisel


	Reformierte Kirche in Effretikon : 1959/61, Architekt Ernst Gisel BSA/SIA, Zürich

