
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 48 (1961)

Heft: 12: Kirchen

Artikel: Ausdruck und Hinordnung im katholischen Kirchenbau

Autor: Ladner, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Ladner Ausdruck und Hinordnung
im katholischen Kirchenbau

Was einen Kirchenbau wirklich zu einer Kirche macht und sein

unmeßbarer Wert ist, wird nicht von der niederen Notwendigkeit

seiner Funktionalität her gegeben. Der Kirchenbau ist die

geistigste und zugleich emotionsdichteste aller architektonischen

Aufgaben. Seine inneren Dimensionen überschreiten

sozusagen die Endlichkeit, sie berühren das Unaussprechliche.
Wer hier einem Funktionalismus das Wort redet, negiert die

höchste und schönste der Bauaufgaben. Noch weniger ist
Kirchenbauen ein formales Problem. «Formale Probleme» gibt

es im Grunde gar nicht. Die absolute, unabhängige, ganz aus

sich berechtigte Form ist ein fragliches Gebilde höchstens

kunstgewerblichen Wertes und als Kirchenbau ungenügend.
Kirchenbauen ist wohl auch ein «Spiel», jedoch ein höchst
geistiges und sinnvolles. In unserem Fall muß es letztlich christliches

Handeln, ein heiliges Tun sein um unseres Heiles willen
und zur größeren Ehre Gottes. Handeln heißt aber, Entscheidungen

treffen, und das Wie zeigt, aus welchem Geiste sie
getroffen wurden. Christliches Leben und Handeln besitzt aber

innere Gesetzmäßigkeit, hat eine Ordnung zu erfüllen, die über

jener steht, welche die Menschen sich selber geben, ist letztlich

ein Hinordnen. Auch Kirchenbauen muß hinwegfinden
über unvermeidliche Versuchungen, des Effekthaschens, des

Interessant-sein-Wollens, des Um-seiner-selbst-Willen.
Angemessenheit, Ehrlichkeit, Beherrschtheit, Innerlichkeit sind

«Qualitäten» eines «christlichen Bauwerkes».

Künstlerisches Schaffen heißt, aussagen, was man zu sagen
hat. Ob man will oder nicht, eine Kirche bauen heißt, Werte

setzen, eine Hierarchie der Werte anerkennen oder nicht
anerkennen. Kirchenarchitektur wird so Deutung von Sehnsucht
und Glauben, von Weltschau und von Sein überhaupt, ist Ge-

staltwerdung, Formulierung einer religiösen Wirklichkeit. Hier

kann die Frage nach der «Sakralität» gestellt werden. Das

Durchscheinen solcher Wirklichkeit wird das Sakrale

ausmachen, nicht die leere, vielleicht phantasievolle Stimmungsmache,

die sich durch ihre Aufdringlichkeit und Sentimentalität

selber als solche verrät. Auch hier gibt es eine Gewissensfrage:

Erschöpft sich Kirchenbauen in Funktionalismus,
Formalismus oder Konstruktivismus, begnügen wir uns mit

Zweckmäßigkeit und ästhetischem Zauberwerk, oder haben

wir noch andere Anliegen? - Hierin liegt die Entscheidung, ob

der Kirchenbau auch heute Bestandteil und Niederschlag
einer epochalen Auseinandersetzung mit den Grundfragen
des Lebens ist.
Neben dem Inhalt der Kirchenbaukunst, geistig-religiöse
Werte und Wirklichkeit in Architektur zu übersetzen, ist die

Forderung, zu dienen, eine Selbstverständlichkeit. Dies ist ja
auf besondere Art ein Wesenselement guter Architektur, zum

Beispiel gegenüber Malerei und Musik. Der Architekt wird das

niemals als Einschränkung empfinden; es bedeutet im Gegenteil

Überhöhung und Bereicherung. Die Fähigkeit, schlicht zu

dienen, ist gerade auch einer Kirche Forderung und Merkmal.

Auf dieser Seite stehen die Bedürfnisse der Liturgie, des Sa-

kramentespendens und der privaten Frömmigkeit.
Liturgie ist Darstellung und Vollzug einer physisch-metaphysischen

Wirklichkeit. Für den katholischen Bereich ist das im

engeren Sinne die Feier des hl. Meßopfers als die Wiederholung

des Abendmahles, als dessen Nachvollzug im Heute

von Bedürfnis und Ausdruck. Es ist das zentrale Geschehen

innerhalb des kirchlichen Lebens, das, was die Gemeinde, die

Versammlung zur «Kirche» macht. Dieser «ecclesia» Raum

zu geben und Spielraum zum Vollzug ihres Handelns (Liturgie),
ist das erste, was einem Kirchenbauwerkzu leisten aufgegeben
ist. Es scheint nicht überflüssig, auf dieses «Spielraumgeben»

hinzuweisen, da verschiedentlich Tendenzen sichtbar

werden, mit allen Dingen Architektur zu treiben, um möglichst
jede liturgische Bewegung zu fixieren, vorzubestimmen. Gewiß

sind bestimmte Orte zu schaffen, zum Beispiel der Ort des

Altars und der Ort der Verkündigung. Diesen «Hauptstationen»

des Geschehens ist in der Gestaltung volle Aufmerksamkeit zu

schenken. Ihre Bedeutung soll entsprechend betont und nicht

durch zweit- oder drittrangige Elemente überspielt werden.

Liturgie ist aber nicht etwas Absolutes, etwas Unveränderliches

über alle Zeiten und Länder hinweg. Gerade heute, im

Vorfeld des angekündigten Konzils, auf das auch bezüglich

liturgischer Fragen große Hoffnungen gesetzt werden, ist es

falsch, über das Wesentlichste hinaus liturgische Details

architektonisch gestalten zu wollen, die zum Hindernis für eine

Entwicklung werden müßten. Um einer Erstarrung auszuweichen

oder eine Entleerung der Formeln zu überwinden, dürfte

heute wie ehedem die Forderung nach einer gewissen Beweglichkeit

bestehen. Von Sonntag zu Festtag und auch von
Gemeinde zu Gemeinde sollte die Möglichkeit bestehen, ohne die

Zutat von Andachten den besonderen Anliegen und Inhalten

Ausdruck zu verleihen, liturgische Formen zu variieren. Ist
doch für den Menschen die sinnvolle Abwechslung ein

Bewegungselement.
Eine Kirche muß aus dem Innenraum hervorgehen und in das

Maß der Umgebung hineinwachsen. Wertmäßig kommt dem

Innenraum gegenüber dem Äußern einer Kirche die höhere

Bedeutung zu. Beweis hiefür liefert die Katakombenzeit, die

ohne jegliches Äußere auskam. Das heilige Geschehen, des-

sentwillen eine Kirche gebaut werden mag.spieltsich im Innenraum

ab. Betrachtet man jedoch die Vielzahl der Wettbewerbsprojekte,

so bekommt man den Eindruck, es sei gerade umgekehrt.

Allein auf das Äußere vor allem reagiert auch die

Öffentlichkeit. Auf breiter Front streitet man sich über Details des

Kirchenbaues (Türme und Wandbilder); aber die entscheidende

Frage: Sind unsere Kirchenräume wirklich Kirchenräume?

scheint nicht zu existieren. Theater- und Kinoräume

und Turnhallen haben wir vielleicht in genügender Zahl, ohne

dass wir sie mit dem Kirchenbau vermehren müßten. Was wir

brauchen, sind klare, ruhige und doch dynamische, feierliche
Räume. Einige gute oder weniger gute Details, auf die sich die

Urteile abstellen, machen noch keine gute Kirche aus.
Ein Kirchenraum kann von der Zielsetzung her geschaffen werden,

der «lebendigen Kirche» einfach den notwendigen oder

gar reichlichen Raum zu geben, worin sie sich selber formen

muß. Es sind dies die «kristallenen» Räume, die sich auf einer

einfachen geometrischen Grundrißform aufbauen. Wie weit

dies für den katholischen Kirchenbau ein Weg ist, ohne mit

Profanbauten in Konflikt zu geraten und ohne auf das «Mehr»

und «Über» zu verzichten, kann hier nicht entschieden werden.

Wird zum Beispiel aber davon ausgegangen, den Kirchenraum

(und so auch seine Form nach außen hin) zur Gestalt der

«lebendigen Kirche» werden zu lassen, so stellt sich die Frage

nach der inneren Wesensstruktur dieser Kirche. Ist sie wirklich

nur eine Versammlung von Kirchgängern? Gehört nicht

Christus wesentlich dazu, damit dieses Etwas zur Kirche

wird? Wenn wir das Bild der Kirche schaffen wollen, so muß

auch das «Haupt», nicht nur die «Glieder» vorhanden sein

(siehe bei Paulus). Ein anderes Bild der Kirche ist der «Weinstock»

mit den «Zweigen» (siehe Joh. 15/1). Ist Christus nicht

da, in der Verkündigung des Wortes und durch sie? Wird Er

nicht auf besondere Weise gegenwärtig in den Gestalten von

Brot und Wein? Will man auf diese Wirklichkeit nun eingehen,

so muß man ihr eben «Raum» geben, Orte schaffen mit einer

richtigen Beziehung und Akzentsetzung. Auf die elementarste

Form zurückgeführt, heißt das: hier die Versammlung der

Gläubigen (Gebet, Opfergaben), dort Christus (Altar, Wort

Gottes); hier Geschöpf (Endlichkeit), dort Schöpfer
(Unendlichkeit). Es heißt, beiden Seiten entsprechende Gestalt geben,

ihre Beziehung zueinander in der vollen Spannung zur

Entfaltung bringen und beide zusammen eine Einheit werden lassen

(Inkarnation), ohne Wesensverlust der Beteiligten. So

müßte eigentlich das ganze Raumgeschehen auf den Altarraum

hin konzipiert sein (oder von ihm aus) und in ihm kul-



423

m

minieren. Eine solche Kirche würde einen Kernpunkt, ein
Herz besitzen. Und auch ohne liturgisches Geschehen müßte
sie eine Weite, eine innere Größe atmen und feierliche Ruhe
ausstrahlen.
Kann man nun, ohne die Wertordnung zu ignorieren, den Altar
einfach ohne weiteres vor eine leere, breite Wand setzen, wo
er unbestimmt im Raum schwimmt? Kann man ihn gegen einen
Raumwinkel stellen, oder kann man von einer Raumecke aus
das Wort Gottes verkünden? Einen Schirmständer mag man
in eine Ecke stellen oder vielleicht einen Erstkläßler, eine
Gemeinde aber in einen Winkel starren lassen?... Eine andere
Frage ist, ob der Altarraum durch theatralischen Lichteffekt
so vom Ganzen abgetrennt werden muß, daß der Gemeinderaum

zum Zuschauerraum degradiert wird. Beinahe
unbegreiflich ist auch, nach allen Bemühungen der «liturgischen
Bewegung», daß immer wieder verlangt wird, mehrere Altäre
in den gleichen Raum zu stellen (siehe auch Wettbewerbsprogramme).

Der Stellung des Priesters am Altar, «versus populum» oder
alte Ordnung, scheint da und dort eine allzugroße Bedeutung
beigemessen zu werden im Sinne eines «Alleinrichtig», als ob
in Zukunft alles davon abhinge. Sein «Standort» ist entsprechend

seinem Tun einmal auf der Seite des Volkes (Stufengebet,

Confiteor, Credo), ein andermal amtet er ausgesprochen
in Stellvertretung Christi (Verkündigung, Bereitung und
Verwandlung der Opfergaben, Spendung der Eucharistie). Als
Bereicherung des Ausdruckes wäre es denkbar, daß innerhalb

derselben Meßfeier beide Altarseiten benützt würden.
Oft will es scheinen, die Eigenschaften eines Schauraumes
(maximale Sicht) seien heute das Primäre für den Gemeinderaum,

wobei der Altar zu sehr die Wirkung eines Schauobjektes
bekommt. Schaustellung ist ein Symptom unserer Zeit.

Vielen Kirchen geht ein Geheimnischarakter vollständig ab.
Geheimnisse gibt es ja nicht mehr; unser Intellekt vermochte
mit ihnen aufzuräumen. Und vielleicht ist das Erzwingenwollen
der «Gemeinschaft», der Ausrichtung auf den Altar durch
strenge, konzentrische Bankordnungen eher ein Hindernis.
Sollte nicht das Letzte geistigerweise, aus Freiheit und innerer
Kraft heraus getan werden können, ohne äußerlich in erzwungener,

starrer Haltung vorweggenommen zu sein? Eine
«demokratische» Ordnung (mehrseitige Gruppierungen) des
Kirchenraumes für den katholischen Kult dürfte auch in Zukunft
problematisch und besonderen Fällen vorbehalten bleiben,
denn es wird ja nicht allein «Mahl gehalten».
Auch die heutigen Kirchenbauten werden Zeugnis geben vom
Geist und Charakter ihrer Erbauer und unserer Zeit und zeigen,
ob ihrer Haltung noch christliche Merkmale und Eigenschaften
trägt.

Projekt für eine Dorfkirche in Koumi, Haute-Volta (Afrika).

Architekt: Eduard Ladner, Wildhaus

A Altar
N Nebenkapelle
U Unterricht
S Sakristei
K Kirchenschiff
H Halle

1

Modellaufnahme von Südosten
Maquette vue du sud-est
Model photograph from the south-east

Grundriß 1 : 500
Plan
Groundplan


	Ausdruck und Hinordnung im katholischen Kirchenbau

