
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 48 (1961)

Heft: 12: Kirchen

Artikel: Zum Begriff der kirchlichen Kunst

Autor: Ringger, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Ringger £um Begriff der kirchlichen Kunst

Die Frage, ob es kirchliche Kunst gebe, wird man zunächst
bejahen. Der Maler, der ein Bild malt, das in eine Kirche zu hängen

kommt, der Architekt, der einen Raum entwirft, in dem

Gottesdienst abgehalten werden soll - sie schaffen kirchliche
Kunst. Kirchliche Kunst als Kunst in der Kirche: im katholischen

Denken ist sie eine Selbstverständlichkeit; im reformierten

beginnt sie es seit kurzem mehr und mehr wieder zu werden.

Mit wieviel Recht, darüber scheint man sich unter den

Theologen noch immer nicht ganz einig zu sein. Immerhin

dürfte man die Stufe überwunden haben, auf der die Kunst in

der reformierten Kirche grundsätzlich abgelehnt wurde. Indessen

hat die Definition «kirchliche Kunst als Kunst in der Kirche»
bloß praktischen, keinen qualitativen Wert. Philosophisch ist
damit nichts gelöst, denn sie sagt nichts Wesentliches über den

Begriff aus.
Wir müssen uns um eine philosophische Antwort auf unsere

Frage bemühen. Auf diesem Feld wird mit untauglichen Mitteln

verbissen um einzelne Stellungen gekämpft, wie - zum

Beispiel - um die geistliche Legitimation der Kunst als eines aus

dem «Wort» Entsprungenen1, das die Wirklichkeit nicht etwa

«ins Bild setzt» sondern «zur Sprache bringt»2. Es lohnt sich,

ganz von vorn zu beginnen. Wenn wir von einem Gebilde - sei

es ein Gedicht, eine Plastik, ein Gemälde, ein Gebäude oder

ein Musikstück - aussagen, es sei ein Kunstwerk, so haben

wir dieses Gebilde wesentlich bestimmt. Wir haben ihm den

Kunstcharakter zugesprochen. Das bedeutet, daß dieses Werk

bildhafte Weltgestaltung ist, daß es Ausdruck einer unter dem

Gesichtspunkt der Intuition erkannten Wirklichkeit ist. Mit dieser

Aussage wird zugleich festgehalten, daß das betrachtete

Werk nicht Ausdruck begrifflicher Erkenntnis ist und daß es

somit keinen philosophischen Gegenstand darstellt.3 Nun

erklären wir von diesem selben Gebilde, es sei ein kirchliches
Kunstwerk. Damit stellen wir ein Doppeltes fest: einerseits
betonen wir den Kunstcharakter des Werkes, andererseits fügen

wir ihm eine Bestimmung bei. Aus dieser Antwort ergibt
sich implizite eine Folgerung: Gibt es kirchliche Kunstwerke,

so gibt es auch nichtkirchliche. Gibt es aber neben kirchlichen
auch nichtkirchliche Kunstwerke, so wird man auf die Frage,

was den das für welche seien, sagen müssen, nichtkirchliche
Kunstwerke seien eben profane Kunstwerke; städtische
vielleicht oder ländliche, amtliche oder private, moralische und

unmoralische, europäische und chinesische, steinerne, lange

schwere, billige und was dergleichen mehr ist. Wenn wir von

einem Kunstwerk gesagt haben, es sei kirchlich, so haben wir
nicht mehr gesagt, als wenn wir erwähnt hätten, es sei leicht

oder teuer. Wir haben bloß Akzidenzien genannt, Zufälligkeiten,

die auch wegbleiben könnten, ohne daß sich dadurch der

Grundcharakter eines Dinges änderte, und die mit dem Wesen

des Kunstwerkes - als das wir eben den Kunstcharakter
erkannt hatten - nichts zu tun haben. Niemand wird im Ernst

behaupten wollen, das Gewicht der Venus von Milo gehöre mit

zu einer Wesensbestimmung dieser Plastik.
Es wäre lohnend, ein mal festzustellen, seit wann überhaupt der

Begriff der kirchlichen Kunst zum Problem geworden ist. Für

die Betrachtung der Antike ist es wohl statthaft, «kirchlich»
durch das Adjektiv «religiös» zu ersetzen. Es scheint nicht,
daß für die griechische Welt eine Problematik dieser Art
bestand. Die Kunst war hier allumfassend. In Winckelmanns
noch immerGültigesformulierenden«Gedanken überdieNach-

ahmung der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst»

findet man darüber einige Sätze, die zu berühmt sind,

als daß man sich wirklich noch mit ihnen auseinandersetzte:
«Das allgemeine vorzügliche Kennzeichen der griechischen
Meisterstücke ist endlich eine edle Einfalt und eine stille Größe,

sowohl in der Stellung als im Ausdrucke. So wie die Tiefe

des Meeres allezeit ruhig bleibt, die Oberfläche mag noch so

wüten, ebenso zeigt der Ausdruck in den Figuren der Griechen
bei allen Leidenschaften eine große und gesetzte Seele...

Der Ausdruck einer so großen Seele geht weit über die Bildung
der schönen Natur; der Künstler mußte die Stärke des Geistes

in sich selbst fühlen, welche er seinem Marmor einprägte.
Griechenland hatte Künstler und Weltweise in einer Person

und mehr als einen Metrodor. Die Weisheit reichte der Kunst

die Hand und blies den Figuren derselben mehr als gemeine

Seelen ein.» Auch für das Römertum scheint der Totalitätscharakter

des künstlerischen Ausdrucks Geltung zu haben.

In Vergils «Äneis» kommt die Verschmelzung der Äneas-

Legende mitder Vorstellung der Entwicklung des Römerreichs

und dem augusteischen Ordnungs- und Sendungsbewußtsein

zum Ausdruck*.
Die Wirklichkeit der frühchristlichen Zeit erscheint dermaßen

in eschatologischer Beleuchtung, daß künstlerischer
Ausdruck und Glaube eins waren5. Für das Mittelalter mögen zwei

von vielen Stellen stehen, die man anfügen könnte: «Man übersah

niemals, daß jedes Ding ohne Sinn sein würde, wenn seine

Bedeutung sich in seiner unmittelbaren Funktion und

Erscheinungsform erschöpfte, daß alle Dinge ein gutes Stück in die

jenseitige Welt hineinragen.»6 Und weiter schreibt Huizinga

über den Menschen des 15. Jahrhunderts: «Wenn ihn die

Schönheit der Kunst durchstrahlt und erschauern läßt, dann

setzt er dieses Erlebnis unmittelbar in ein Erfülltsein von Gott

oder in Lebensfreude um.»7 Alle Kunst war somit gleich kirchlich

oder gleich nichtkirchlich.
In der Frührenaissance blühte der Humanismus, und Savona-

rola verbrannte Ende des 15. Jahrhunderts im Namen der

Moral Gemälde; im 16. Jahrhundert ließ Papst Paul IV.

Michelangelos Fresken in der Sistina übermalen, und Veronese

wurde, weil er in seinem «Gastmahl im Hause des Levi»

neben dem Haupt Christi einen Negerkopf gemalt hatte,

deswegen von der Inquisition angeklagt; endlich fegten die

Bilderstürme der Reformation über Europa hinweg - seither bis zu

den heutigen Bemühungen um den Begriff der kirchlichen

Kunst finden wir den Totalitätscharakter des künstlerischen

Ausdrucks in Frage gestellt.
Wie mag es gekommen sein, daß derart intensive Auseinandersetzungen

um einen bloß akzidentiell bedingten Begriff
entstehen konnten? Die Würde seiner Bestimmung istes.diedazu
geführt hat, daß man deren akzidentellen Charakter übersehen

hat und ihn für wesentlich hielt. Wenn das Kunstwerk aber

wesentlich durch seinen Kunstcharakter bestimmt ist, so kann

es nicht noch durch ein Zweites wesentlich bestimmt sein.

Damit enthüllt sich mit einem Schlag der innerste Kern des

Problems der kirchlichen Kunst. Dieses Kernproblem ist
zugleich eines der Grundprobleme der Ästhetik überhaupt: läßt

sich bei der Bestimmung eines Kunstwerks die Form vom

Inhalttrennen; kann man den Gehalt von der Gestalt unterscheiden?

Ist - so stellt sich die Frage nun - kirchliche Kunst als

kirchlicher Gehalt in künstlerischer Form anzusprechen? Diese

Frage ist - sofern wir Kunstgeschichte als Kunstkritik treiben

und nicht als Geschichte von Motiven, die in der Kunst

vorkommen-, wie Croce nachgewiesen hat, hinfällig. Es ist ein

Unding, innerhalb der Kunstkritik von formalästhetischen und

gehaltsästhetischen Gesichtspunkten zu reden: «Wenn man

einer Dichtung ihr Metrum, ihren Rhythmus und ihre Worte

nimmt, dann bleibt nicht wie manche glauben, jenseits von all

dem der poetische Geaanke: es bleibt nichts. Die Dichtung ist
als diese Worte, dieser Rhythmus und dieses Metrum
geboren.»8

Nachdem die Unterscheidung zwischen Form und Inhalt in der

Kunstkritik vor dem Forum der Philosophie als nichtig erkannt

ist, fällt auch der Begriff der kirchlichen Kunst in sich zusammen.

Es gibt kirchliche Kunst und nichtkirchliche Kunst genau

so wenig, wie es moralische und unmoralische Kunst gibt: es

gibt bloß Kunst und Nicht-Kunst. Von dieser Warte aus
enthüllen sich alle im Zusammenhang mit dem Begriff der
kirchlichen Kunst auftretenden Probleme als Pseudo-Probleme. Es



415

ergibt sich jetzt - beispielsweise - kein Problem mehr aus der
Tatsache, daß J.S.Bach «weltliche» Musik in «geistliche»
umgewandelt hat, indem er den weltlichen Text durch einen
geistlichen ersetzte9.
Es verflüchtigt sich auch der im reformierten Rahmen jede
vernünftige Betrachtung über Fragen des Kirchenbaus verunmög-
lichende Begriff des reformierten Raumverständnisses. Es gibt
in der Architektur weder ein reformiertes noch ein katholisches
Raumverständnis. Es gibt bloß ein ästhetisches oder ein
nichtästhetisches Raumverständnis. Es ist erstaunlich, wie
dieser durch eine theologisch-spekulative Interpretation
altreformierter, besonders hugenottischer Kirchenbauten von
geringer kunstgeschichtlicher Bedeutung gewonnene Scheinbegriff

- aus welchem für den reformierten Kirchenbau die
Forderung noch dem Zentralbau abgeleitet wurde10 - mehr
und mehr an Ansehen hat gewinnen können, wo doch die
Anzahl kultur- und kunstgeschichtlich hochbedeutender
Zentralbauten aus der katholischen Welt so viel größer ist. Aus
vorchristlicher Zeit sei immerhin das Pantheon erwähnt; die
drei von Bernini nach der Papsterhebung Alexanders VII. in
Rom gebauten Kirchen sind Zentralbauten wie - als byzantinische

Beispiele - San Vitale und die Hagia Sophia oder die
frühchristlichen Santa Costanza und Santo Stefano Rotondo
in Rom; ohne die toskanischen Baptisterien und viele Bauten
von Architekten aus der Renaissance dazuzuzählen, ließe sich
die Reihe fast beliebig ergänzen: wir denken an Bramantes
Tempietto, Borrominis Sant'Agnese an der Piazza Navona und
an Longhenas S. Maria della Salute in Venedig. Schließlich
sei immerhin darauf aufmerksam gemacht, daß Bramantes
Plan für Sankt Peter einen Zentralbau vorsah". Es bliebe noch
zu bemerken, daß die meisten dieser Beispiele echte Zentralbauten

sind, während die Betrachtung vieler im Geiste des
«reformierten Raumverständnisses» konzipierte Zentralkirchen

zeigt, daß es sich dabei oft bloß um verkappte Längsbauten

handelt: statt daß die Bänke auf einer Längsachse
hintereinander angeordnet sind, stehen sie jetzt «amphitheatra-
lisch»(!)12.
Wie verhängnisvoll sich derartige Scheinbegriffe auswirken
können, wird einem erst dann mit aller Deutlichkeit bewußt,
wenn man ihre praktischen Folgen einerseits sieht und
andererseits sich überlegt, wie es war, als man sich nicht damit
unnötig belastete. Wir hören, «daß im Rom des Seicento die
Auftraggeber dem Architekten so unglaubliche Freiheit bei
seinen Entwürfen lassen, daß Raumformen angenommen werden,

die liturgisch gesehen mehr als fragwürdig sind (Borrominis

S. Ivo della Sapienza) und für deren geistliche Motivierung

erst besondere Deutungen gesucht werden mußten»13.
Indem wir den Scheincharakter des Begriffs der kirchlichen
Kunst erkannt haben, lösen wir mit der Frage nach dem
«reformierten Raumverständnis» auch diejenige der symbolischen
Darstellung oder - im weiteren Sinn - der «bedürftigen
Kunst»14. Die symbolische Darstellung, wie sie im
kunsttheologischen Gespräch verstanden wird, ist weder künstlerisch

noch symbolisch. Sie ist dekorativ und allegorisch. Wenn
man ein Symbol ein Ding mit kosmischer Resonanz nennen
kann, so mag im ersten Jahrhundert nach Christus ein Fisch
ein Symbol gewesen sein. Für das Mittelalter hatte alles
kosmische Resonanz und konnte daher alles symbolisch aufgefaßt

werden, aber ohne - und das ist der springende Punkt -
daß man darauf hinzuweisen brauchte. Wo man eine Gestaltung

erklären muß, damit sie symbolisch aufgefaßt werde, hat
sie ihren Symbolcharakter verloren und ist eine Allegorie
geworden. Eine weiße Linie Ist die Reinheit; eine Frau mit verbundenen

Augen und einer Waage aber bedeutet die Gerechtigkeit.
Durch die historische Entwicklung zu Allegorien gewordene
bildhafte Elemente - wie zum Beispiel der Fisch - haben keine
Erlebniswirklichkeit mehr, sondern erfüllen eine dekorative
Funktion. Damit gehören sie - um mit Croce zu reden - zur

Prosa und sind nicht Poesie15; denn es sind begriffliche, nicht
bildhafte Ausdrucksformen. Wohin es führen kann, wenn über
derartige - wie viele meinen - bloß ästhetische Dinge keine
Klarheit herrscht, erfährt jeder, der eine der neueren reformierten

Kirchen betritt und als Lösung der kahlen Vorderwand ein
Kreuz vorfindet. Das Kreuz, als das Symbol innerhalb der
christlichen Welt von den Reformatoren als so gewaltig
betrachtet, daß sie es künstlerisch für unausdrückbar hielten, ist
heute durch die Hintertür der Dekoration wieder in den
reformierten Kirchenraum eingedrungen, nachdem man es im
Namen einer Anbetung «im Geist und in der Wahrheit» (Joh. IV,
24) zum Hauptportal hinausgetragen hatte.
Wir sprachen von christlicher Welt. Sollte es denn, wenn es
doch keine kirchliche Kunst gibt, eine christliche Kunst geben?
Ist damit eine Kunst gemeint, die durch einen christlichen
Gegenstand gekennzeichnet ist, so gibt es sie ebensowenig, wie
es eine kirchliche Kunst gibt. Gegen den Begriff ist jedoch nichts
einzuwenden, wenn er als Arbeitsinstrument von denen
verwendet wird, welche die einzelnen im Verlauf der Geschichte
entstandenen Kunstwerke ordnen. Innerhalb des abendländischen

Raumes kann man Werke, die Ausdruck einer Welt sind,
an der Christliches noch keinen Anteil hatte, als antike Kunst
bezeichnen, diejenigen, die Ausdruck einer Welt sind, zu
deren Wirklichkeit Christliches gehört, als christliche Kunst.
Das hat auch dann seine Berechtigung, wenn die damit
bezeichneten Werke aus einer achristlichen Bewegung entstanden

sind; denn Achristliches setzt ja Christliches voraus.
Da der künstlerische Ausdruck Totalitätscharakter hat, hat
der Begriff christliche Kunst in dem jetzt entwickelten Sinn von
dem Augenblick an seine Berechtigung, da das Christliche in

der Welt, in die der Künstler hineingestellt ist, eine Wirklichkeit

ist. Denn «jede echte künstlerische Darstellung ist sie
selbst und das Universum, das Universum in jener individuellen

Form, wie diese als das Universum. In jedem Dichterakzent,
in jedem Geschöpf seiner Phantasie liegt das ganze menschliche

Geschick, liegen alle Hoffnungen, Illusionen, die Schmerzen

und die Freuden, Größe und Elend des Menschen, das
gesamte Drama der Wirklichkeit, das ewig in Freud und Leid aus
sich selbst wird und wächst.»16 Indessen bedeutet in diesem
Fall der Begriff christliche Kunst nichts anderes als
«abendländische Kunst seit Christus» und ist für eine kunstkritische
Erörterung unbrauchbar. Denn hier gilt - wir wiederholen es -
nur eines: «Kunst ist - so sehr sich ihre Erscheinungsformen
und ihre soziale Einbindung in der Geschichte geändert haben-
wesenhaft und zu allen Zeiten eine.»17

Anmerkungen
' Vgl. P. Brunner, Zur Lehre vom Gottesdienst, Leiturgia, Handbuch

des evangelischen Gottesdienstes, 1. Bd., Kassel 1954, S.295ff.
2 W. Bernet, Bildende Kunst im Raum der Kirche, WERK 1959/8, S. 279f.
3 Bald sechzig Jahre nach dem Erscheinen von Croces «Ästhetik»

beginnt man diese Erkenntnis endlich auch im kunsttheologischen
Gespräch zu beachten, vgl. H.-E. Bahr, Poiesis -Theologische
Untersuchung der Kunst, Stuttgart 1961.

4 Vgl. R. Lavalette. Literaturgeschichte der Welt, Zürich 1948, S. 73.
5 Vgl. L. Brehier, L'art chretien, Paris 1928*, S. 49.
6 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, deutsch von K. Köster, Stuttgart

1953?, S. 216.
7 Huizinga, a. a. O., S.293.
8 B. Croce, Brevier der Aesthetik, Kleine Schriften zur Aesthetik I,

deutsch von J. von Schlosser, Tübingen 1929, S. 34.
9 Vgl. A.-E. Cherbuliez, Johann Sebastian Bach, Hamburg 1957, S. 79.

10 Vgl. O. H. Senn, Protestantischer Kirchenbau, WERK 1952/2, S. 33ff.;
W. Bernet. Protestantischer Kirchenbau, Katalog der Ausstellung
«Kirchliche Kunst in der Schweiz», Zoflngen 1960.

" Vgl. O. H. Förster, Bramante, Wien-München 1956.
12 E.Werner, Vom Werden der Zwinglikirche und ihrer Gemeinde,

Zwinglikirche Schaffhausen, Schaffhausen 1959, S. 20.
13 H. Sedlmayr, Die Architektur Borrominis, München 1932', S. XXVIII.
" W. Bernet, Bildende Kunst im Raum der Kirche, WERK 1959/8, S. 280.
" B. Croce, La poesia, Bari 19372, S. 12ff.
'" B. Croce, Der Totalitätscharakter des künstlerischen Ausdrucks,

Kleine Schriften zur Ästhetik I, S. 142.
" H. Sedlmayr, Ursprung und Anfänge der Kunst, Epochen und Werke

I, Wien-München 1959, S. 9.


	Zum Begriff der kirchlichen Kunst

