Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 48 (1961)

Heft: 12: Kirchen

Artikel: Zum Begriff der kirchlichen Kunst
Autor: Ringger, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kurt Ringger

Zum Begriff der kirchlichen Kunst

Die Frage, ob es kirchliche Kunst gebe, wird man zunéachst be-
jahen. Der Maler, der ein Bild malt, das in eine Kirche zu han-
gen kommt, der Architekt, der einen Raum entwirft, in dem
Gottesdienst abgehalten werden soll - sie schaffen kirchliche
Kunst. Kirchliche Kunst als Kunst in der Kirche: im katholi-
schen Denken ist sie eine Selbstverstandlichkeit; im reformier-
ten beginnt sie es seit kurzem mehr und mehr wieder zu wer-
den. Mit wieviel Recht, dariiber scheint man sich unter den
Theologen noch immer nicht ganz einig zu sein. Immerhin
diirfte man die Stufe tiberwunden haben, auf der die Kunst in
der reformierten Kirche grundsétzlich abgelehnt wurde. Indes-
sen hat die Definition «kirchliche Kunstals Kunstin derKirche»
bloB praktischen, keinen qualitativen Wert. Philosophisch ist
damit nichts gelést,denn sie sagt nichts Wesentliches liberden
Begriff aus.

Wir missen uns um eine philosophische Antwort auf unsere
Frage bemiihen. Auf diesem Feld wird mit untauglichen Mitteln
verbissen um einzelne Stellungen gekampft, wie - zum Bei-
spiel — um die geistliche Legitimation der Kunst als eines aus
dem «Wort» Entsprungenen’, das die Wirklichkeit nicht etwa
«ins Bild setzt» sondern «zur Sprache bringt»®. Es lohnt sich,
ganz von vorn zu beginnen. Wenn wir von einem Gebilde - sei
es ein Gedicht, eine Plastik, ein Gemalde, ein Gebaude oder
ein Musikstiick — aussagen, es sei ein Kunstwerk, so haben
wir dieses Gebilde wesentlich bestimmt. Wir haben ihm den
Kunstcharakter zugesprochen. Das bedeutet, daB dieses Werk
bildhafte Weltgestaltung ist, daB es Ausdruck einer unter dem
Gesichtspunkt der Intuition erkannten Wirklichkeit ist. Mit die-
ser Aussage wird zugleich festgehalten, daB das betrachtete
Werk nicht Ausdruck begrifflicher Erkenntnis ist und daB es
somit keinen philosophischen Gegenstand darstellt.* Nun er-
klaren wir von diesem selben Gebilde, es sei ein kirchliches
Kunstwerk. Damit stellen wir ein Doppeltes fest: einerseits be-
tonen wir den Kunstcharakter des Werkes, andererseits figen
wir ihm eine Bestimmung bei. Aus dieser Antwort ergibt
sich implizite eine Folgerung: Gibt es kirchliche Kunstwerke,
so gibt es auch nichtkirchliche. Gibt es aber neben kirchlichen
auch nichtkirchliche Kunstwerke, so wird man auf die Frage,
was den das fiir welche seien, sagen miissen, nichtkirchliche
Kunstwerke seien eben profane Kunstwerke; stadtische viel-
leicht oder landliche, amtliche oder private, moralische und
unmoralische, europdische und chinesische, steinerne, lange
schwere, billige und was dergleichen mehr ist. Wenn wir von
einem Kunstwerk gesagt haben, es sei kirchlich, so haben wir
nicht mehr gesagt, als wenn wir erwahnt hatten, es sei leicht
oder teuer. Wir haben bloB Akzidenzien genannt, Zufalligkei-
ten, die auch wegbleiben kénnten, ohne daB sich dadurch der
Grundcharakter eines Dinges dnderte, und die mit dem Wesen
des Kunstwerkes — als das wir eben den Kunstcharakter er-
kannt hatten — nichts zu tun haben. Niemand wird im Ernst
behaupten wollen, das Gewicht der Venus von Milo gehdre mit
zu einer Wesensbestimmung dieser Plastik.

Es ware lohnend, einmal festzustellen, seit wann tiberhaupt der
Begriff der kirchlichen Kunst zum Problem geworden ist. Fir
die Betrachtung der Antike ist es wohl statthaft, «kirchlich»
durch das Adjektiv «religiés» zu ersetzen. Es scheint nicht,
daB fiir die griechische Welt eine Problematik dieser Art be-
stand. Die Kunst war hier allumfassend. In Winckelmanns
noch immer Giiltiges formulierenden « Gedanken tiber die Nach-
ahmung der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauer-
kunst» findet man dariiber einige Séatze, die zu beriihmt sind,
als daB man sich wirklich noch mit ihnen auseinandersetzte:
«Das allgemeine vorziigliche Kennzeichen der griechischen
Meisterstiicke ist endlich eine edle Einfalt und eine stille Gro-
Be, sowohl in der Stellung als im Ausdrucke. So wie die Tiefe
des Meeres allezeit ruhig bleibt, die Oberflaiche mag noch so
wiiten, ebenso zeigt der Ausdruckin den Figuren der Griechen
bei allen Leidenschaften eine groBe und gesetzte Seele...

Der Ausdruck einer so groBen Seele geht weit Gber die Bildung
der schénen Natur; der Kiinstler muBte die Starke des Geistes
in sich selbst fihlen, welche er seinem Marmor einprégte.
Griechenland hatte Kiinstler und Weltweise in einer Person
und mehr als einen Metrodor. Die Weisheit reichte der Kunst
die Hand und blies den Figuren derselben mehr als gemeine
Seelen ein.» Auch fiir das Rémertum scheint der Totalitats-
charakter des kiinstlerischen Ausdrucks Geltung zu haben.
In Vergils « Aneis» kommt die Verschmelzung der Aneas-
Legende mitder Vorstellung der Entwicklung des Romerreichs
und dem augusteischen Ordnungs- und SendungsbewuBtsein
zum Ausdruck®.

Die Wirklichkeit der friihchristlichen Zeit erscheint dermaen
in eschatologischer Beleuchtung, daB kiinstlerischer Aus-
druck und Glaube eins waren®. Fiir das Mittelalter mégen zwei
von vielen Stellen stehen, die man anfiigen kénnte: «Man Gber-
sah niemals, daB jedes Ding ohne Sinn sein wiirde, wenn seine
Bedeutung sich in seiner unmittelbaren Funktion und Erschei-
nungsform erschopfte, daB alle Dinge ein gutes Stiick in die
jenseitige Welt hineinragen.»® Und weiter schreibt Huizinga
iiber den Menschen des 15.Jahrhunderts: «Wenn ihn die
Schoénheit der Kunst durchstrahlt und erschauern 1aBt, dann
setzt er dieses Erlebnis unmittelbar in ein Erfiilltsein von Gott
oder in Lebensfreude um.»” Alle Kunst war somit gleich kirch-
lich oder gleich nichtkirchlich.

In der Frithrenaissance bliihte der Humanismus, und Savona-
rola verbrannte Ende des 15. Jahrhunderts im Namen der
Moral Gemalde; im 16. Jahrhundert lieB Papst Paul IV. Michel-
angelos Fresken in der Sistina iibermalen, und Veronese
wurde, weil er in seinem «Gastmahl im Hause des Levi»
neben dem Haupt Christi einen Negerkopf gemalt hatte, des-
wegen von der Inquisition angeklagt; endlich fegten die Bilder-
stiirme der Reformation tiber Europa hinweg — seither bis zu
den heutigen Bemihungen um den Begriff der kirchlichen
Kunst finden wir den Totalitatscharakter des kiinstlerischen
Ausdrucks in Frage gestellt.

Wie mag es gekommen sein, daB derartintensive Auseinander-
setzungen um einen bloB akzidentiell bedingten Begriff ent-
stehen konnten? Die Wiirde seiner Bestimmung ist es, die dazu
gefiihrt hat, daB man deren akzidentiellen Charakter tibersehen
hat und ihn fiir wesentlich hielt. Wenn das Kunstwerk aber
wesentlich durch seinen Kunstcharakter bestimmt ist, so kann
es nicht noch durch ein Zweites wesentlich bestimmt sein.
Damit enthiillt sich mit einem Schlag der innerste Kern des
Problems der kirchlichen Kunst. Dieses Kernproblem ist zu-
gleich eines der Grundprobleme der Asthetik Giberhaupt: 148t
sich bei der Bestimmung eines Kunstwerks die Form vom In-
halt trennen; kann man den Gehalt von der Gestalt unterschei-
den? Ist — so stellt sich die Frage nun - kirchliche Kunst als
kirchlicher Gehaltin kiinstlerischer Form anzusprechen? Diese
Frage ist — sofern wir Kunstgeschichte als Kunstkritik treiben
und nicht als Geschichte von Motiven, die in der Kunst vor-
kommen -, wie Croce nachgewiesen hat, hinféllig. Es ist ein
Unding, innerhalb der Kunstkritik von formalasthetischen und
gehaltsasthetischen Gesichtspunkten zu reden: «Wenn man
einer Dichtung ihr Metrum, ihren Rhythmus und ihre Worte
nimmt, dann bleibt nicht wie manche glauben, jenseits von all
dem der poetische Geaanke: es bleibt nichts. Die Dichtung ist
als diese Worte, dieser Rhythmus und dieses Metrum gebo-
ren.»®

Nachdem die Unterscheidung zwischen Form und Inhaltin der
Kunstkritik vor dem Forum der Philosophie als nichtig erkannt
ist, fallt auch der Begriff der kirchlichen Kunst in sich zusam-
men. Es gibt kirchliche Kunst und nichtkirchliche Kunst genau
so wenig, wie es moralische und unmoralische Kunst gibt: es
gibt bloB Kunst und Nicht-Kunst. Von dieser Warte aus ent-
hiillen sich alle im Zusammenhang mit dem Begriff der kirch-
lichen Kunst auftretenden Probleme als Pseudo-Probleme. Es



415

ergibt sich jetzt — beispielsweise - kein Problem mehr aus der
Tatsache, daB J.S.Bach «weltliche» Musik in «geistliche»
umgewandelt hat, indem er den weltlichen Text durch einen
geistlichen ersetzte®.

Es verfliichtigt sich auch der im reformierten Rahmen jede ver-
nlinftige Betrachtung tiber Fragen des Kirchenbaus verunmog-
lichende Begriff des reformierten Raumversténdnisses. Es gibt
in der Architektur weder ein reformiertes noch ein katholisches
Raumverstandnis. Es gibt bloB ein &asthetisches oder ein
nichtasthetisches Raumverstandnis. Es ist erstaunlich, wie
dieser durch eine theologisch-spekulative Interpretation alt-
reformierter, besonders hugenottischer Kirchenbauten von
geringer kunstgeschichtlicher Bedeutung gewonnene Schein-
begriff — aus welchem fiir den reformierten Kirchenbau die
Forderung noch dem Zentralbau abgeleitet wurde — mehr
und mehr an Ansehen hat gewinnen kénnen, wo doch die
Anzahl kultur- und kunstgeschichtlich hochbedeutender
Zentralbauten aus der katholischen Welt so viel groBer ist. Aus
vorchristlicher Zeit sei immerhin das Pantheon erw#hnt; die
drei von Bernini nach der Papsterhebung Alexanders VII. in
Rom gebauten Kirchen sind Zentralbauten wie — als byzanti-
nische Beispiele — San Vitale und die Hagia Sophia oder die
friihchristlichen Santa Costanza und Santo Stefano Rotondo
in Rom; ohne die toskanischen Baptisterien und viele Bauten
von Architekten aus der Renaissance dazuzuzahlen, lieBe sich
die Reihe fast beliebig ergénzen: wir denken an Bramantes
Tempietto, Borrominis Sant’Agnese an der Piazza Navona und
an Longhenas S. Maria della Salute in Venedig. SchlieBlich
sei immerhin darauf aufmerksam gemacht, daB Bramantes
Plan fir Sankt Peter einen Zentralbau vorsah''. Es bliebe noch
zu bemerken, daB die meisten dieser Beispiele echte Zentral-
bauten sind, wahrend die Betrachtung vieler im Geiste des
«reformierten Raumverstidndnisses» konzipierte Zentralkir-
chen zeigt, daB es sich dabei oft bloB um verkappte Langsbau-
ten handelt: statt daB die Bénke auf einer Ldngsachse hinter-
einander angeordnet sind, stehen sie jetzt «amphitheatra-
lisch»(!)'2.

Wie verhangnisvoll sich derartige Scheinbegriffe auswirken
kénnen, wird einem erst dann mit aller Deutlichkeit bewuBt,
wenn man ihre praktischen Folgen einerseits sieht und ande-
rerseits sich lberlegt, wie es war, als man sich nicht damit
unnotig belastete. Wir héren, «daB im Rom des Seicento die
Auftraggeber dem Architekten so unglaubliche Freiheit bei
seinen Entwiirfen lassen, daB Raumformen angenommen wer-
den, die liturgisch gesehen mehr als fragwiirdig sind (Borro-
minis S. Ivo della Sapienza) und fiir deren geistliche Motivie-
rung erst besondere Deutungen gesucht werden muBten»',
Indem wir den Scheincharakter des Begriffs der kirchlichen
Kunst erkannt haben, I6sen wir mit der Frage nach dem «re-
formierten Raumverstandnis» auch diejenige der symbolischen
Darstellung oder - im weiteren Sinn - der «bediirftigen
Kunst»', Die symbolische Darstellung, wie sie im kunst-
theologischen Gesprach verstanden wird, ist weder kiinstle-
risch noch symbolisch. Sie ist dekorativ und allegorisch. Wenn
man ein Symbol ein Ding mit kosmischer Resonanz nennen
kann, so mag im ersten Jahrhundert nach Christus ein Fisch
ein Symbol gewesen sein. Fiir das Mittelalter hatte alles kos-
mische Resonanz und konnte daher alles symbolisch aufge-
faBt werden, aber ohne — und das ist der springende Punkt —
daB man darauf hinzuweisen brauchte. Wo man eine Gestal-
tung erklaren muB3, damit sie symbolisch aufgefaBt werde, hat
sie ihren Symbolcharakter verloren und ist eine Allegorie ge-
worden. Eine weiBe Linie ist die Reinheit; eine Frau mit verbun-
denen Augen und einer Waage aber bedeutet die Gerechtigkeit.
Durch die historische Entwicklung zu Allegorien gewordene
bildhafte Elemente — wie zum Beispiel der Fisch — haben keine
Erlebniswirklichkeit mehr, sondern erfiillen eine dekorative
Funktion. Damit gehoren sie - um mit Croce zu reden - zur

Prosa und sind nicht Poesie'®; denn es sind begriffliche, nicht
bildhafte Ausdrucksformen. Wohin es fithren kann, wenn liber
derartige — wie viele meinen - bloB &sthetische Dinge keine
Klarheit herrscht, erfahrt jeder,der eine der neueren reformier-
ten Kirchen betritt und als Losung der kahlen Vorderwand ein
Kreuz vorfindet. Das Kreuz, als das Symbol innerhalb der
christlichen Welt von den Reformatoren als so gewaltig be-
trachtet, daB sie es kiinstlerisch fur unausdriickbar hielten, ist
heute durch die Hintertiir der Dekoration wieder in den refor-
mierten Kirchenraum eingedrungen, nachdem man es im Na-
men einer Anbetung «im Geist und in der Wahrheit» (Joh. 1V,
24) zum Hauptportal hinausgetragen hatte.

Wir sprachen von christlicher Welt. Sollte es denn, wenn es
doch keine kirchliche Kunst gibt, eine christliche Kunst geben?
Ist damit eine Kunst gemeint, die durch einen christlichen Ge-
genstand gekennzeichnet ist, so gibt es sie ebensowenig, wie
es eine kirchliche Kunstgibt. Gegenden Begriffistjedoch nichts
einzuwenden, wenn er als Arbeitsinstrument von denen ver-
wendet wird, welche die einzelnen im Verlauf der Geschichte
entstandenen Kunstwerke ordnen. Innerhalb des abendlandi-
schen Raumes kann man Werke, die Ausdruck einer Welt sind,
an der Christliches noch keinen Anteil hatte, als antike Kunst
bezeichnen, diejenigen, die Ausdruck einer Welt sind, zu
deren Wirklichkeit Christliches gehort, als christliche Kunst.
Das hat auch dann seine Berechtigung, wenn die damit be-
zeichneten Werke aus einer achristlichen Bewegung entstan-
den sind; denn Achristliches setzt ja Christliches voraus.

Da der klnstlerische Ausdruck Totalitatscharakter hat, hat
der Begriff christliche Kunstin dem jetzt entwickelten Sinn von
dem Augenblick an seine Berechtigung, da das Christliche in
der Welt, in die der Kiinstler hineingestellt ist, eine Wirklich-
keit ist. Denn «jede echte kiinstlerische Darstellung ist sie
selbst und das Universum, das Universum in jener individuel-
len Form, wie diese als das Universum. In jedem Dichterakzent,
in jedem Geschopf seiner Phantasie liegt das ganze mensch-
liche Geschick, liegen alle Hoffnungen, lllusionen, die Schmer-
zen und die Freuden, GréBe und Elend des Menschen, das ge-
samte Drama der Wirklichkeit, das ewig in Freud und Leid aus
sich selbst wird und wachst.»'® Indessen bedeutet in diesem
Fall der Begriff christliche Kunst nichts anderes als «abend-
landische Kunst seit Christus» und ist fir eine kunstkritische
Erorterung unbrauchbar. Denn hier gilt — wir wiederholen es -
nur eines: «Kunst ist — so sehr sich ihre Erscheinungsformen
und ihre soziale Einbindung in der Geschichte gednderthaben -
wesenhaft und zu allen Zeiten eine.»"”

Anmerkungen
' Vgl. P. Brunner, Zur Lehre vom Gottesdienst, Leiturgia, Handbuch
des evangelischen Gottesdienstes, 1. Bd., Kassel 1954, S. 295ff.

W. Bernet, Bildende Kunstim Raum der Kirche, WERK 1959/8, S. 2791.
Bald sechzig Jahre nach dem Erscheinen von Croces «Asthetik» be-
ginnt man diese Erkenntnis endlich auch im kunsttheologischen Ge-
sprach zu beachten, vgl. H.-E. Bahr, Poiesis - Theologische Unter-
suchung der Kunst, Stuttgart 1961.

Vgl. R. Lavalette, Literaturgeschichte der Welt, Ziirich 1948, S. 73.
Vgl. L. Bréhier, L’art chrétien, Paris 1928?%, S. 49.

J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, deutsch von K. Koster, Stuttgart
19537, S. 216.

Huizinga, a. a. O., S.293.

B. Croce, Brevier der Aesthetik, Kleine Schriften zur Aesthetik I,
deutsch von J. von Schlosser, Tubingen 1929, S. 34.

Vgl. A.-E. Cherbuliez, Johann Sebastian Bach, Hamburg 1957, S. 79.
Vgl. O. H. Senn, Protestantischer Kirchenbau, WERK 1952/2, S. 33ff.;
‘W. Bernet, Protestantischer Kirchenbau, Katalog der Ausstellung
«Kirchliche Kunstin der Schweiz», Zofingen 1960.

Vgl. O. H. Férster, Bramante, Wien-Miinchen 1956.

E. Werner, Vom Werden der Zwinglikirche und ihrer Gemeinde,
Zwinglikirche Schaffhausen, Schaffhausen 1959, S. 20.

H. Sedimayr, Die Architektur Borrominis, Minchen 19322, S. XXVIII.
W. Bernet, Bildende Kunstim Raum der Kirche, WERK 1959/8, S. 280.
s B. Croce, La poesia, Bari 19372, S. 12ff.

B. Croce, Der Totalitatscharakter des kiinstlerischen Ausdrucks,
Kleine Schriften zur Asthetik I, S. 142.

H. SedIlmayr, Ursprung und Anfange der Kunst, Epochen und Werke
I, Wien-Miinchen 1959, S. 9.

P

@ @ a

s

B



	Zum Begriff der kirchlichen Kunst

