Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 8: Synthese der Kiinste

Artikel: Das Problem des Gesamtkunstwerks
Autor: Gantner, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

263

tektur und Technik) zusammenwachsen, daB eines Tages die
eine der Ausdruck der anderen ist.» Das ist es, was in der grie-
chischen Architektur geschah: die Technik war libernommen
worden, nichts war erfunden worden, aber Schritt um Schritt
wurden die Proportionen verbessert, wurden Formen definiert,
bis die Verschmelzung vollkommen war: die ideale Form war
eine L&uterung, eine Vereinfachung der organischen Struk-
tur.

Soviel ich weiB, iibt Mies van der Rohe keine andere Kunst aus
als die Architektur, obwohl er ein Liebhaber der Malerei ist und
eine schdne Sammlung von Werken seines Freundes Paul
Klee besitzt. Le Corbusier, um einen anderen bedeutenden
Architekten unserer Zeit zu nennen, ist Maler von beachtlichem
Talent, Plastiker in Holz und Beton, und er entwirft Wand-
teppiche, Mébel und Mosaiken. Er ist ein universaler Kiinstler
vom Renaissancetyp wie Leonardo da Vinci oder Alberti. Er
zdgert nicht, seine mannigfachen Talente in einer architekto-
nischen Konzeption miteinander zu verbinden, doch im allge-
meinen hélt er seine Vielseitigkeit zuriick, vielleicht weil er be-
griffen hat, daB ein Widerspruch besteht zwischen der perso-
nalistischen Tendenz der Malerei und Plastik und den unper-
sOnlichen Gehalten der Architektur. Wenn es ein Bild oder
Mosaik in einem Gemalde von Le Corbusier gibt, ist es von
einem anderen Kiinstler - und zwar von Charles-Edouard Jean-
neret-Gris. Nichtsdestoweniger, wenn wir Le Corbusiers Lei-
stung in ihrem groBeren Zusammenhang sehen - als Stadte-
planung, La Ville Radieuse, eine Lebensform —, erkennen wir,
daB der Dekor am Rande steht oder Zutat ist. Er kann als etwas
Spielerisches aufgenommen werden - etwas, das innerhalb der
Architektur Platz findet -, aber er verschmilzt nicht mit der
Architektur und ist keine formale Lauterung der zugrunde lie-
genden Technik. Die Architektur ist eine Konzeption fiir sich
und eine vollstandige Einheit ohne den Dekor. Die Architektur
bringt eine Unduldsamkeit gegeniiber dem losgeldsten Kunst-
werk zum Ausdruck, die sich bis auf die eigenen personali-
stischen Schopfungen des Architekten erstreckt. Nur in der
Kirche von Ronchamp hat Le Corbusier als universaler Kiinst-
ler ein Monument geschaffen, das alle Aspekte seines Genies
in integraler Einheit offenbart.

Diese beiden Beispiele diirften das Problem zur Geniige auf-
zeigen. Mit weiteren Beispielen - Frank Lloyd Wright, Gropius,
Oscar Niemeyer, Pier Luigi Nervi, Aalto oder Breuer — wiirde
das Problem nicht gelést werden, das im Grunde die Revolte
gegen die personalistische Kunst ist und der Versuch, in der
Architektur eine neue universale Kunst zu finden: eine Kunst,
wie sie prototypisch durch die griechische und spater die by-
zantinische Architektur reprasentiert wird. Der Parthenon und
die Hagia Sophia sind der paradigmatische Typ, die Vereini-
gung der Kiinste im Monument, und diese Vereinigung ist nicht
das Werk des Zufalls oder auch nur einer bewuBten Koordina-
tion: sie beruht auf der allumfassenden Konzeption des tiber-
legenen Geistes eines Baumeisters. Wir wissen nicht, welche
Zukunft jenseits der Bedrohung durch die nuklearen Waffen
liegt - keine, wenn die Drohung Wirklichkeit wird und radio-
aktive Strahlung wie ein tddlicher Regen auf die gesamte
Menschheit fallt. Doch wenn es eine schépferische Zukunft
geben sollte, diirfen wir gewiB sein, daB der Ubergang von
unserer gegenwaértigen kulturellen Zersplitterung allein durch
eine neue Auffassung vom Architekten erreicht werden kann:
der Architekt als ein Mann umfassender Intelligenz, als eine
Quelle der Einheit und Universalitit. Von solcher neuen Kon-
zentration der Formwerte kénnten die Kiinste noch einmal einen
gemeinsamen Stil und eine organische Vitalitat herleiten.

Den Essay von Herbert Read entnehmen wir dem im Sigbert
Mohn Verlag, Giitersloh, erschienenen Buch von Herbert Read
«Die Kunst der Kunstkritik und andere Essays».

Joseph Gantner

Das Problem des Gesamtkunst-
werks

Die «Rundfrage zur Integration der Kiinste», welche die Redak-
tion des WERK im Mai 1960 erlassen hat, erwéhnt vor allem auch
den Umstand, da dieses fir die alte wie fiir die moderne Kunst
kapitale Problem in der letzten Zeit an mehreren Tagungen be-
sprochen worden sei. Im Laufe des Winters 1958/59 haben sowohl
an der Universitdt Mainz wie in der Gesellschaft der « Freunde des
Wallraf-Richartz-Museums» in KéIn je eine Reihe von Vortrdgen
(ber das Thema stattgefunden, in denen zahlreiche Kiinstler und
Gelehrte (unter ihnen auch Prof. S. Giedion aus Ziirich) zu ein-
zelnen Objekten und Problemen Stellung nahmen. In beiden F&l-
len wurde der Unterzeichnete eingeladen, den zusammenfassen-
den SchluBvortrag zu halten. Auf Einladung der Redaktion des
WERK werden hier nun die einleitenden Ausfiihrungen dieses
Vortrags gekiirzt wiedergegeben. In seinem Bilderteil behandelte
der Vortrag sodann einzeln folgende Probleme, deren Erérterung
hier weggelassen wird: Die Stadt als Gesamtkunstwerk, Das reli-
giése Gesamtkunstwerk aus anonymen Einzelteilen (Saint-Savin),
Das religiose Gesamtkunstwerk als grofe Geschichtsdarstellung
(Sixtinische Kapelle), Das religiése Gesamtkunstwerk als Schép-
fung einer «é&sthetischen Persénlichkeit» (barocke Kirchen) und
Gesamthkunstwerke als persénliche Visionen (Leonardo im Kastell
von Mailand und Goya in der «Quinta del Sordo» bei Madrid). Die
Besprechung moderner Beispiele war den vorausgehenden Vor-
trégen vorbehalten. ! J.G.

1

Unter allen Umstanden muBl das Gesamtkunstwerk begriffen
werden als ein Resultat oder doch als eines der Ziele desjeni-
gen schopferischen Vorgangs im Menschen, der iiberhaupt
zum Kunstwerk hinfiihrt. Von diesem allgemeinen Vorgang der
Entstehung des Kunstwerks also diirfen wir ausgehen, um zu
einer Definition zu gelangen.

Ich wiederhole die uralte, lhnen allen wohlbekannte Erkennt-
nis: Das Kunstwerk entsteht als Resultat jenes ewigen dialek-
tischen Prozesses, in welchem sich der schopferische Impuls
des Kiinstlers, das, was Jacob Burckhardt den «gewaltigen
inneren Bildtrieb» genannt hat, auseinandersetzt mit dem Ge-
genstand der Welt, das heiBt mit einer Potenz, die schlechter-
dings alles umfaBt, was &uBere Sichtbarkeit und innere Vision
dem Kiinstler vor Augen stellen. Das sei, so meinte noch in
unsern Tagen etwas pathetisch Kandinsky, «ein donnernder
ZusammenstoB verschiedener Welten», die bestimmt seien,
«im Kampfe miteinander eine neue Welt zu schaffen». Etwas
ruhiger und umfassender driickte sich vor hundert Jahren
Charles Baudelaire aus. Was ist die wirkliche Kunst? fragte er
in einem nachgelassenen Aufsatz. Und seine Antwort heiBt so:
«C'est créer une magie suggestive contenant  la fois I'objet et
le sujet, le monde extérieur & I'artiste et I'artiste lui-méme.»
(L’Art romantique, 117.)

Diese beiden Komponenten, 'artiste lui-méme und le monde
extérieur a I'artiste, anders gesagt: der Formtrieb und der von
ihm gewa&hlte oder ihm aufgetragene Inhalt, sie bilden zusam-



264

men eine groBe Sphare, die Werkstatt im geistigen Sinne,
innerhalb welcher die Entstehung des Kunstwerks geschieht.
Das Entscheidende aber ist die Einsicht, daB es in dieser
Werkstatt Hunderte, Tausende von Variationen gibt, daB die
beiden Komponenten stets in einem Verhéltnis innerer Not-
wendigkeit zueinander stehen und daB je nach der Verbindung
dieser Elemente der Charakter des so enistehenden Kunst-
werks sich andert. Form und Inhalt stehen wie zwei groBe
Spiegel einander gegeniiber, und die leiseste Verénderung
des einen bewirkt sogleich eine Veréanderung des andern.
Wir versuchen, das gewaltige Material der nachantiken Kunst,
das dergestalt vor unsern Augen steht, sinnvoll zu gliedern.
Im GroBen gesehen, und immer im BewuBtsein, daB eine solche
Gliederung stets etwas Gewaltsames an sich hat, so daB wir
sie nur aus dem Wunsche nach Klarheit rechtfertigen kénnen,
unterscheiden wir drei Ebenen der Realisierung: die Ebene der
Skizzen und Bozzetti, die Ebene des in sich abgeschlossenen,
vollendeten Kunstwerks und die Ebene des Gesamtkunst-
werks.

1. Die Ebene der Skizzen und Bozzetti zeichnet sich dadurch
aus, daB in ihr die Frage der eigentlichen Realisierung des
Kunstwerks noch gar nicht entschieden zu werden braucht.
Sowohl das Material wie die Gattung - also die Frage, ob Male-
rei oder Plastik oder Raumbildung, ja sogar ob Dichtung - kann
hier durchaus noch offenbleiben. Ich habe in mehreren Publi-
kationen auf diese Welt der «Prafigurationen» hingewiesen, die
man wortlich mit einer Definition des Leonardo umschreiben
kénnte als «notizie delle cose che & possivine che possin
venire».

2, Die zweite und deutlichste Ebene ist natiirlich diejenige des
in sich abgeschlossenen, vollendeten Kunstwerks. Der Bildtrieb
des Kiinstlers fiihrt hier zu einem deutlich umgrenzbaren
Werke hin, das sich in bestimmten Formen konkretisiert hat.
Aber stets ist es ein Kiinstler, der dem Werke das Geprage
gibt, ja fir den das Werk geradezu eine Darstellung seiner
selbst bedeutet.

3. Und nun also betreten wir mit dem Gesamtkunstwerk eine
dritte Ebene.

Das Gesamtkunstwerk sprengt auf der ganzen Linie den Rah-
men, der den andern Realisierungen gezogen ist. Der Vorgang
zeigt sich hier, da er ja nicht mehr nur ein Werk, sondern ein
Zusammenwirken mehrerer ausgefiithrter Werke im Auge hat,
viel bewuBter, viel planvoller als dort. Zwar bleiben die Grenzen
zu den beiden andern Realisierungen hin stets flieBend, geméaB
dem absolut irrationalen, magischen Charakter, der aller gro-
Ben Kunst von Natur aus zukommt, aber die Unterschiede sind
deutlich und mit Handen zu greifen. Ich versuche sie zu cha-
rakterisieren, indem ich den Vorgang auf seine beiden vorhin
genannten Komponenten zurtickflhre.

a) Der Gegenstand, den das Gesamtkunstwerk darstellt, ist
unter allen Umsténden etwas Umfassendes, Ubergeordnetes,
er ist eine Idee, die in der Regel schon da ist, bevor sie in den
ProzeB der kiinstlerischen Darstellung eintritt, die also schon
a priori einen bestimmten Gehalt aufweist. Schon hier stellt
sich eine Frage, die uns spater noch beschéftigen wird - wie
kann das Gesamtkunstwerk in einer Zeit beschaffen sein, die,
wie die Gegenwart, den Gegenstand negiert? Oder ist es am
Ende so, daB die Gegenwart gerade durch ihre Sehnsucht nach
dem Gesamtkunstwerk auf diesem allgemeinen Wege den
Gegenstand wieder zuriickgewinnen méchte?

In der alten Kunst jedenfalls = und damit meine ich die nach-
antiken Jahrhunderte bis etwa ans Ende des neunzehnten - hat
es im Grunde nur zwei allgemeine Potenzen gegeben, deren
Gegenstand so umfassend, eben so allgemein war, daB ihm
nur ein Gesamtkunstwerk einen adaquaten Ausdruck verleihen
konnte:

die Religion in den vielfachen Formen ihrer Sichtbarkeit und
ihrer Glaubenslehren und

der Staat in seinen spezifischen Formen, als Dynastie, als Ge-
meinschaft, als Gemeinde usw.

Diese beiden Potenzen, so grundverschieden sie sein mégen
an Starke und an historischer Bedeutung, haben doch das eine
gemeinsam, daB sie etwas Abstraktes sind und daB erst die
Kunst ihnen eine bestimmte sichtbare Form verleihen kann.
Das heiBt aber auch, daB diese Form all den Wandlungen un-
terworfen bleibt, welche die europaische Kunst in den letzten
zwei Jahrtausenden erfahren hat, noch mehr - daB die Aus-
sagen der Kunst gelegentlich, indem sie der Idee eine Gestalt
geben, selbst an dieser Idee mitgearbeitet haben. Wer irgend
gewohnt ist, iber alte Kunstwerke nachzudenken, der weiB, daB
sich hier ein Tor zu einem gewaltigen Thema &ffnet, zu der
Frage nach dem Anteil der schépferischen Kunst an der Bil-
dung religiéser und politischer Vorstellungen.

b) Darum wird auch der Unterschied zwischen dem Gesamt-
kunstwerk und jeder andern Gattung von Kunstwerken dortam
deutlichsten, wo es sich um seine zweite Komponente, um die
kiinstlerische Form, handelt.

Da iiberrascht uns das Gesamtkunstwerk mit einer Eigentiim-
lichkeit, die das einzelne Werk nurin ganz seltenen Ausnahmen
und das Werk der Prafiguration iiberhaupt nicht hat: es sprengt
den Rahmen der Gattungen, noch mehr, es verbindet mehrere
Gattungen, Architektur, Plastik, Malerei, Dekoration, zu einer
neuen, gemeinsamen Wirkung, und das heiBt doch nichts an-
deres, als daB die einzelnen Gattungen sich einem neuen Gan-
zen einfiigen und also diejenigen ihrer Elemente preisgeben
missen, welche dieser neuen Einheit im Wege stiinden. Denn
die Wirkung des Ganzen wird ja nur darum gesucht und ange-
strebt, weil sie eben nicht die bloBe Addition der einzelnen
Werke, sondern ihre Synthese darstellen soll. Die Wirkung des
Ganzen ist mehr als nur die Summe der Einzelteile.

Und da das Gesamtkunstwerk den Rahmen der Gattung
sprengt, so sprengt es in den meisten Féllen auch den Rahmen
der Persénlichkeit, und das ist wohl sein auffallendstes, ja sein
gefahrlichstes Merkmal. Selbst dort, wo eine leitende schopfe-
rische Persénlichkeit am Werke ist - heiBe sie nun Fischer von
Erlach wie an der Karlskirche in Wien oder Le Corbusier an der
méchtig tiberschatzten Wallfahriskirche in Ronchamp -, bleibt
doch das Entscheidende das Zusammenarbeiten mehrerer
Képfe und Hande, die sich wiederum, gleich den Gattungen,
einem neu zu schaffenden Ganzen unterordnen. Schon immer
hat die Asthetik den Gedanken ausgesprochen, daB ein ein-
zelner Mensch gar nicht geniige, eine solche Fiille hervorzu-
bringen, und daB deshalb als Schépfer eines solchen Gan-
zen eine «asthetische Persénlichkeit» anzunehmen sei, die
mehrere «biographische Persénlichkeiten» umfasse.

Wir wollen uns aber auch nicht verhehlen, daB hier die Stelle
liegt, wo das Gesamtkunstwerk leicht problematisch werden,
wo ein Element des Unkiinstlerischen, der Routine, in das
Ganze eindringen kénnte und oft genug eingedrungen ist.

1

Was bisher unter dem Stichwort des Gesamtkunstwerks ge-
schildert wurde, ist eine Schépfung des Mittelalters, die aber
in den wechselnden Formen der Stile bis zum heutigen Tage
weiterdauert. Der Kernsatz des mittelalterlichen Kirchenbaues,
«ecclesia materialis significat ecclesiam spiritualem», bleibt
im Grunde bestehen, vorausgesetzt, daB das religiose Emp-
finden ungebrochen weiterbesteht, und die wechselnde ikono-
graphische Verbildlichung bedeutet ja nur, daB jede Zeit fir
die Lésung dieser groBen Aufgabe ihre eigenen Vorstellungen
entwickelt. Und ahnlich liegt es, wenn auch in ungleich gerin-
gerem MaBe und mit viel kleineren Schwankungen, dort, wo
eine staatliche Macht sich in einem Gesamtkunstwerk ihren
Ausdruck sucht.

Es ergibt sich auf diese Weise, vom &ltesten St. Peter in Rom
bis zu Ronchamp, eine {iberaus stolze Reihe von Gesamtkunst-



265

werken durch alle Stile hin. Sie isttrotz der vielen Katastrophen
noch sehr reich, und das Reichste an ihr ist fraglos die Vielfalt
der ewig wechselnden Losungen derselben Aufgabe. Stets hat
die einzelne Ecclesia materialis auf ihre besondere Weise die
«Ecclesiam spiritualem» verkérpert, die alle diese einzelnen
Verbildlichungen in sich aufnahm, ja durch sie erst sich den
Menschen bildlich manifestierte.

Von diesem groBartigen Hintergrund aber heben sich nun
zwei Vorgéange ab, die wie zwei Einbriche in die stolze Reihe
der Gesamtkunstwerke erscheinen, und von ihnen mul3 vor
allem derjenige sprechen, der auch die Situation der Gegen-
wart in die Historie einbezieht.

Der Einbruch des Persénlichen

Seit dem Ausgang des 15. Jahrhunderts treten in ltalien neue
Ideen auf. Ihre Besonderheit liegt darin, daB3 sie nicht mehr von
auBen her an den Kiinstler herangetragen werden, sondern
daB der Kiinstler die Idee eines Gesamtkunstwerks aus sich
selbst entwickelt. Diese Idee ist nicht mehr eine religiése oder
eine politische, sondern sie gibt sich zu erkennen als eine in
der eigenen Persénlichkeit des Kiinstlers wurzelnde Vision,
deren Verbildlichung also mit dem Kiinstler als biographischer
Personlichkeit steht und fallt. Konkret gesprochen: Der Kiinst-
ler bringt in einem Gesamtkunstwerk seine Vorstellung des
Kosmos, seine Vorstellung des Lebens zur Evidenz. Es ist klar,
daB nur Kinstler von héchster schépferischer Potenz bis zu
dieser hochsten Form der Gestaltung vorzudringen vermaégen,
die denn auch nur selten zu finden ist, dort aber, wo sie auf-
tritt, die ganze Entwicklung entscheidend beeinfluBt. Es steht
fur mich auBer Frage, daB die beiden Kiinstler, die man hier in
erster Linie nennen muB, Leonardo und Goya, mit ihrem
Durchbruch durch die Tradition die Kunst unserer Tage ein-
geleitet haben.

Bis zu einem gewissen Grade darf auch Michelangelo diesem
Kreise zugerechnet werden. Vergegenwartigen wir uns eine
bestimmte Situation, aus welcher ein solches Gesamtkunst-
werk im eigentlichsten Sinne hatte entstehen kénnen.

Als im Jahre 1550 die florentinische Kolonie in Rom an den
weltberithmten 75jahrigen Landsmann herantrat und von ihm
die Zusage erhielt, er wolle ihnen ihre Nationalkirche San Gio-
vanni dei Fiorentini neu bauen, da ware wirklich in einer ein-
zigen Hand alles vereinigt gewesen, ein Gesamtkunstwerk von
idealster Art hervorzubringen: Michelangelo, seit drei Jahren
leitender Architekt von St. Peter und Neugestalter des Kapi-
tols; Michelangelo, der Bildhauer von Gottes Gnaden, und
Michelangelo der Maler, der soeben, im gleichen Jahre 1550,
sein letztes monumentales Werk in der Cappella Paolina voll-
endet hatte. Der Bau von San Giovanni ist bekanntlich nicht
von ihm errichtet worden, aber wenn wir der Uberlieferung ver-
trauen diirfen, so hétte er sich, nurdrei Jahre spater,angeboten,
den ersten Gesu fiir Rom zu entwerfen, und wieder miissen wir
sagen: Da wéren in einem einzigen Kiinstler alle Fahigkeiten
vereinigt gewesen, ein Gesamtkunstwerk groBter Wirkung her-
vorzubringen. Aber auch dieser Plan ist ein Plan geblieben.

Der Einbruch des Asthetischen

Dieser Einbruch des Personlichen in den Vorgang, um den wir
uns hier bemiihen, bildet aber gewiB nur die Vorbereitung auf
den zweiten Einbruch, den man den Einbruch des Asthetischen
nennen kénnte. Je mehr der Ausgangspunkt fiir die Schaffung
eines Gesamtkunstwerks sich von den Ideen, den alten Mach-
ten auBerhalb des Kiinstlers, in den Kiinstler selbst verlagert
- und das ist ja der eigentliche Schicksalsweg der neueren
Kunst tiberhaupt—, um so gréBer wird das Bediirfnis nach einer
asthetischen Einheit aller Teile des Werkes. Fiir ein mittel-
alterliches Gesamtkunstwerk ist diese Einheit irrelevant, vor-
ausgesetzt, daB der tiefere Sinn des Vorgangs erfiillt ist, daB
namlich die religiose Idee ihren adaquaten Ausdruck erhalt.

Das Problem des Gesamtkunstwerks

Wenn aber die Idee, die ihren Ausdruck erhalten soll, einzig
und allein im Kiinstler entsteht und entwickelt wird, dann wird
die Einheit des Ausdruckes unerlaBlich, denn nur sie vermag
ja'die Vision des Kiinstlers, die rein personlich ist, zu verbild-
lichen. In der Sainte-Chapelle in Paris, einem gotischen Ge-
samtkunstwerk erster Ordnung, konnten sehr wohl die Schép-
fer der Glasmalereien nicht nur verschiedene Kiinstler sein,
sondern auch aus verschiedenen Generationen stammen. In
der «Quinta del Sordo» in Madrid aber, die Goya zu einem véllig
persdnlichen Gesamtkunstwerk ausgestaltet hat, hatte jeder
Beitrag einer andern Hand als derjenigen Goyas die Einheit
gestort, die ja nur in der Vision Goyas existierte.

Die letzte Konsequenz dieser Betonung des Persénlichen,
dieses langsamen Riickzuges von allen objektiven und dieser
unentwegten Konzentration auf die subjektiven Méachte ist
bekanntlich die abstrakte Kunst der Gegenwart, die sich in der
Form, wie wir sie erleben, bereits tiber die ganze Erde ausge-
dehnt und ein wirklicher planetarer Stil geworden ist. So war
es vollig logisch, daB an der hochinteressanten Ausstellung
«Ars sacray, dieim Sommer 1958 in der Peterskirche zu Léwen
stattfand - ich folge der offiziellen Publikation tber sie -, die
Berechtigung abstrakter Kunst fir das Kirchenbild, fiir das
Altarbild eifrig diskutiert wurde. Die Meinungen gingen offen-
bar heftig auseinander. Kiinstler, wie Jean Bazaine und Alfred
Manessier, setzten sich leidenschaftlich dafiir ein, daB auch der
abstrakten Kunst eine religiése Substanz innewohnen kénne,
die ihre Berechtigung in der Kirche habe, wahrend Laien, wie
der bekannte Philosoph Gabriel Marcel, ebenso heftig dafiir
pladierten, ein religioses Kunstwerk misse als «support maté-
riel & la priére ou & 'adoration» dienen kénnen, und das sei
ohne das Mitsprechen der alten, objektiven Machte, also des
religiosen Gegenstandes, unmdglich.

Die Zukunft wird entscheiden, wer in dieser hochinteressan-
ten Streitfrage recht behalt. Das Problem des Gesamtkunst-
werks aber tritt hier in ein ganz neues Licht. Denn wenn wir die
Uberlegungen, die hier angestellt werden, ruhig zu Ende den-
ken, so erscheint vor unsern Augen ein neuer Typus von Ge-
samtkunstwerk, der etwa so umschrieben werden kénnte: ein
groBes Gebaude, in vollkommen funktioneller Architektur er-
baut, als Stahlgerliist mit Glaswanden, in den Fenstern ab-

" strakte Glasmalereien von rein dekorativer Haltung, an den

Innenwanden abstrakte Bilder oder Mauerbilder von der Art,
wie sie seinerzeit Willi Baumeister entworfen hat. Sicher gibt
es diesen Typus schon, ganz oder teilweise, in zahlreichen
Bauten, die wir uns am ehesten als Geschaftshauser, Verwal-
tungsgeb&ude oder Bahnhofe, kaum aber schon als Kirchen
vorstellen kénnen. Da alle Form in ihnen abstrakt ist, also kei-
nerlei gegenstandliche Assoziationen im Beschauer auslésen
will und kann, so ist der Ausbreitung dieses Typus praktisch
keine Grenze gesetzt.



	Das Problem des Gesamtkunstwerks

