
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 8: Synthese der Künste

Artikel: Das Problem des Gesamtkunstwerks

Autor: Gantner, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


263 Joseph Gantner

Das Problem des Gesamtkunstwerks

tektur und Technik) zusammenwachsen, daß eines Tages die
eine der Ausdruck der anderen ist.» Das ist es, was in der
griechischen Architektur geschah: die Technik war übernommen
worden, nichts war erfunden worden, aber Schritt um Schritt
wurden die Proportionen verbessert, wurden Formen definiert,
bis die Verschmelzung vollkommen war: die ideale Form war
eine Läuterung, eine Vereinfachung der organischen Struktur.

Soviel ich weiß, übt Mies van der Rohe keine andere Kunst aus
als die Architektur, obwohl er ein Liebhaber der Malerei ist und
eine schöne Sammlung von Werken seines Freundes Paul
Klee besitzt. Le Corbusier, um einen anderen bedeutenden
Architekten unserer Zeit zu nennen, ist Maler von beachtlichem
Talent, Plastiker in Holz und Beton, und er entwirft
Wandteppiche, Möbel und Mosaiken. Er ist ein universaler Künstler
vom Renaissancetyp wie Leonardo da Vinci oder Alberti. Er

zögert nicht, seine mannigfachen Talente in einer architektonischen

Konzeption miteinander zu verbinden, doch im
allgemeinen hält er seine Vielseitigkeit zurück, vielleicht weil er
begriffen hat, daß ein Widerspruch besteht zwischen der perso-
nalistischen Tendenz der Malerei und Plastik und den
unpersönlichen Gehalten der Architektur. Wenn es ein Bild oder
Mosaik in einem Gemälde von Le Corbusier gibt, ist es von
einem anderen Künstler-und zwar von Charles-Edouard Jean-
neret-Gris. Nichtsdestoweniger, wenn wir Le Corbusiers
Leistung in ihrem größeren Zusammenhang sehen - als
Städteplanung, La Ville Radieuse, eine Lebensform -, erkennen wir,
daß der Dekor am Rande steht oder Zutat ist. Er kann als etwas
Spielerisches aufgenommen werden - etwas, das innerhalb der
Architektur Platz findet -, aber er verschmilzt nicht mit der
Architektur und ist keine formale Läuterung der zugrunde
liegenden Technik. Die Architektur ist eine Konzeption für sich
und eine vollständige Einheit ohne den Dekor. Die Architektur
bringt eine Unduldsamkeit gegenüber dem losgelösten Kunstwerk

zum Ausdruck, die sich bis auf die eigenen personali-
stischen Schöpfungen des Architekten erstreckt. Nur in der
Kirche von Ronchamp hat Le Corbusier als universaler Künstler

ein Monument geschaffen, das alle Aspekte seines Genies
in integraler Einheit offenbart.
Diese beiden Beispiele dürften das Problem zur Genüge
aufzeigen. Mit weiteren Beispielen - Frank Lloyd Wright, Gropius,
Oscar Niemeyer, Pier Luigi Nervi, Aalto oder Breuer - würde
das Problem nicht gelöst werden, das im Grunde die Revolte
gegen die personalistische Kunst ist und der Versuch, in der
Architektur eine neue universale Kunst zu finden: eine Kunst,
wie sie prototypisch durch die griechische und später die
byzantinische Architektur repräsentiert wird. Der Parthenon und
die Hagia Sophia sind der paradigmatische Typ, die Vereinigung

der Künste im Monument, und diese Vereinigung ist nicht
das Werk des Zufalls oder auch nur einer bewußten Koordination:

sie beruht auf der allumfassenden Konzeption des
überlegenen Geistes eines Baumeisters. Wir wissen nicht, welche
Zukunft jenseits der Bedrohung durch die nuklearen Waffen
liegt - keine, wenn die Drohung Wirklichkeit wird und radioaktive

Strahlung wie ein tödlicher Regen auf die gesamte
Menschheit fällt. Doch wenn es eine schöpferische Zukunft
geben sollte, dürfen wir gewiß sein, daß der Übergang von
unserer gegenwärtigen kulturellen Zersplitterung allein durch
eine neue Auffassung vom Architekten erreicht werden kann:
der Architekt als ein Mann umfassender Intelligenz, als eine
Quelle der Einheit und Universalität. Von solcher neuen
Konzentration der Formwerte könnten die Künste noch einmal einen
gemeinsamen Stil und eine organische Vitalität herleiten.

Den Essay von Herbert Read entnehmen wir dem im Sigbert
Mohn Verlag, Gütersloh, erschienenen Buch von Herbert Read
«D/e Kunst der Kunstkritik und andere Essays».

Die «Rundfrage zur Integration der Künste-», welche die Redaktion

des WERK im Mai 1960 erlassen hat, erwähnt vor allem auch
den Umstand, daß dieses für die alte wie für die moderne Kunst
kapitale Problem in der fetzten Zeit an mehreren Tagungen
besprochen worden sei. Im Laufe des Winters 1958/59 haben sowohl
an der Universität Mainz wie in der Gesellschaft der «Freunde des

Wallraf-Richartz-Museums» in Köln je eine Reihe von Vorträgen
über das Thema stattgefunden, in denen zahlreiche Künstler und
Gelehrte (unter ihnen auch Prof. S. Giedion aus Zürich) zu
einzelnen Objekten und Problemen Stellung nahmen. In beiden Fällen

wurde der Unterzeichnete eingeladen, den zusammenfassenden

Schlußvortrag zu halten. Auf Einladung der Redaktion des
WERK werden hier nun die einleitenden Ausführungen dieses
Vortrags gekürzt wiedergegeben. In seinem Bilderteil behandelte
der Vortrag sodann einzeln folgende Probleme, deren Erörterung
hier weggelassen wird: Die Stadt als Gesamtkunstwerk, Das
religiöse Gesamtkunstwerk aus anonymen Einzelteilen (Saint-Savin),
Das religiöse Gesamtkunstwerk als große Geschichtsdarstellung
(Sixtinische Kapelle), Das religiöse Gesamtkunstwerk als Schöpfung

einer «ästhetischen Persönlichkeit» (barocke Kirchen) und
Gesamtkunstwerke als persönliche Visionen (Leonardo im Kastell
von Mailand und Goya in der «Quinta del Sordo» bei Madrid). Die
Besprechung moderner Beispiele war den vorausgehenden
Vorträgen vorbehalten. J. G.

I

Unter allen Umständen muß das Gesamtkunstwerk begriffen
werden als ein Resultat oder doch als eines der Ziele desjenigen

schöpferischen Vorgangs im Menschen, der überhaupt
zum Kunstwerk hinführt. Von diesem allgemeinen Vorgang der
Entstehung des Kunstwerks also dürfen wir ausgehen, um zu
einer Definition zu gelangen.
Ich wiederhole die uralte, Ihnen allen wohlbekannte Erkenntnis:

Das Kunstwerk entsteht als Resultat jenes ewigen
dialektischen Prozesses, in welchem sich der schöpferische Impuls
des Künstlers, das, was Jacob Burckhardt den «gewaltigen
inneren Bildtrieb» genannt hat, auseinandersetzt mit dem
Gegenstand der Welt, das heißt mit einer Potenz, die schlechterdings

alles umfaßt, was äußere Sichtbarkeit und innere Vision
dem Künstler vor Augen stellen. Das sei, so meinte noch in
unsern Tagen etwas pathetisch Kandinsky, «ein donnernder
Zusammenstoß verschiedener Welten», die bestimmt seien,
«im Kampfe miteinander eine neue Welt zu schaffen». Etwas
ruhiger und umfassender drückte sich vor hundert Jahren
Charles Baudelaire aus. Was ist die wirkliche Kunst? fragte er
in einem nachgelassenen Aufsatz. Und seine Antwort heißt so:
«C'est creer une magie suggestive contenant ä la fois l'objet et
le sujet, le monde exterieur ä l'artiste et l'artiste lui-meme.»
(L'Art romantique, 117.)
Diese beiden Komponenten, l'artiste lui-meme und le monde
exterieur ä l'artiste, anders gesagt: der Formtrieb und der von
ihm gewählte oder ihm aufgetragene Inhalt, sie bilden zusam-



264

men eine große Sphäre, die Werkstatt im geistigen Sinne,

innerhalb welcher die Entstehung des Kunstwerks geschieht.
Das Entscheidende aber ist die Einsicht, daß es in dieser
Werkstatt Hunderte, Tausende von Variationen gibt, daß die

beiden Komponenten stets in einem Verhältnis innerer
Notwendigkeit zueinander stehen und daß je nach der Verbindung
dieser Elemente der Charakter des so entstehenden Kunstwerks

sich ändert. Form und Inhalt stehen wie zwei große

Spiegel einander gegenüber, und die leiseste Veränderung
des einen bewirkt sogleich eine Veränderung des andern.

Wir versuchen, das gewaltige Material der nachantiken Kunst,
das dergestalt vor unsern Augen steht, sinnvoll zu gliedern.
Im Großen gesehen, und immer im Bewußtsein, daß eine solche

Gliederung stets etwas Gewaltsames an sich hat, so daß wir
sie nur aus dem Wunsche nach Klarheit rechtfertigen können,
unterscheiden wir drei Ebenen der Realisierung: die Ebene der
Skizzen und Bozzetti, die Ebene des in sich abgeschlossenen,
vollendeten Kunstwerks und die Ebene des Gesamtkunstwerks.

1. Die Ebene der Skizzen und Bozzetti zeichnet sich dadurch

aus, daß in ihr die Frage der eigentlichen Realisierung des

Kunstwerks noch gar nicht entschieden zu werden braucht.
Sowohl das Material wie die Gattung - also die Frage, ob Malerei

oder Plastik oder Raumbildung, ja sogar ob Dichtung - kann

hier durchaus noch offenbleiben. Ich habe in mehreren
Publikationen auf diese Welt der «Präfigurationen» hingewiesen, die

man wörtlich mit einer Definition des Leonardo umschreiben
könnte als «notizie delle cose che e possivine che possin
venire».
2. Die zweite und deutlichste Ebene ist natürlich diejenige des

in sich abgeschlossenen, vollendeten Kunstwerks. Der Bildtrieb
des Künstlers führt hier zu einem deutlich umgrenzbaren
Werke hin, das sich in bestimmten Formen konkretisiert hat.

Aber stets ist es ein Künstler, der dem Werke das Gepräge

gibt, ja für den das Werk geradezu eine Darstellung seiner
selbst bedeutet.
3. Und nun also betreten wir mit dem Gesamtkunstwerk eine

dritte Ebene.
Das Gesamtkunstwerk sprengt auf der ganzen Linie den

Rahmen, der den andern Realisierungen gezogen ist. Der Vorgang
zeigt sich hier, da er ja nicht mehr nur ein Werk, sondern ein

Zusammenwirken mehrerer ausgeführter Werke im Auge hat,
viel bewußter, viel planvoller als dort. Zwar bleiben die Grenzen

zu den beiden andern Realisierungen hin stets fließend, gemäß
dem absolut irrationalen, magischen Charakter, der aller großen

Kunst von Natur aus zukommt, aber die Unterschiede sind
deutlich und mit Händen zu greifen. Ich versuche sie zu

charakterisieren, indem ich den Vorgang auf seine beiden vorhin

genannten Komponenten zurückführe.
a) Der Gegenstand, den das Gesamtkunstwerk darstellt, ist
unter allen Umständen etwas Umfassendes, Übergeordnetes,

er ist eine Idee, die in der Regel schon da ist, bevor sie in den

Prozeß der künstlerischen Darstellung eintritt, die also schon

a priori einen bestimmten Gehalt aufweist. Schon hier stellt
sich eine Frage, die uns später noch beschäftigen wird -wie
kann das Gesamtkunstwerk in einer Zeit beschaffen sein, die,

wie die Gegenwart, den Gegenstand negiert? Oder ist es am
Ende so, daß die Gegenwart gerade durch ihre Sehnsucht nach

dem Gesamtkunstwerk auf diesem allgemeinen Wege den

Gegenstand wieder zurückgewinnen möchte?
In der alten Kunst jedenfalls - und damit meine ich die
nachantiken Jahrhunderte bis etwa ans Ende des neunzehnten-hat
es im Grunde nur zwei allgemeine Potenzen gegeben, deren

Gegenstand so umfassend, eben so allgemein war, daß ihm

nur ein Gesamtkunstwerk einen adäquaten Ausdruck verleihen
konnte:
die Religion in den vielfachen Formen ihrer Sichtbarkeit und

ihrer Glaubenslehren und

der Staat in seinen spezifischen Formen, als Dynastie, als

Gemeinschaft, als Gemeinde usw.
Diese beiden Potenzen, so grundverschieden sie sein mögen

an Stärke und an historischer Bedeutung, haben doch das eine

gemeinsam, daß sie etwas Abstraktes sind und daß erst die

Kunst ihnen eine bestimmte sichtbare Form verleihen kann.

Das heißt aber auch, daß diese Form all den Wandlungen
unterworfen bleibt, welche die europäische Kunst in den letzten

zwei Jahrtausenden erfahren hat, noch mehr - daß die

Aussagen der Kunst gelegentlich, indem sie der Idee eine Gestalt

geben, selbst an dieser Idee mitgearbeitet haben. Wer irgend

gewohnt ist, über alte Kunstwerke nachzudenken, der weiß, daß

sich hier ein Tor zu einem gewaltigen Thema öffnet, zu der

Frage nach dem Anteil der schöpferischen Kunst an der

Bildung religiöser und politischer Vorstellungen,
b) Darum wird auch der Unterschied zwischen dem
Gesamtkunstwerk und jeder andern Gattung von Kunstwerken dort am

deutlichsten, wo es sich um seine zweite Komponente, um die

künstlerische Form, handelt.
Da überrascht uns das Gesamtkunstwerk mit einer Eigentümlichkeit,

die das einzelne Werk nur in ganz seltenen Ausnahmen

und das Werk der Präfiguration überhaupt nicht hat: es sprengt
den Rahmen der Gattungen, noch mehr, es verbindet mehrere

Gattungen, Architektur, Plastik, Malerei, Dekoration, zu einer

neuen, gemeinsamen Wirkung, und das heißt doch nichts

anderes, als daß die einzelnen Gattungen sich einem neuen Ganzen

einfügen und also diejenigen ihrer Elemente preisgeben

müssen, welche dieser neuen Einheit im Wege stünden. Denn

die Wirkung des Ganzen wird ja nur darum gesucht und

angestrebt, weil sie eben nicht die bloße Addition der einzelnen

Werke, sondern ihre Synthese darstellen soll. Die Wirkung des

Ganzen ist mehr als nur die Summe der Einzelteile.

Und da das Gesamtkunstwerk den Rahmen der Gattung

sprengt, so sprengt es in den meisten Fällen auch den Rahmen

der Persönlichkeit, und das ist wohl sein auffallendstes, ja sein

gefährlichstes Merkmal. Selbst dort, wo eine leitende schöpferische

Persönlichkeit am Werke ist - heiße sie nun Fischer von

Erlach wie an der Karlskirche in Wien oder Le Corbusier an der

mächtig überschätzten Wallfahrtskirche in Ronchamp -, bleibt

doch das Entscheidende das Zusammenarbeiten mehrerer

Köpfe und Hände, die sich wiederum, gleich den Gattungen,

einem neu zu schaffenden Ganzen unterordnen. Schon immer

hat die Ästhetik den Gedanken ausgesprochen, daß ein

einzelner Mensch gar nicht genüge, eine solche Fülle hervorzubringen,

und daß deshalb als Schöpfer eines solchen Ganzen

eine «ästhetische Persönlichkeit» anzunehmen sei, die

mehrere «biographische Persönlichkeiten» umfasse.

Wir wollen uns aber auch nicht verhehlen, daß hier die Stelle

liegt, wo das Gesamtkunstwerk leicht problematisch werden,

wo ein Element des Unkünstlerischen, der Routine, in das

Ganze eindringen könnte und oft genug eingedrungen ist.

II

Was bisher unter dem Stichwort des Gesamtkunstwerks
geschildert wurde, ist eine Schöpfung des Mittelalters, die aber

in den wechselnden Formen der Stile bis zum heutigen Tage

weiterdauert. Der Kernsatz des mittelalterlichen Kirchenbaues,
«ecciesia materialis signiflcat ecciesiam spirituaiem», bleibt
im Grunde bestehen, vorausgesetzt, daß das religiöse
Empfinden ungebrochen weiterbesteht, und die wechselnde

Stenographische Verbildlichung bedeutet ja nur, daß jede Zeit für
die Lösung dieser großen Aufgabe ihre eigenen Vorstellungen
entwickelt. Und ähnlich liegt es, wenn auch in ungleich
geringerem Maße und mit viel kleineren Schwankungen, dort, wo

eine staatliche Macht sich in einem Gesamtkunstwerk ihren

Ausdruck sucht.
Es ergibt sich auf diese Weise, vom ältesten St. Peter in Rom

bis zu Ronchamp, eine überaus stolze Reihe von Gesamtkunst-



265 Das Problem des Gesamtkunstwerks

werken durch alle Stile hin. Sie ist trotz der vielen Katastrophen
noch sehr reich, und das Reichste an ihr ist fraglos die Vielfalt
der ewig wechselnden Lösungen derselben Aufgabe. Stets hat
die einzelne Ecciesia materialis auf ihre besondere Weise die
«Ecciesiam spirituaiem» verkörpert, die alle diese einzelnen
Verbildlichungen in sich aufnahm, ja durch sie erst sich den
Menschen bildlich manifestierte.
Von diesem großartigen Hintergrund aber heben sich nun
zwei Vorgänge ab, die wie zwei Einbrüche in die stolze Reihe
der Gesamtkunstwerke erscheinen, und von ihnen muß vor
allem derjenige sprechen, der auch die Situation der Gegenwart

in die Historie einbezieht.

Der Einbruch des Persönlichen
Seit dem Ausgang des 15. Jahrhunderts treten in Italien neue
Ideen auf. Ihre Besonderheit liegt darin, daß sie nicht mehr von
außen her an den Künstler herangetragen werden, sondern
daß der Künstler die Idee eines Gesamtkunstwerks aus sich
selbst entwickelt. Diese Idee ist nicht mehr eine religiöse oder
eine politische, sondern sie gibt sich zu erkennen als eine in

der eigenen Persönlichkeit des Künstlers wurzelnde Vision,
deren Verbildlichung also mit dem Künstler als biographischer
Persönlichkeit steht und fällt. Konkret gesprochen: Der Künstler

bringt in einem Gesamtkunstwerk seine Vorstellung des

Kosmos, seine Vorstellung des Lebens zur Evidenz. Es ist klar,
daß nur Künstler von höchster schöpferischer Potenz bis zu

dieser höchsten Form der Gestaltung vorzudringen vermögen,
die denn auch nur selten zu finden ist, dort aber, wo sie
auftritt, die ganze Entwicklung entscheidend beeinflußt. Es steht
für mich außer Frage, daß die beiden Künstler, die man hier in

erster Linie nennen muß, Leonardo und Goya, mit ihrem
Durchbruch durch die Tradition die Kunst unserer Tage
eingeleitet haben.
Bis zu einem gewissen Grade darf auch Michelangelo diesem
Kreise zugerechnet werden. Vergegenwärtigen wir uns eine
bestimmte Situation, aus welcher ein solches Gesamtkunstwerk

im eigentlichsten Sinne hätte entstehen können.
Als im Jahre 1550 die florentinische Kolonie in Rom an den

weltberühmten 75jährigen Landsmann herantrat und von ihm
die Zusage erhielt, er wolle ihnen ihre Nationalkirche San
Giovanni dei Fiorentini neu bauen, da wäre wirklich in einer
einzigen Hand alles vereinigt gewesen, ein Gesamtkunstwerk von
idealster Art hervorzubringen: Michelangelo, seit drei Jahren
leitender Architekt von St. Peter und Neugestalter des Kapi-
tols; Michelangelo, der Bildhauer von Gottes Gnaden, und

Michelangelo der Maler, der soeben, im gleichen Jahre 1550,

sein letztes monumentales Werk in der Cappella Paolina
vollendet hatte. Der Bau von San Giovanni ist bekanntlich nicht
von ihm errichtet worden, aber wenn wir der Überlieferung
vertrauen dürfen, so hätte er sich, nur drei Jahre später, angeboten,
den ersten Gesü für Rom zu entwerfen, und wieder müssen wir

sagen: Da wären in einem einzigen Künstler alle Fähigkeiten
vereinigt gewesen, ein Gesamtkunstwerk größter Wirkung
hervorzubringen. Aber auch dieser Plan ist ein Plan geblieben.

Wenn aber die Idee, die ihren Ausdruck erhalten soll, einzig
und allein im Künstler entsteht und entwickelt wird, dann wird
die Einheit des Ausdruckes unerläßlich, denn nur sie vermag
ja die Vision des Künstlers, die rein persönlich ist, zu verbildlichen.

In der Sainte-Chapelle in Paris, einem gotischen
Gesamtkunstwerk erster Ordnung, konnten sehr wohl die Schöpfer

der Glasmalereien nicht nur verschiedene Künstler sein,
sondern auch aus verschiedenen Generationen stammen. In

der «Quinta del Sordo»in Madrid aber, die Goya zu einem völlig
persönlichen Gesamtkunstwerk ausgestaltet hat, hätte jeder
Beitrag einer andern Hand als derjenigen Goyas die Einheit
gestört, die ja nur in der Vision Goyas existierte.
Die letzte Konsequenz dieser Betonung des Persönlichen,
dieses langsamen Rückzuges von allen objektiven und dieser
unentwegten Konzentration auf die subjektiven Mächte ist
bekanntlich die abstrakte Kunst der Gegenwart, die sich in der
Form, wie wir sie erleben, bereits über die ganze Erde ausgedehnt

und ein wirklicher planetarer Stil geworden ist. So war
es völlig logisch, daß an der hochinteressanten Ausstellung
«Ars sacra», die im Sommer 1958 in der Peterskirche zu Löwen
stattfand - ich folge der offiziellen Publikation über sie -, die
Berechtigung abstrakter Kunst für das Kirchenbild, für das
Altarbild eifrig diskutiert wurde. Die Meinungen gingen offenbar

heftig auseinander. Künstler, wie Jean Bazaine und Alfred
Manessier, setzten sich leidenschaftlich dafür ein, daß auch der
abstrakten Kunst eine religiöse Substanz innewohnen könne,
die ihre Berechtigung in der Kirche habe, während Laien, wie
der bekannte Philosoph Gabriel Marcel, ebenso heftig dafür
plädierten, ein religiöses Kunstwerk müsse als «support mate-
riel ä la priere ou ä l'adoration» dienen können, und das sei
ohne das Mitsprechen der alten, objektiven Mächte, also des

religiösen Gegenstandes, unmöglich.
Die Zukunft wird entscheiden, wer in dieser hochinteressanten

Streitfrage recht behält. Das Problem des Gesamtkunstwerks

aber tritt hier in ein ganz neues Licht. Denn wenn wir die
Überlegungen, die hier angestellt werden, ruhig zu Ende denken,

so erscheint vor unsern Augen ein neuer Typus von
Gesamtkunstwerk, der etwa so umschrieben werden könnte: ein

großes Gebäude, in vollkommen funktioneller Architektur
erbaut, als Stahlgerüst mit Glaswänden, in den Fenstern
abstrakte Glasmalereien von rein dekorativer Haltung, an den
Innenwänden abstrakte Bilder oder Mauerbilder von der Art,
wie sie seinerzeit Willi Baumeister entworfen hat. Sicher gibt
es diesen Typus schon, ganz oder teilweise, in zahlreichen
Bauten, die wir uns am ehesten als Geschäftshäuser,
Verwaltungsgebäude oder Bahnhöfe, kaum aber schon als Kirchen
vorstellen können. Da alle Form in ihnen abstrakt ist, also
keinerlei gegenständliche Assoziationen im Beschauer auslösen
will und kann, so ist der Ausbreitung dieses Typus praktisch
keine Grenze gesetzt.

Der Einbruch des Ästhetischen
Dieser Einbruch des Persönlichen in den Vorgang, um den wir
uns hier bemühen, bildet aber gewiß nur die Vorbereitung auf
den zweiten Einbruch, den man den Einbruch des Ästhetischen
nennen könnte. Je mehr der Ausgangspunkt für die Schaffung
eines Gesamtkunstwerks sich von den Ideen, den alten Mächten

außerhalb des Künstlers, in den Künstler selbst verlagert
- und das ist ja der eigentliche Schicksalsweg der neueren
Kunst überhaupt-, um so größer wird das Bedürfnis nach einer
ästhetischen Einheit aller Teile des Werkes. Für ein
mittelalterliches Gesamtkunstwerk ist diese Einheit irrelevant,
vorausgesetzt, daß der tiefere Sinn des Vorgangs erfüllt ist, daß

nämlich die religiöse Idee ihren adäquaten Ausdruck erhält.


	Das Problem des Gesamtkunstwerks

