
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 6: Katholische Kirchen

Artikel: Von Wallfahrtsorten und von Prozessionen

Autor: Baur, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


215 Hermann Baur Von Wallfahrtsorten und von
Prozessionen

..¦ m

mmmi MM.
ST«

£»*>.

4» Ä»i8 1 3«A3 **SHm*&ms!~*m m«* t*rr^^iiii^isa
äöfel« *^£:^Ä:

iimni Sär.'i**_W-tw'-«i ¦s

IHH
^AB5«

Der Wallfahrtsbezirk von Lourdes. Im Hintergrund die Basilika von
1876, im Vordergrund das ovale Dach der unterirdischen Basilika
Le pelerinage de Lourdes. A l'arriere-plan la basilique datant de 1876,
au premier plan le toit oval de la basilique souterraine
The pilgrimage district of Lourdes. The basilica in the background
1876. In the foreground, the oval roof of the Underground basilica

2,3
Umgang und Mittelschiff gegen Altar der unterirdischen Kirche St.
Pius X. für 20000 Personen
Architekten: Pierre Vago, Pierre Pinsard et Andre Le Donne, Paris
Deambulatoire et nef centrale vue vers le mattre-autel de l'eglise
souterraine de St-Pie X, pour 20000 fideles
Ambulatoryand main navetowards altar of Underground church of Saint
Pius X. Capacity 20000 persons

mam «5vr
m

mm

ffPüii

kV€

*.. ¦• \ m¦w$$m-i

Mm

mgmmsMmsmmmimsm,

m
I WM¦BFIMHf WKi*i.'>r..J~K.^A|jyf. Sf- *v¦UtwDMMtM

wsBMBmBm

#«*» WH/mmxum
orstW-W ¦Xa

f'.
«Mi

wM&äMzm*?^^&¦&•$

Seitdem Le Corbusier den relativ bescheidenen Wallfahrtsort
«Unserer Lieben Frau von der Höhe» bei Ronchamp durch die

großartige Architektur seiner Kapelle ins Blickfeld der großen
Welt gerückt hat, ist das Wort Wallfahrt irgendwie wieder

kursfähig geworden, nachdem es seit der Zeit der Aufklärung
für weite Kreise der Intelligenz tabu geworden war. Schon

zuvor hatte Franz Werfel dem Wallfahrtsort Lourdes sein

hohes «Lied der Bernadette» gesungen. Aber das war schließlich

Literatur. Le Corbusier aber hat, erstaunlich genug,
sich in den unmittelbaren Dienst dieses Kultes begeben. Ja

wir wissen, daß es gerade das Besondere des Wallfahrtkultes-
der ebensosehr vom esprit de la communaute wie vom esprit
du mystere getragen ist-war, der ihn veranlaßte, diesen Auftrag

anzunehmen und durchzuführen, während er, wie wir
ebenso wissen, sowohl den Bau von katholischen wie von

evangelischen Pfarrkirchen bisher abgelehnt hat.

Immer schon ist die Christenheit zu besonderen Orten
wallfahren gegangen: zu Gräbern großer Heiliger, wie etwa im

Mittelalter zu jenem des heiligen Jakobus in Santiago de

Compostela, oder zu Orten besonderer Erscheinungen.
Dem Barock war es noch ein letztes Mal und in besonders

großartiger Weise gegeben, kindliche Gläubigkeit und große
Kunst zu verbinden: Maria Einsiedeln ist dafür wohl eines der
schönsten Beispiele. Man beachtet vielleicht zu wenig, wie
sehr die ganze räumliche Konzeption Moosbruggers von der
Wallfahrt bestimmt ist, obwohl diese Aufgabe mit einer andern
verbunden war, nämlich, für den Konvent der Benediktiner ein

Gotteshaus zu schaffen. Das breite Ausschwingen des Raumes

gleich beim Eingang, dieses Arretieren der Bewegung
durch die beiden Pfeiler, die das Gnadenbild wie zwei mächtige

Schildknappen flankieren, ist aus der Hingabe an diese

Bestimmung erwachsen.
Der Verfall der kirchlichen Architektur im 19. Jahrhundert trat
auf dem Sondergebiet, das uns hier beschäftigt, besonders
schmerzhaft in Erscheinung. Denn - o geheimnisvolle
Unbegreiflichkeit! - gerade in dieser Zeit der künstlerischen
Dekadenz und der rationalen Dominanz brach das Licht
übernatürlicher Erscheinungen mit auffallender Häufigkeit und

Intensität in die gläubige Welt hinein: die bekannteste (und wohl
auch umstrittenste) ist jene von Lourdes, wo im Jahre 1858

Maria dem einfachen Mädchen Bernadette in der Felsengrotte
von Massabielle mehrmals erschienen war. Seither pilgern
jährlich Millionen von Gläubigen nach diesem südfranzösischen

Ort, um im Wasser der von Bernadette mit den Händen

gegrabenen Quelle körperliche oder seelische Gesundheit zu

suchen. In Portugal geschah das Sonnenwunder von Fatima;
an den großen Prozessionen, die jährlich zweimal stattfinden,
nehmen jedesmal gegen eine Million Menschen teil, die in

manchmal tage- und nächtelangen Märschen zu diesem
Gnadenort hinaufsteigen. Es müßten noch La Salette genannt
werden und Lisieux, wo die sogenannte «kleine» heilige
Theresiabegraben liegt, und andere mehr. Aber welche Diskrepanz
zwischen dem echten Ausdruck gläubiger Frömmigkeit, die

man hier beobachten kann, und dem, was sich an Architektur
und sogenannter Kunst hier angesiedelt hat!

Nirgends empfindet der gläubige Katholik so sehr die Wahrheit

jener Worte eines Franzosen, der von der kirchlichen
Kunst des 19. Jahrhunderts schrieb: «Tout ce que l'Eglise
manifeste exterieurement est si laid, celle qui est au-dedans
est si belle»: In Lourdes die lächerliche, barock sein wollende
Rampenanlage, die zu der dürren Neugotik der Kirche hinaufführt;

in Lisieux die aufgeblasene Opulenz eines Kuppelbaues,

ausgerechnet für die Heilige, die «klein» sein wollte;
in Fatima die vollendete Zuckerbäckerarchitektur der dortigen
Kirche.
Langsam scheint sich eine Wendung zu vollziehen. Die
künstlerische Hebung dieser Orte wird mehr und mehr als Aufgabe
erkannt.



216

,^\J

¦

*S

A -*-*-.« lMi

i,
'.'¦

Erstprämiiertes Wettbewerbsprojekt für die Wallfahrtskirche «Madonna
delle Lacrime» in Syrakus
Architekten: Michel Andrault und Pierre Parat, Paris
Premier prix du concours pour l'eglise du pelerinage de la Madonne des
Lärmes ä Syracuse
Winning project of a competition for a pilgrimage church "Madonna
delle Lacrime" in Syracuse

Wettbewerbsprojekt für die Wallfahrtskirche in Syrakus von Alexander
von Branca, Architekt, München
Projet soumis au concours pour l'eglise du pelerinage de Syracuse
Competition project for the Syracuse pilgrimage church

m.

«&*>. ¦jm

Im Jahre 1957 wurde für die Gestaltung des neuen Wallfahrtsortes

in Syrakus ein internationaler Wettbewerb mit recht
beachtlichem Erfolg durchgeführt. Das Resultat und der
Juryentscheid sind in «Architecture d'aujourd'hui» von Pierre
Vago, der in der Jury mitwirkte, eingehend kommentiert worden.

Das mit dem ersten Preis ausgezeichnete Projekt zeigt
eine Rundkirche von 90 m Durchmesser, die sich zeltartig zu
einer Höhe von 135 m erhebt. Eine «einfache» und technisch
einwandfreie Lösung. Aber ist dieses Vergrößern einer Form
ins Gigantische dasjenige, was genügen kann, um die 20000

Pilger wirklich zu erfassen? Wir glauben nein. Um was es
wohl wirklich ging, hat meines Erachtens die belgische
Zeitschrift «Art d'Eglise» in einem kritischen Aufsatz richtig
herausgestellt: «Ce projet ne possede aucune des qualites
fundamentales qui lui permettraient d'accueillir humainement (et
plus qu'humainement) des hommes, des femmes, des enfants,
des malades: de les accueillir avec une hospitalite divine, de
les reunir en une assemblee de priere et de sacrifice oü
chacun puisse recevoir suivant ses besoins.»
Das einzige bekannt gewordene Projekt, das aus solcher
Einstellung heraus konzipiert war, stammte vom Münchner
Architekten Alexander von Branca. Bezeichnenderweise trug es
das Motto «Cittä del Pellegrino». Es ist in der Tat eine Civitas,
ein Gebäudekomplex, der, gegliedert, in Kompartimente
zerlegt, den menschlichen Maßstab trotz der geforderten Größe
in einer sympathischen Weise wahrt.
Was wir vom modernen Kirchenbau erwarten: daß er das
versammelte Volk so aufnimmt, daß der Einzelne sich zwar als
Teil der Gemeinschaft fühlt, aber von ihr nicht vergewaltigt
wird, das gilt in besonderer Weise für die Stätten der Wallfahrt.

In Ronchamp ist das durch die Polarität des geborgenen
Innenraumes zum weiten Raum im Freien, die über die
konkavkonvexe Altarwand und dem nach beiden Seiten offenen
Gnadenbild kommuniziert, in einer neuartigen und gültigen Weise
gelöst. Wenn wir an Lourdes denken - man hatte sich ernsthaft

mit dem Gedanken einer neuen Gesamtanlage beschäftigt,

ehe man sich, aus Gründen einer gewissen Pietät, zu
einer großen Unterkirche entschloß -, wenn wir an diesen Ort
und seine Gestaltungsmöglichkeiten denken, so vermeinen
wir, daß die Aufgabe etwa so lauten müßte: Es gälte, die
Zehntausende der Pilgerscharen und die Tausende von Kranken
und Gebrechlichen in einer stufenweisen Gliederung an die
Felsengrotte von Massabielle heranzuführen, sie zu umfassen,
sie gegen die Unbill der Witterung abzuschirmen und alles so
zu ordnen, daß das Tun der Menschen sinnfällig würde. Um
diese Dinge geht es, wenn es auch unkünstlerisch tönen mag.
Nicht um Monumente, um «Symbole, die das Sehnen der
Menschen nach oben zum Ausdruck bringen sollen», wie es etwa
heißt.
Abgesehen von der Gefahr eines neuen Formalismus, der
diese Tendenz zum Symbolhaften enthält, die wir manchenorts

feststellen können, kommt sie, wie das erstprämiierte
Projekt von Syrakus deutlich zeigt, einer Vergewaltigung des
Menschlichen und einer Vergröberung und Vereinfachung der
Aufgabe gleich.
Bei mancher kirchlichen Feier der Neuzeit ist anschaulich
geworden, wie die Menschen durch ihre Aufstellung selber
Raum formen. Man kann dies etwa bei Gottesdiensten im
Freien beobachten. Anläßlich der Feierlichkeiten vom heiligen
Rock in Trier zum Beispiel, die im Sommer letzten Jahres
stattfanden, kam eine solche Form zustande. Auf einer
mittleren «Insel», auf der unter einem schützenden Baldachin der
Altar und die Liturgen standen, gruppierte sich das Volk;
abgestuft und doch verbunden mit den erstem, die in ihren
weißen und roten Gewändern (sie waren eigens von der Stan-
ser Schwester Augustina Flüeler hergestellt worden) das festliche

Gepräge gaben.
Für den Gottesdienst am KölnerKatholikentag 1956 hatte Rudolf



217 Von Wallfahrtsorten und Prozessionen

r«ffOT-;..-:

Rnl
»t'ri*SH&-«iÄS* m

:S'-

m
u

>l;^

LMr'i

Katholikentag in Köln 1956. Gestaltung des Versammlungsplatzes
durch Prof. Rudolf Schwarz, Köln
Congres catholique ä Cologne 1956: la place du meeting a ete amenagee
par le Prof. Rudolf Schwarz
CatholicDay in Cologne 1956. Design of meeting Square by Professor
Rudolf Schwarz

Die aufgehängte Dornenkrone über dem Altar am Kölner Katholikentag.
Gestaltung: Theo Helermann
«La couronne d'epineh» suspendue au-dessus de l'autel du Congres
catholique de Cologne
The crown of thorns over the altar on Catholic Day in Cologne

Schwarz die Technik in Form von drei Kranen herbeigezogen,

die eine mächtige Dornenkrone als Baldachin über den Altar
hielten.
Die Form dieser modernen kirchlichen Feiern im weiten, offenen

Raum könnte wohl als Anregung dienen für eine

Neugestaltung einer traditionellen Feier; wir meinen die

Fronleichnamsprozession, die auf das 14. Jahrhundert zurückgeht und

deren Texte vom heiligen Thomas von Aquin stammen.

Man kennt ihre heutige Form: Singend und betend zieht die

Pfarrei durch die Straßen ihres Quartiers; der Priester trägt-
unter einem Baldachin - hocherhoben die Monstranz. An zwei

oder drei Altären macht die Prozession halt, und der feierliche

Segen wird erteilt. Es ist eine würdige, stille Demonstration,
der auch Andersdenkende den Respekt nicht versagen. Aber

die Frage stellt sich doch: Ist diese Form unter den heutigen

Umständen noch vertretbar, kann sie das Wesen der Feier

noch würdig genug zum Ausdruck bringen? Wer die Trierer

Feier miterlebt hat, dem drängte sich die Frage auf: Wäre nicht

hier das Vorbild einer neuen Form, die in ruhigerer, gesammelterer

Weise diesen Anbetungskult des heiligen Fronleichnams

sinnfällig machen könnte? Der Erneuerungskreis um Guardini

hat schon vor dem Krieg solche Gedanken erwogen. Man

könnte sich vorstellen, daß an Stelle der Quartierprozessionen
eine gemeinsame Fronleichnamsfeier etwa in einem Stadion

abgehalten würde, zu der die einzelnen Pfarreien hinziehen.

In der Mitte würde der vierseitige Altar stehen, um den die

Prozession herumgeht. Von Abschnitt zu Abschnitt schreitend,

würde an jeder Seite das Evangelium verlesen und nach

allen vier Himmelsrichtungen der Segen erteilt: «Gottes ist

der Orient - Gottes ist der Okzident...»
Rudolf Schwarz meint irgendwo, daß es eine unserer besten

Errungenschaften sei, daß die kirchliche Architektur auf jener
Form aufbauen will, die das Volk selbst durch sein Versammeln

vorgezeichnet habe. In einer Neugestaltung der
Wallfahrtsorte und der Prozessionen könnte dies in besonders

eindrücklicher Weise zum Ausdruck kommen.

8
Freiluftaltar an der Feier des «Heil igen Rockes» in Trier 1959. Gestaltung:
Prof. Fritz Thoma, Trier
Autel en plein air ä l'occasion du pelerinage ä la Tunique du Christ ä

Treves. Amenagement par le prof. Fritz Thoma, Treves
Open air altar at the church-festival of the "Holy Coat" in Treves.
Design: Professor Fritz Thoma, Treves

Photos: 1, 2 H. Baranger, Paris; 3 S. B. A. D. E. M., Paris; 4 Aus«L'Ar-
chitettura»; 5 Maltese, Syrakus; 6 Lambertin, Köln; 8 Schmitt,
Trier

<>

|ähm
ftSSfcJtlf

&
*f!i

BSP
m

m25Ä

iHiipifiifiiSltitlSIg maß


	Von Wallfahrtsorten und von Prozessionen

