
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 11: Formprobleme 1960

Artikel: Werte und Massstäbe in der modernen Kunst

Autor: Schmidt, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Schmidt Werte und Maßstäbe in der
modernen Kunst

Vortrag, gehalten im Oktober 1959 in der Technischen
Hochschule Braunschweig

In seiner Schrift «Zur Kunst dieser Gegenwart» (Tübingen
1956) schreibt Theodor Heuss: «Das Wort ,modern' steht bei

mir immer in Anführungszeichen; denn es ist die unverbindlichste

Plattheit.» Heuss möge verzeihn, daß ich dieses ihm

so sehr zuwidre Wort «moderne Kunst» sogar in den Titel
eines Vortrags genommen habe. Mit Heuss'scher Schlichtheit
sei Heuss entgegnet: «moderne Kunst» heißt doch wohl ganz
einfach «die Kunst der jeweiligen Gegenwart». Diese Bezeichnung

ist gerade ob ihrer von Heuss gerügten «unverbindlichen
Plattheit» so sehr brauchbar: sie deckt sich nie für lange mit
einer bestimmten Richtung, sie leiht sich immer nur vorübergehend

der jeweils vorherrschenden Richtung. Statt «modern»
kann man auch aktuell sagen.
Dann aber muß sogleich hinzugefügt werden, daß selbstverständlich

nicht, wie törichterweise oft unterschoben wird, die

Meinung ist, alle aktuelle Kunst sei bedeutend, alle nicht-aktuelle

Kunst unbedeutend.
Und noch etwas. Wie alle moderne Kunst einmal un-aktuell
sein wird, so kann auch alle vergangene Kunst jederzeit wieder
aktuell werden: der kubische Cezanne der 1880er Jahre im

Kubismus von 1908 z. B., oder: der reife Greco in Kokoschkas

Expressionismus um 1910, oder: der frühe Kandinsky von 1910

in der «peinture informelle» der 1950er Jahre.

Die Kasseler «Documenta II»
Die Kasseler «Documenta II»-darob von den Einen gepriesen,
von den Andern gescholten - hat all das aus aller Welt
gesammelt, was im genannten Sinne heute «modern» ist - möge
man es «Tachismus».«peinture informelle»,«action painting»,
«abstrakten Expressionismus» oder wie immer benennen. Dieser

Kunst vor allem gilt auch unsere Frage nach den in ihr
verwirklichten Werten und nach den für sie gültigen Maßstäben,
denn sie ist einer Antwort auf diese Fragen besonders bedürftig.
Wir werden wo hl nicht fehlgehen mit der Annahme, daß diese

Ausstellung viele, wenn nicht gar die Mehrzahl ihrer Besucher
mit den beiden bangen Fragen im Herzen entlassen hat: was
ist an dieser Kunst überhaupt noch werthaft, und: mit welchen
Maßstäben soll man diese Kunst beurteilen - ja: ist sie
überhaupt noch beurteilbar, erschöpft sie sich nicht in der völlig
unverbindlichen Subjektivität?
Und hinter diesen beiden Fragen stehen, ausgesprochen oder

unausgesprochen, die beiden Antworten: mit frevlerischem
Mute hat die Kunst in den letzten vier bis fünf Jahrzehnten Wert
um Wert verworfen und ist heute auf dem absoluten Nullpunkt,
dem Nihil, angelangt. Weiter - tiefer - geht es nichtmehr.
Dieser Mehrheit steht jedoch eine starke Minderheit gegenüber,

die-gleich ob spontan gefühlsmäßig odermitmehroder
weniger guten geistigen Gründen - von der Werthaftigkeit dieser

Kunst überzeugt, ja ergriffen ist und sehr genau zu wissen

glaubt, welche Künstler und welche Werke innerhalb dieser
Kunst besser und welche schlechter sind.
Sobald wir uns aber unter diese der modernen Kunst gegenüber

grundsätzlich zustimmend gesinnte Minderheit mischen,
erleben wir ein merkwürdiges Schauspiel. Während die Gegner

in geschlossener Phalanx hinter einem Wall von
gleichlautenden handfesten Argumenten stehen, sieht man sich
unter den Freunden der modernen Kunst, nach zwei Sätzen

schon, in einen je nach Temperament fröhlichen oder
leidenschaftlichen Krieg für jenen und gegen diesen Künstler
verstrickt. Und wenn man sich gar unter Künstler begibt, so wird
noch viel leidenschaftlicher bejaht und abgelehnt.
Gerne wird diese Uneinigkeit unter den Freunden der modernen

Kunst, sowohl hinsichtlich des Wertes ihrer verschiedenen

Richtungen als auch hinsichtlich des Wertes der einzelnen
Künstler der gleichen Richtung, als Beweis für die Problematik

der modernen Kunst selber genommen. Dabei ist es doch auf

jedem Gebiete so und ist es doch schon immer so gewesen:
die Uneinigkeit nimmt genau in dem Maße zu, als man sich den

Bezirken nähert, wo um die neuen Dinge gerungen wird.
Uneinigkeit ist das Stigma und das Privileg alles Lebendigen.

Künstler-Werte und Laien-Werte

Dem Künstler selber geht die Diskussion in erster Linie um die

geistigen Grundlagen und um das konkret Handwerkliche
seiner eigenen Kunst. Formal-ästhetische Fragen werden unter
Künstlern meistens nicht losgelöst diskutiert, sondern
entweder weltanschaulich oder handwerklich verhüllt. Für den

Künstler heißt «wertvoll» entweder geistig oder handwerklich
wertvoll. «Gut» ist die eigene, «schlecht» die gegnerische
Richtung - ja oft sind für den Künstler von seinen eigenen
Werken nur die neuesten «gut», die vorgestern geschaffenen
«schlecht» (doch wehe mir, wenn ich Letzteres ihm zu bestätigen

wage!). Von den Künstlern kann man als Laien nie genug
lernen vom handwerklichen Werden des Kunstwerks und nie

genug von der geistigen Unbedingtheit des Schaffenden - über

«gut» und «schlecht» aber bleibt man merkwürdig unbelehrt.
Im äußersten Kreise der nicht-sammelnden, Kunst nur in

Ausstellungen, Museen, Büchern und Reproduktionen
konsumierenden Laien geht die Diskussion primär um die allgemeinen
geistigen Grundlagen einer bestimmten künstlerischen Richtung

und innerhalb dieser Richtung um die geistigen Absichten
eines bestimmten Künstlers sowie vor allem um die Möglichkeit

der Identifikation mit einer bestimmten geistigen Haltung.
«Gut» oder «schlecht» heißt für den Laien nicht künstlerisch

gut oder schlecht - «gut» heißt für ihn, was ihm geistig
vollziehbar, «schlecht», was ihm geistig unvollziehbar ist.

Zwischen diesem innersten und äußersten Kreise im Lebensprozeß

des Kunstwerks von dessen Herstellung bis zu dessen

Verbrauche liegen: der Kunsthändler, der Ausstellungsleiter,
der Kunstkritiker, der private Kunstsammler, der öffentliche
Kunstsammler und endlich der Kunsthistoriker- und jeder mit
anderem Standort, anderer Aufgabe und andern Interessen im

Lebensprozeß des Kunstwerks. Und jeder infolgedessen mit
anderer Hierarchie der Werte.

Der managende Kunsthändler
Der vor allem in Deutschland noch immer gern und viel

geschmähte Kunsthändler ist in Wirklichkeit im Leben der Kunst
weder so allmächtig noch geistig so unwichtig, wie man meist

annimmt. Das gilt sowohl für den französischen Typus des

Kunsthändlers, der für einige wenige, ihm künstlerisch
zusagende Künstler sich einsetzt - meist auf Grund eines

Abnahme-Vertrages, als auch für den deutschen und schweizerischen

Typus des Kunsthändlers, der das Risiko einer vertraglichen

Bindung an einen Künstler nicht auf sich nimmt, sondern

unabhängiger - doch keineswegs risikolos - in das wechselvolle

Spiel von künstlerischem Angebot und künstlerischer
Nachfrage sich einschaltet. Dem französischen Typus des

Kunsthändlers sagt man gerne nach, der Künstler verkaufe

sich an ihn und werde dafür mit allen Mitteln der Propaganda

«gemanagt». Gerade unter den mutigsten Vertretern dieses

Typus hat jedoch jeder ein paar Pferde im Stall beziehungsweise

im Keller, die, allen seinen (durchaus legitimen)
Bemühungen zum Trotze, sich als Fehlinvestitionen erweisen

oder bereits erwiesen haben. Nachfrage kann höchstens nur
sehr kurzfristig künstlich «gemacht» werden. Auch der
propagandistisch begabteste Kunsthändler ist letzten Endes nur ein

armer Sklave der geistigen Nachfrage. Im Kreislauf zwischen

Produktion, Vertrieb und Gebrauch des Kunstwerks ist jeder
an seinem Orte Treibender und Getriebener zugleich.
Für den Kunsthändler - und darum vor allem sprechen wir
hier so ausführlich von ihm-gilt normalerweise (es gibt bedeutende

Ausnahmen wie Henri Kahnweiler) die künstlerische



412

Qualität des einzelnen Kunsthandwerks alles, während die
geistigen Grundlagen einer künstlerischen Richtung im
Gespräch mit den meisten Kunsthändlern eine kleineRolle spielen
- diese Dinge verstehen da sich irgendwie von selber.
Entscheidend ist ihm gut oder schlecht, stark oder schwach des
einzelnen Werkes innerhalb der Produktion eines bestimmten
Künstlers. «Ein guter Härtung» heißt es da, oder «ein großartiger

de Stael der grauen Periode». Der Kunsthändler besitzt
den empfindlichsten Maßstab für die künstlerische Qualität des
einzelnen Werkes - oder sollte ihn besitzen, denn für ihn
drückt künstlerischer Wert sich unmittelbar in materiellem
Wert aus. Wie der Kunsthändler für echt oder unecht nicht
nur platonisch wie wir Kunsthistoriker, sondern mit dem eigenen

Geldbeutel eintreten muß, so auch für gut oder schlecht.
Darum spreche ich mit niemandem so gern, so ernsthaft und
so belehrt über die künstlerische Qualität von Bildern wie mit
Kunsthändlern. Man mag das Qualitätsgefühl des
Kunsthändlers verächtlich «Warenkenntnis» nennen - im Grunde
gibt es da gar nichts zu verachten! Der Wert und der Maßstab
der künstlerischen Qualität des einzelnen Kunstwerks, ohne
Rücksicht auf die künstlerische Richtung, ist zugleich der
materiellste und der geistigste Wert und Maßstab des Kunstwerks.

Alle guten Kunsthändler, die ich kenne, sind vom
Künstlerischen Besessene. Der schlechte Kunsthändler aber
ist so wenig ein Beweis gegen den Beruf des Kunsthändlers
wie der schlechte Geigenspieler gegen den Beruf des Geigen-
spielens.

Die öffentliche Ausstellung
Auch das öffentliche Ausstellungsinstitut steht vermittelnd
zwischen Künstler und Kunstfreund. Für den Leiter eines
solchen Instituts aber kommen zur Frage der künstlerischen
Qualität des Einzel Werkes (so wichtig sie auch für ihn sein muß)
hinzu die umfassenderen Fragen des künstlerischen Ranges
des einzelnen Künstlers und der geistigen Bedeutung der
einzelnen künstlerischen Richtung. Gespräche mit Leitern
öffentlicher Ausstellungsinstitute drehen sich immer in erster
Linie um die Frage des Ranges dieses oder jenes Künstlers,
in zweiter Linie um die Frage der Bedeutung dieser oder jener
Richtung. Die Frage der künstlerischen Qualität des
Einzelwerkes spielt hier nur insofern eine Rolle, als es der
selbstverständliche Ehrgeiz jeder Ausstellung sein sollte, die
dargebotenen Künstler und Richtungen mit möglichst qualifizierten

Werken vertreten zu haben.

Der Kunstkritiker
Die Funktion des Kritikers ist, mit anderen Mitteln, grundsätzlich

die gleiche wie die des Veranstalters von Kunstausstellungen:

der Kritiker soll das in den Ausstellungen Dargebotene
ins Wort heben. Er bestätigt oder bestreitet die Bedeutung der
ausgestellten Künstler und beschreibt - zustimmend,
einschränkend oder ablehnend - die geistige Bedeutung der
dargebotenen künstlerischen Richtungen.
Der Adressat des Kunstkritikers ist das Publikum im
allgemeinsten Sinne - also weder der Künstler noch der
Kunstkenner. Nur der schlechte Kritiker glaubt, die Künstler apostrophieren

oder gar erziehen zu müssen. Wie schal ist doch jedes
Kritikerwort - nicht vor dem Selbstgefühl des Künstlers (da
kann es Gift oder Balsam sein), wohl aber vor den geistigen
Freuden und Leiden des Künstlers in der Einsamkeit des
Ateliers. (Ich selber bin während 20 Jahren Kunstkritiker einer
Tageszeitung gewesen.) Der Kritiker hat sich als Laie vor
Laien zu fühlen, d. h. als Empfangender, als künstlerisch
Genießender, als geistig Verdauender- im besten Falle, doch nur
sehr vorsichtig und bescheiden dosiert: als geistig Bekennender.

Seine wichtigste Funktion: künstlerische und geistige
Maßstäbe zu setzen. Der Rang seines Maßstab-Bewußtseins
bestimmt den Rang seiner Tätigkeit.

Der spekulierende Kunstsammler
Der private Kunstsammler steht in seinem Verhältnis zur
Kunst - zum Kunstwerk und zum Künstler - in der Regel dem
Kunsthändler am nächsten. Sie beide sind die natürlichsten
Partner. «In der Regel»-denn es gibt unzählige Varianten des
privaten Sammlers. Immerhin können ganz allgemein zwei
Typen von Sammlern unterschieden werden: der Sammler,
der für den Schmuck seines Hauses sammelt, und der Sammler,

dessen Sammlung sich überdas Fassungsvermögen seiner
Wände hinaus zu einem kleinen Privat-Museum geweitet hat.
Der erste, häufigere Typus sammelt Einzelwerke ihm
sympathischer Künstler von ihm sympathischer Richtung. Der
zweite Typus sammelt systematischer einen oder wenige
Künstler in ihren wichtigsten Entwicklungsphasen oder eine
oder mehrere Richtungen in ihren charakteristischsten
Vertretern. Für manchen Sammler ist der persönliche Kontakt, ja
die Freundschaft mit den von ihm gesammelten Künstlern so
wichtig wie das Sammeln selber. Es gibt aber auch große
Sammler, denen das Gespräch mit dem Kunstwerk genügt.
Viel hört man vom finanziell spekulierenden Sammler sprechen
- vom Sammeln als gewinnbringender Geldanlage. So viel ich
von diesem sagenhaften Typus gehört habe - ich bin ihm noch
nie begegnet! In weitaus den meisten Fällen ist Kunstsammeln
nicht Spekulation auf steigende Preise, sondern sofort
abgeschriebener Verbrauchsluxus. Etwas anderes ist es, wenn man
einen Sammler mit Genugtuung erzählen hört, wie billig er
seinerzeit gekauft habe und was seine Bilder heute wert sind.
(Von denen, die heute weniger wert sind, spricht man nicht!)
Darum befragt, hat kein einziger Sammler ein Bild allein oder
auch nur in erster Linie deswegen gekauft, weil er auf eine
Wertsteigerung spekuliert hat. Noch gar nie ist eine
Wertsteigerung für einen Künstler oder für eine künstlerische Richtung

vorauszusehen gewesen. Wo sie tatsächlich eingetreten
ist, war es, vom Sammler aus gesehen, pure Glückssache.
Preissteigerung ist immer die Folge einer zunehmenden
geistigen Nachfrage - verbunden mit Geldflüssigkeit! Geistige
Nachfrage aber ist immer die Folge außerkünstlerischer
Faktoren: der allgemeinen geistigen, wirtschaftlichen und
politischen Entwicklung. Auch heute weiß kein Mensch, wie lange
die augenblickliche Steigerung der Nachfrage und damit der
Preise für moderne Kunst anhalten wird. Seit Jahren schon
hört man gerade von kommerziell versierten Sammlern, so
könne es nicht lange mehr weitergehen - und geht doch immer
noch weiter, aufwärts! Auf dem Gebiete der Kunst allein
bedeuten steigende Preise keine Bremse der Nachfrage und
haben fallende Preise keine Steigerung der Nachfrage zur
Folge. Ganz im Gegenteil! Auf dem Gebiete der Kunst allein
können die Preise nicht durch Steigerung der Produktion und
damit des Angebotes gesenkt werden, denn in der Kunst
herrscht immer - Nachfrage hin oder her - die geistige
großartigste Überproduktion, das wirtschaftlich groteskeste
Überangebot. Der Künstler ist der einzige nicht wirtschaftlich
denkende Güterproduzent. Daß der Kunsthandel auf die verschiedenste

Weise eine preisbefestigende Eindämmung dieses
Überangebotes betreibt, teilt er mit allen Formen des Handels.
Gesellschaftliches Prestige hingegen ist, eingestanden oder
uneingestanden, ein sehr häufiges Motiv des Sammeins. Aber
warum denn auch nicht? Freuen wir uns doch, daß Kunst
gesellschaftliches Prestige zu verleihen vermag!
Dem ersten Typus des Sammlers geht es in erster Linie um
die künstlerische Qualität des einzelnen Kunstwerks. Dem
zweiten Typus um irgendwelche Zusammenhänge über das
Einzelwerk hinaus, wobei unter Umständen die Seltenheit eines
Werkes wichtiger sein kann als dessen künstlerische Qualität.
Sammler des ersten Typus muß man, beratend, zu steter
Steigerung ihres Qualitätsanspruches innerhalb ihrer Sammelrichtung

anspornen. Im Gespräch mit solchen Sammlern dreht
es sich immer um die beiden Fragen: ist dieser Künstler be-



413 Werte und Maßstäbe in der modernen Kunst

deutender als jener und ist dieses Werk besser als jenes? Und
sehr bald ist jeweils das Gespräch bei der Relation von
künstlerischem Wert und Handelswert angelangt und bei der alten

Erfahrungstatsache, daß zwischen diesen beiden insofern eine
Relation besteht, als der Handelswert zwar immer und
ausschließlich eine Funktion der Nachfrage ist, die Nachfrage aber
mit der künstlerischen Qualität sich keineswegs deckt, sondern
lediglich ein anderes Wort für Aktualität ist.

Die öffentliche Kunstsammlung
Dem zweiten Typus des Kunstsammlers nahe verwandt ist der
Sammler für eine öffentliche Kunstsammlung. Hier geht es in

erster Linie um die Frage der Abgrenzung der Sammlungsgebiete.

Jede öffentliche Kunstsammlung bekommt ihre
spezifischen Aufgaben zugewiesen aus ihrer Geschichte, aus der
Geschichte ihres Ortes und ihres Landes und aus den mannigfaltigen,

an ihrem Orte gegenwärtig wirkenden Kräften - den

ortsansässigen Künstlern und Kunstfreunden.StarkeSammler-
persönlichkeiten mit öffentlichem Verantwortungsgefühl können

die Wachstumsrichtung einer öffentlichen Sammlung
entscheidend mitbestimmen - Dr. Haubrich in Köln, Frau Dr.

Sacher und Dr. Doetsch in Basel. Wohl steht für eine öffentliche

Kunstsammlung die Frage der künstlerischen Richtung
in Vergangenheit und Gegenwart an erster Stelle - die Frage
also: soll und kann die bestehende Sammlung, mit den
vorhandenen Mitteln, in dieser oder jener Richtung ausgebaut
werden? Sobald jedoch diese Entscheidung gefallen ist, muß
bei deren Verwirklichung die künstlerische Qualität des einzelnen

zu kaufenden Werkes oberster Maßstab sein.
An diesem Punkte begegnen sich Museumsmann und
Kunsthändler. Manche meinen: als Gegner, nach meiner Erfahrung
jedoch: als die besten Partner! Je qualifizierter ein
Kunsthändler, desto mehr fühlt er sich als Partner und Freund der
Museen. Vom Gespräch zwischen Museumsmann und Künstler

gilt das Gleiche: je bedeutender ein Künstler, desto erfreulicher

und lehrreicher, desto sachlicher und ressentimentfreier
ist das Gespräch. Das Cauchemar aller Museen moderner
Kunst der Welt sind die kleinen Dorfgrößen - wobei Paris das

größte Dorf, das Musee d'Art Moderne das cauchemar-
belastetste Museum der Welt ist.
Da heute selbst für große Museen die Klassiker der Kunst
des 20. Jahrhunderts preislich nur noch in Ausnahmefällen
zugänglich sind, werden alle Museen neuerer Kunst geradezu
gezwungen, sich der in ihrer künstlerischen und infolgedessen
auch preislichen Bewertung noch nicht stabilisierten jüngsten
Kunst zuzuwenden-was notwendigerweise die Nachfrage und

damit die Preise auch dieser Kunst in die Höhe treibt. So sind
zum Beispiel Manessier, Poliakoff, de Stael heute schon teurer
als vor zehn Jahren Picasso, Braque und Matisse. Darum
werden gerade die kleinern Museen mehr und mehr ins Wagnis
der Aktualität getrieben! Das Gleiche gilt übrigens auch für
den mit bescheideneren Mitteln ausgestatteten Privatsammler.
Und hier liegt zugleich auch die große Chance der kleinern
Museen und der kleineren Sammler.
Jeder Museumsleiter hat von seinen über die Ankäufe
entscheidenden Behörden schon den Vorwurf zu hören bekommen:

warum präsentieren Sie uns die Künstler immer erst
dann, wenn sie so teuer sind? Um meiner Basler
Ankaufskommission auf diese oft gehörte Frage einmal gleichsam in

flagranti zu antworten, habe ich ihr nebeneinander ein Bild von
Klee für 80 000 Franken (heute würde es weit über 100 000

kosten) und ein Bild von Josef Albers aus der Bauhaus-Zeit
von 1925 für 3000 Franken präsentiert.Das Echo: derKlee ist ein

Meisterwerk, doch viel zu teuer-Albers aber ist Kunstgewerbe.
Und meine Antwort: gerade darum, weil Sie, ein neunköpfiges
Gremium von Kunstkennern, das Bild von Klee für ein Meisterwerk,

das von Albers aber für Kunstgewerbe halten, ist Klee

heute so teuer, Albers so billig. Genau das ist auch der Grund,

weswegen es für Museen so schwer ist, «billig» zu kaufen.

Selbst was von unseren früheren Ankäufen uns heute als

märchenhaft billig erscheint - im Augenblick des Ankaufs galt
es immer als teuer! Als uns im Jahre 1940 Henri Rousseaus

«Apollinaire» für 15 000 Franken angeboten wurde, fand man

diesen Preis zu hoch. Ein großer Picasso von 1908, dessen

Handelswert heute auf 900 000 Franken geschätzt wird, konnte
im Jahre 1951 für 65 000 Franken nur mit privater Hilfe
hereingebracht werden. Die Beispiele ließen sich beliebig vermehren.

Durchaus ernst zu nehmen ist der Einwand, mit öffentlichen
Mitteln dürfe man nicht «spekulieren». Während der private
Sammler hierin völlig frei ist, braucht es für einen mit
Steuergeldern gespiesenen Museumsankauf immer ein gewisses
allgemeineres Einverständnis-das bedeutetaber:einen bereits
etwas gehobenen Preis. Für Museumsankäufe gibt es die scheinbar

groteske Situation, daß ein Künstler noch zu «billig» ist!

Der Kunsthistoriker
Und endlich der Kunsthistoriker. Für ihn ist die Frage der
künstlerischen Werte und Maßstäbe geradezu die Grundfrage.
Vom künstlerisch interessierten Laien, auch vom
Kunstsammler, unterscheidet der Kunsthistoriker sich darin, daß der

Laie mit dem spontan gefühlsmäßigen Erleben künstlerischer
Werte sich zufrieden geben mag, während der Kunsthistoriker
des Problems der Werte und des Werfens nicht nur der
modernen Kunst, sondern grundsätzlich genau gleich aller Kunst
sich bewußt sein muß. Zwar hört man oft die Behauptung,
gegenüber der modernen Kunst habe der Kunsthistoriker zu

schweigen, da sie wissenschaftlich noch nicht faßbar sei.

Gewiß, mancher Kunsthistoriker täte besser, über moderne

Kunst zu schweigen. Und dennoch - ich glaube, gerade als

Historiker habe der Kunsthistoriker zur Erkenntnis der
spezifischen Werte der modernen Kunst einiges beizutragen:
gerade die historische Methode gebe dem Kunsthistoriker ein

Instrument in die Hand, die formalen Mittel und die geistigen
Grundlagen der modernen Kunst zu verstehen. Jedenfalls
werde ich im Folgenden nichts tun, als die historische Methode
der Kunstgeschichte auf die moderne Kunst anzuwenden.
Das oberste Axiom der Kunstgeschichte lautet: jeder Stil ist
ein in sich geschlossenes System geistiger und ästhetischer
(formaler) Werte. Und damit unmittelbar zusammenhängend
das zweite Axiom: die Unübertragbarkeit der Werte eines Stils
auf einen anderen Stil. Der Weg der Kunstgeschichte von Stil

zu Stil ist ein ständiges Abbauen alter, nicht mehr wirksamer,
das heißt nicht mehr aktueller Werte und ein ständiges
Aufbauen neuer, neuen geistigen Bedürfnissen angemessenerer
Werte. Was für eine jüngere Zeit höchster Wert ist, kann für
eine ältere Zeit geradezu Blasphemie sein - zum Beispiel die

Verdiesseitigung der Kunst seit Giotto vor dem Forum der

byzantinischen Jenseitigkeit. Daraus folgt, daß man die Werke
keiner Zeit an denen einer früheren oder späteren Zeit messen
und bewerten kann. Die Kunst jeder Zeit ist nur aus sich selber
heraus bewertbar. Derb und volkstümlich ausgedrückt: von

einem Apfelbaum darf man keine Zwetschgen verlangen. Der

modernen Kunst gegenüber tut man das aber ständig, indem

man in ihr Werte sucht (und vermißt!), die nicht die ihren sind.
Drittes Axiom: von dem Zeitpunkte an, da die Individualität des

Künstlers als eigener geistiger Wert des Kunstwerks zu gelten
beginnt, das heißt von der Renaissance an, ist auch jeder
Künstler ein in sich geschlossenes Wert-System, das seinen
Maßstab ganz in sich selberträgt. Und auch für die Individualität

des Künstlers gilt dann das Axiom der Unübertragbarkeit
der Werte. Endlich -viertes Axiom: Stile verwandeln sich oder

gehen unter nie aus sich selber heraus, wie Organismen blühen
und sterben. Jeder Stil ist das Produkt bestimmter geistiger
Bedürfnisse einer bestimmten Zeit - jeder Stilwandel ist die

Folge eines Wandels der geistigen Funktion der Kunst.
So haben wir auch die moderne Kunst zu betrachten: als ein



414

in sich geschlossenes, unübertragbares System von geistigen
und ästhetischen,formalen Werten, dargeboten im Spiegel
einzelner Künstlerpersönlichkeiten, und im gesamten antwortend
auf den ganz spezifischen geistigen Anruf unserer Gegenwart.

Überzeitliche Werte
Dieser historischen Relativität aller künstlerischen Werte, die
man nicht sauber und nicht radikal genug sehen und handhaben
kann, stehen jedoch zwei überzeitliche Faktoren gegenüber.
Einmal die Tatsache, daß alle Kunst von Menschen für
Menschen geschaffen ist. Die Kunst jeder Zeit spricht nur einige
von sämtlichen menschlichen Möglichkeiten aus. Gewiß, es
gibt Zeiten umfassenderen und begrenzteren Ausdrucks
menschlicher Möglichkeiten. Gerade unter den großartigsten
Systemen in der Geschichte der Kunst gibt es welche, die
durch ihre steile Ausschließlichkeit charakterisiert sind. Da
der Mensch jedoch in seinen geistigen Möglichkeiten durch
alle Zeiten unwandelbar der Gleiche bleibt, ist die Kunst jeder
Vergangenheit für den Menschen jeder Zukunft, auch wenn sie
nicht mehr auf seine eigensten, aktuellsten Fragen antwortet,
geistig nachvollziehbar. Die buddhistische Kunst ist auch für
den Nicht-Buddhisten als eine der großen menschlichen
Möglichkeiten geistig erlebbar. Die von Vielen geradezu als Dogma
betrachtete Erwartung und Forderung der überzeitlichen
Gültigkeit der Kunst hält vor dem Forum der Geschichte der
Kunst nicht Stand! Aktuell vollziehbar ist etwas grundsätzlich
Anderes als geistig nachvollziehbar. Überzeitlichkeitgibtes nur
im geistigen Nachvollzug. Und wo heute geschaffene Kunst
mit dem Anspruch auf überzeitliche Geltung auftritt, da ist es
meist so: sie sagt Zeitlosigkeit und tut Vergangenheit.
Der zweite überzeitliche Faktor in aller Kunst ist das rätselhafte

Phänomen, das wir «künstlerische Qualität» nennen - im
alltäglichen Sprachgebrauch «gut» und «schlecht». Rätselhaft
in zwiefacher Hinsicht. Einmal deswegen, weil höhere oder
geringere Qualität einerseits immer nur an den Maßstäben des
betreffenden zeitlichen und individuellen Wert-Systems
gemessen werden kann - die Qualität einer romanischen Plastik
nicht an einer gotischen Plastik, die Qualität eines Bildnisses
Holbeins nicht an einem Bildnis Rembrandts, die Qualitäteines
Bildes von Picasso nicht an einem Bild von Klee - während
anderseits alle künstlerische Erfahrung uns lehrt, daß die
qualitätsvollsten Werke jedes zeitlichen und individuellen Systems
geschwisterlich nebeneinander stehen-geschwisterlich
nebeneinanderstellbar sind, die qualitätsarmen Produkte jeder Zeit
jedoch ins nur zeitbedingt Vergangene zurücksinken.
Und zweitens räselhaft deswegen, weil künstlerische Qualität
immer nur fühlbar und bekennbar, nie aber rational erkennbar
und erklärbar ist. Man kann sogar geradezu sagen, daß die
künstlerische Qualität eines Werkes genau dort beginnt, wo
das rational Erkennbare und Erklärbare aufhört. Eine gute Kopie
oder eine gute Fälschung enthält sämtliche inhaltlichen und
formalen Elemente des Originals-nur gerade das Entscheidende

nicht: die künstlerische Qualität. Alles Inhaltliche und alles
Formale ist imitierbar (von einem Schüler, einem Kopisten,
einem Fälscher) - nur die Qualität nicht. Alle inhaltlichen und
alle formalen Werte sind lehrbar und lernbar - nur die Qualität
nicht: darin ist die Problematik alles Kunstunterrichtes
begründet. Alle inhaltlichen und alle formalen Werte sind erkennbar

und beschreibbar- nur die Qualität nicht: daher die Problematik

aller Kunstgeschichte als Wissenschaft.
Es sind drei deutlich zu unterscheidende Wert-Kategorien:
die inhaltlichen Werte, die formalen Werte und - immer nur in
der Einzahl - der Qualitäts-Wert.
Qualitätsurteile sind, als Gefühlsurteile, immer Spontaneitätsurteile,

buchstäblich: Urteile auf den ersten Blick. Wen die
Qualitäteines Kunstwerks nicht auf den ersten Blick anfällt, der
wird's mit aller Mühe nicht erjagen.
Es ist die unüberwindbare Paradoxie der künstlerischen

Qualität, daß sie immer dann erst rein und ausschließlich
zutage tritt, wenn das Kunstwerk aus seiner geistigen Aktualität
gerückt und in die sammlerische oder museale Existenz
getreten ist. Für die aktuelle geistige Wirkung eines romanischen
Glasfensters spielt die Qualität eine sekundäre Rolle. Daher
auch unvermeidlicherweise die Überschätzung jeder
gegenwärtigen Kunst von seifen der Gegenwart!
Die künstlerische Qualität ist zwar aufs innigste mitder Persönlichkeit

des Künstlers verbunden, denn sie ist seine unmittelbarste

Emanation - und ist doch nicht identisch weder mit
seiner psychologischen Struktur noch mitdem geistigen Gehalt
seiner Werke. Der höchste geistige Inhalt kann sich in einem
Werk bescheidenster künstlerischer Qualität niederlassen.
Das gilt sowohl für jene Zeiten, da alle Kunst Auftragskunst
war, da der Künstler also lediglich ihm von außen her gestellte
geistige Aufgaben handwerklich erfüllt hat, das heißt für alle
Zeiten vor der Renaissance und für alle spätere Auftragskunst
bis heute-das gilt aber auch für alle jene Kunst, in welcher der
Künstler den geistigen Inhalt sich selber setzt - für die meiste
neuere Kunst also. Die künstlerische Qualität liegt sowohl
jenseits des dem Künstler von außen gegebenen als auch jenseits
des sich selbst gesetzten geistigen Inhalts.
Es ist also keineswegs eine Abnormität der modernen Kunst

- sagen wir es gerade heraus: des Tachismus, daß das Urteil
über Gut und Schlecht auch ihm gegenüber immer nur ein
Gefühlsurteil, ein Urteil auf den ersten Blick sein kann. Immerhin

- wer die formale Grammatik zum Beispiel der buddhistischen

Plastik nicht kennt, der wird vergeblich darauf warten,
daß ihm an buddhistischer Plastik das jähe Erlebnis der höheren

vor bescheidenerer Qualität zuteil werde. Der Königsweg
zum Qualitätserlebnis aller Kunst, auch der modernen, ist das
geduldige Lesenlernen nicht so sehr ihrer geistigen Inhalte als
ihrer ganz konkreten formalen Sprache. Alles Studium der
buddhistischen Religion führt nicht zum künstlerischen Erlebnis

der buddhistischen Kunst. Gewiß - die Kenntnisnahme der
geistigen Inhalte gehört auch dazu. Sie führt aber nur in die
Vorhöfe des Künstlerischen, die zu allen Zeiten von Werken
bescheidenster wie höchster Qualität besetzt sein können.

Die formalen Mittel
Wir haben die Qualität die unmittelbarste Emanation des
Künstlers genannt. Damit ist das Handschriftliche nicht zu
verwechseln. Van Eycks, Holbeins und Mondrians asketisch
handschriftslose Kunst strahlt genauso höchste künstlerische Qualität

aus wie Rembrandts, van Goghs und Klees extrem
handschriftliche Kunst. Wenn es anders wäre, so müßte gerade in
dertachistischen Malmethode eine Garantie der Qualität liegen!
Die Handschrift der großen Mehrheit der Tachisten aber ist
genauso qualitätsarm wie die Handschrift der großen Mehrheit
der Mitläufer der Kunst aller Zeiten. Betonte Handschriftlichkeit

ist einer von den möglichen geistigen und formalen Werten
der Kunst, der sich auf allen Stufen der künstlerischen Qualität
verwirklichen kann.
Nun ist allerdings das Problem des Handschriftlichen für die
formale Grammatik der «peinture informelle», jenseits der
Qualitätsfrage des einzelnen Werkes, tatsächlich das zentrale
Problem. Man kann den Tachismus geradezu als die
Entdeckung der Schönheit des Handschriftlichen an sich
bezeichnen - auch wenn es schon immer Zeiten gegeben hat, für
die das Handschriftliche ein Wert neben anderen Werten
gewesen ist. Der Tachismus aber meint nicht nur die Handschrift
des Künstlers, sondern auch im allgemeinsten Sinne die Hand-
schriftdes Lebens. Dubuffet hatdie Schönheitalten Gemäuers
entdeckt, auf dem das Leben seine vielfachen Spuren hinterlassen

hat. Eines seiner stärksten Bilder stellt eine Tischplatte
dar mit allem, was der Tisch erfahren und erlitten hat an
Kratzwunden und an vielschichtiger Verschmutzung. Eines der
Hauptthemen der Kunst des Spaniers Tapies ist das Erlebnis



415 Werte und Maßstäbe in der modernen Kunst

alles dessen, was Wind und Wasser, Mensch und Getier im

Sande an Spuren verzeichnen.
Andern Tachisten allerdings geht es ausschließlich um die
Unmittelbarkeit ihrer eigenen Handschrift, um die Niederschrift
von durch Arm und Hand gelenkten Bewegungsabläufen - die

sogenannte «peinture de geste» der Härtung, Mathieu, Pollock,
Kline. Diese «Handschriftlichen» dürfen sich auf den
frühabstrakten Kandinsky zwischen 1910 und 1914 als den eigentlichen

Entdecker der Schönheit des frei schweifenden, frei
imaginierenden Pinselzuges berufen. Allein vor diesen
Tachisten könnte man von «unverbindlicher Subjektivität» des
Nur-Handschriftlichen sprechen. Gerade die Handschrift aber

sagt alles aus über innere Armut oder inneren Reichtum, über
Charakter oder Charakterlosigkeit des Schreibenden. Wer sich
dem Handschriftlichen verschreibt, verschreibt sich dem

strengsten Richter!
Andern Tachisten endlich ist die tastbare Materie das
entscheidende Ausdrucksmittel - die Materie Farbe, Gips, Sand,
Stoff. Und auch die Materie nicht gleichsam fabrikneu, sondern
vom Leben verbraucht, ja vom Tode gezeichnet: die zerschlissene

Sackleinwand, das angebrannte Holzfurnier, die von Trok-
kenrissen durchfurchten Kreidepasten des Italieners Burri.
Daß es sich bei alldem um ein eigenstes, wesentlichstes
Anliegen unserer Gegenwart handelt, beweist allein schon die
merkwürdige Tatsache, daß gleichzeitig auch in unserer
Schätzung und Wertung alter Kunst das Handschriftliche und
die tastbare Materie sehr in den Vordergrund gerückt sind. In

den vom Künstler nicht gewollten Altersspuren der Bilder -
Craquelüren, Schwundrissen, durchgewachsenen
Untermalungen usw. - sehen wir heute nicht nur Merkmale von Alter
und Echtheit, sondern auch der Schönheit des Kunstwerks.
Wir haben gelernt, auch alte Kunst mit dem Tastsinn als Materie
wahrzunehmen. Wir haben gelernt, Bilder nicht nur mit
zwinkernden Augen aus der malerischen Distanz anzusehen,
sondern aus der unerbittlichsten Nähe. Wie herrlich ist
Rembrandts Nachtwache von ganz nahe gesehen, mit all dem, was
dieses Bild im Lauf der Jahrhunderte erlitten hat! Jeder
Quadratmeter Leinwand dieses Werkes gleicht geradezu dem
Schlachtfeld eines tachistischen Bildes. Eine alte Bronzefigur
erleben wir in unseren Fingern mit allem Schorfe, wie der
Boden sie hergegeben hat. Fehlstellen und Risse auf alten
Holztafelbildern oder an alter Holzplastik schrecken uns nicht
mehr, sondern entzücken uns, und wir verzichten gerne darauf,
diese Spuren des Alters und des Gebrauches ihnen zu nehmen
und sie auf fabrikneu zu polieren. Den Sammlern und Restauratoren

in den USA möchte man wünschen, daß sie von der
Schönheit der Materie ihrer Tachisten einiges lernten! Was
alter Kunst die Jahrhunderte angetan haben, lassen viele
Tachisten auf ihren Bildern in der gerafften Zeit der Bild-
werdung sich ereignen.
So hat der Tachismus uns die Kunst der Vergangenheit von
einer ganz neuen, bisher wenig beachteten, bisher nicht
bewerteten Seite sehen und bewerten gelehrt- wie der Pleinairis-
mus uns in der Kunst der Vergangenheit das Malerische, der

Impressionismus die Farbe, der Kubismus das Kubische, der
Konstruktivismus das Konstruktive sehen und werten gelehrt
haben. Das allein schon würde genügen, der «peinture
informelle» den Rang eines echten neuen Stils mit einer ganz
eigenen neuen Optik und einer eigenen neuen Sensibilität
zuzubilligen.

Diese spezifischen formalen Werte des Tachismus schließen
dieformalen Werte der ihm voraufgehenden Phase derungegen-
ständlichen Kunst - des bewußt handschriftslosen, bewußt
antisubjektivistischen Konstruktivismus - radikal aus. Auch
der Konstruktivismus - mit Mondrian als seinem sublimsten
Vertreter- ist ein in sich geschlossenes System von bestimmten

formalen und geistigen Werten, ein Stil mit eigener Optik
und eigener Sensibilität. Tachismus und Konstruktivismus zu¬

sammen, als die beiden bisher reinsten Verkörperungen der

ungegenständlichen Kunst, schließen ihrerseits die formalen
Werte aller gegenständlichen Kunst aus. Ob der
ungegenständlichen Kunst so viele Phasen beschieden sein werden,
wie die gegenständliche sie durchlaufen hat, wissen wir nicht.
Seit vierzig Jahren höre ich immer wieder die wunschbedingte
Prophezeihung, die abstrakte Kunst sei am Ende ihrer Möglichkeiten

angelangt - und sie hat im Gegenteil sich ständig
verwandelt und ständig sich weiter ausgebreitet. Schon in der Zeit
der gegenständlichen Kunst ist es nicht anders gewesen: jede

neue Phase hat das formale Wertsystem der vorangehenden
negiert und ein neues formales Wertsystem gesetzt.

Die geistige Aussage
Jedes formale Wertsystem ist, wie wir sahen, erkennbar und

beschreibbar. Das ist- seit Wölfflin -die zentrale Aufgabe der

Kunstgeschichte. Wir haben ferner gesehen, daß mit dem
Erkennen und Beschreiben der formalen Grammatik einer Kunst
über die künstlerische Qualität des einzelnen Kunstwerks nichts

ausgesagt ist und daß endlich die formalen Mittel immer
Ausdruck der allgemeinen geistigen Funktion dieser Kunst sind -
Antwort auf die geistigen Probleme ihrer Zeit.
Im Großen gesehen hat die gegenständliche Kunst zwei
formale Möglichkeiten,die zweigeistigen Funktionenentsprechen:
die naturalistisch gegenständliche Kunst mit der Funktion der
Erkenntnis der sichtbaren gegenständlichen Wirklichkeit, die

nichtnaturalistisch gegenständliche Kunst mitder Funktion des

Ausdrucks innerer Wirklichkeiten. Die Geburt der naturalistisch

gegenständlichen Kunst fällt zusammen mit der Geburt
der empirischen Naturerkenntnis, des naturwissenschaftlichen
Weltbildes. Alle vornaturalistisch gegenständliche Kunst ist
religiöse Kunst, deren so viele Formen sind, als es Religionen

gibt: der altsteinzeitliche Jagdzauber, der jungsteinzeitliche
Ahnenkult, die bronzezeitlichen Götter- und Heldenmythen
und schließlich Buddhismus und Christentum in allen ihren

verschiedenen Phasen. Alle diese vornaturalistische Kunst ist
kollektive, handwerkliche Auftragskunst. Die Geburt der
empirischen Naturerkenntnis und der ihr zugehörigen
naturalistischen Kunst ist zugleich auch die Geburt des freien - geistigen,

ethischen und politischen Selbstbestimmungsrechtes
des Menschen und damit auch des Anspruchs des Künstlers
auf Selbstbestimmung des geistigen Inhalts. Nach einer
Herrschaft von etwa fünf Jahrhunderten ist die naturalistisch
gegenständliche Kunst durch zwei Faktoren zunehmend in Frage

gestellt worden: gegen Mitte des 19. Jahrhunderts durch die

Erfindung der Photographie, die der Malerei die meisten

bisherigen Aufgaben der Darstellung der Gegenstandswelt
genommen hat, und Anfang des 20. Jahrhunderts durch die

Überwindung der klassischen Physik, durch die Entstehung
der modernen Atomphysik, durch das Vordringen vom Sichtbaren

zum Unsichtbaren auch in unserer täglichen Wirklichkeit

(die Elektrizität in allen ihren praktischen Anwendungen).
Das alles hat mindestens eine voll-naturalistisch gegenständliche

Kunst geistig gegenstandslos gemacht. Gegenständliche
Kunst scheint zunehmend nur noch möglich zu sein als
Ausdruck innerer Wirklichkeiten, formal also als relativer
AntiNaturalismus. Wenn es heute unter den jüngeren
expressivgegenständlichen Malern und Bildhauern keine Künstler vom

Range der großen Klassiker der expressiv-gegenständlichen
Kunst des 20. Jahrhunderts (Picasso, Klee, Leger, Chagall) zu

geben scheint, so heißt das jedoch keineswegs, daß es sie in

alle Zukunft nicht mehr geben könne.
Die konstruktiv-ungegenständliche Kunst der 1920er Jahre war

getragen vom zuversichtlichen Glauben an die technische,
wirtschaftliche und politische Lösbarkeit der Probleme der

menschlichen Gesellschaft. Diese Kunst befand sich im

tiefsten geistigen Einvernehmen mit allen bauenden und ordnenden

Kräften des 20. Jahrhunderts. Deswegen ist ihr - über die



416

Flaute hinaus, in der sie heute unbestreitbar sich befindet -
wohl noch ein wichtiges Wort beschieden.
Sieben Jahre Rückfall in die antihumane Barbarei jedoch, dann
sechs Jahre Weltkrieg mit Millionen Toter und Hunderten
zerstörter Städte und dann die Weltangst vor dem Atom-Selbstmord

der Menschheit- all das hat jene Zuversicht mindestens
ein wenig kleinlaut gemacht.
Dennoch wäre es zweifellos unrichtig, wollte man in den vielen
tausend Quadratmetern tachistisch zerwühlter Leinwand in
allen Ländern der westlichen Welt lauter Visionen des
Weltuntergangs sehen. In Wirklichkeit ist das wohl nur beim kleinsten

Teil heutiger Malerei der Fall. Die meisten dieser Bilder
sind nicht angst-geboren, sondern sind lust-geboren, wie auf
weite Strecken die Kunst der Vergangenheit auch: sind
Ausdruck der Freude am handwerklichen Machen von Bild und
Plastik, Ausdruck der Freude an den Einfällen des Zufalls. Sie
alle aber sind, gleich ob gewollt oder ungewollt, ein vielstimmig
einstimmiger Protest des musischen Menschen gegen den
Perfektionismus der modernen Technik, gegen die widerliche
Hygiene der plastik-verhüllten Lebensmittel, gegen den nicht
nur segensreichen, sondern zutiefst auch fragwürdigen
Bakterienmord der modernen Chemie - sind ein leidenschaftliches
Bekenntnis zur fessellosen persönlichen Freiheit gegenüber
der zunehmenden Versklavung des Menschen an Apparatur
und Organisation - sind ein Bekenntnis zur Unmittelbarkeit des
Handwerklichen mit all seiner lebendigen Unvollkommenheit
gegenüber dertoten Rasanz des industriellen Serienprodukts-
sind ein vielstimmig einstimmiges Nein des künstlerischen
Menschen zu sämtlichen Wirtschaftswundern der Welt. Oft
möchte man gar glauben, der Tachismus sei - wider die aus
allen Magazinen und Illustrierten, aus vielen Filmen und bald
auch Fernsehschirmen zähnefletschend unsangrinsende,farbtriefende

Appetitlichkeit-ein verzweifelter Aufstand der grauen
Wunder des Unappetitlichen.
Statt in der Einhelligkeit dieser Antwort an unsere Zeit, wie sie
uns da aus sämtlichen Ländern Europas, Nordamerikas und
Südamerikas, ja aus Indien und Japan entgegentritt, eine vom
internationalen Kunsthandel gemachte Mode zu sehen und
damit uns selbst zu betrügen, sollten wir den Mut finden, uns
der Einsicht zu öffnen, daß diese Kunst unserer Zeit genau die
Antwort erteilt, die sie verdient. Wie morgen die Antwort der
Kunst lauten wird, wissen wir nicht. So viel aber wissen wir,
daß sie genau so lauten wird, wie der Welt von Morgen sie
gebührt - sofern morgen noch künstlerische Menschen ihrer
Gegenwart frei ins Gesicht blicken, frei ins Gesicht reden
dürfen.

Tachistischer Konformismus
Zugegeben aber, tausendmal zugegeben: hinter dieser
Einhelligkeit steckt mehr konformistische Mitläuferschaft als
wirkliches Schöpfertum. Zugegeben auch, tausendmal zugegeben:
was gehen uns die meisten dieser italienischen, spanischen,
südamerikanischen Tachisten an! Sie alle haben an ihrem Orte
ihre geistige Funktion zu erfüllen und sollen das dort tun. Wir
haben sie in der Schweiz, Sie haben sie in Deutschland. Von
allen unseren schweizerischen Tachisten aber geht bisher
noch kaum ein Einziger Sie in Deutschland etwas an - und von
den deutschen Tachisten kein halbes Dutzend uns in der
Schweiz!
Aber bitte - ist das früher grundsätzlich sehr viel anders
gewesen? Halten wir den Katalog der Documenta neben den
Katalog einer Glaspalast-Ausstellung der 1890er Jahre: hier
wie dort die wenigen Großen, Ursprünglichen und die vielen
kleinen Mitläufer der jeweiligen Aktualität- mit dem graduellen
Unterschied gewiß, daß heute auch die Kunst sich dem Sog
der weltweiten Kommunikation und Organisation nicht
entziehen kann.
Doch nur Geduld: wenn der Tachismus einmal nicht mehr

aktuell sein wird - und das kann schon morgen der Fall sein -
so werden die Mitläufer alle in den Mauslöchern verschwinden
wie das Wasser nach einer Überschwemmung, und nur einige
Wenige werden übrigbleiben. Und auch unter diesen Wenigen
wird die Zeit noch einmal Gerichtstag halten. Von allen
einstigen Mitläufern des Impressionismus sind schließlich nur
drei: Pissarro, Monet und Sisley übriggeblieben, von den
kubistischen Mitläufern ebenfalls nur drei: Picasso, Braque und
Gris. Oder: wie viele zum Gähnen langweilige Raffael-Mitläufer
hängen in italienischen Provinz-Museen! Noch nie aber ist die
Zahl der Mitläufer ein Beweis gegen eine künstlerische Bewegung,

sondern im Gegenteil immer für sie gewesen. Die Zahl
der konformistischen Mitläufer ist immer zugleich Bestätigung
und Belastung der Kunst jeder Gegenwart.
Im Faktor «Zeit» liegt der unerbittlichste Maßstab zum Messen
des künstlerischen Ranges jedes Künstlers. Fragen wir nach
rückwärts, was jeder Künstler gestern und vorgestern getan
hat, und warten wir ein paar Jahre, was er morgen und
übermorgen tun wird, und halten wir all das zusammen - zum
Beispiel in einer Ausstellung zu seinem 50. Geburtstag - dann
wird kein Zweifel mehr möglich sein, ob er nur Fahne im Wind
ist, ob er seine Tage im Windschatten eines Größeren zubringt
oder ob er selber Windeskraft besitzt, Anderer Mühlen zu
treiben.Welche von den unzähligen deutschen Tachisten werden
dieses Gericht einst nicht zu fürchten haben!

«Der Tachismus ist tot»
Von vielen Kritikern wird der Tachismus heute schon totgesagt.
Ich glaube: noch etwas verfrüht. Einige träumen restaurativ
von einer «Reintegration des Gegenstandes» - Andere, zu
denen durchaus auch ich mich zähle, träumen progressiv von
einer «Reintegration der Form». Wenn wir aber von allem
Wunschdenken uns freihalten, so müssen wir, gern oder
ungern, feststellen, daß die tachistische Bewegung sich zwar wohl
auf ihrem Kulminationspunkt befindet, daß aber unter der für
die Zukunft der Kunst entscheidenden jüngsten Generation
noch kaum eine Wendung, weder in diesem noch in jenem
Sinne sich abzeichnet.
Dieser Diagnose entspricht ziemlich genau die Tatsache, daß
auch noch kaum eine grundsätzlich neue Antwort an eine
grundsätzlich veränderte Weltlage fällig ist. Was unter dem
eben sich lüftenden Deckel der Büchse Pandorens sichtbar
wird, läßt für das Schicksal des Geistigen wie des Menschlichen
nicht nur Gutes erwarten.
Selbst wenn die Atom-Abrüstung gelänge - ja dann erst recht

- wäre Grund zur Befürchtung, daß die rüstungsentlastete
Technik, in der Hand unsrer wert-blinden Wirtschaft gänzlich
auf die Erfindung der dümmsten zivilen Bedürfnisse
losgelassen, vom Geistigen wie vom Menschlichen her keine wesentlich

andere, bessere Antwort verdiene.
In naher Zukunft schon scheint das Schicksal des Geistigen
wie des Menschlichen davon abzuhängen, ob wir imstande sein
werden, technisch Mögliches nicht zu tun, sofern es geistige
und menschliche Werte bedroht. Nur dann können Kunst und

Technik, die heute einander so tief Entfremdeten, einmal wieder
ins Einvernehmen gelangen.
Meine Generation jedoch kann lebenslänglich die schmerzlich
heilsame Lehre nicht vergessen, die uns um 1930 Deutschland
wie Rußland erteilt haben: seine persönlichen Wünsche mit
dem wirklichen Gang der Dinge nicht gleichzusetzen. Und
dennoch darf Jeder von uns wissen, daß seine persönlichen
Wünsche die stärkste den Gang der Dinge mit-bestimmende
Kraft sind.


	Werte und Massstäbe in der modernen Kunst

