Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 11: Formprobleme 1960

Artikel: Werte und Massstébe in der modernen Kunst
Autor: Schmidt, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Georg Schmidt

Werte und Mafstabe in der
modernen Kunst

Vortrag, gehalten im Oktober 1959 in der Technischen Hoch-
schule Braunschweig

In seiner Schrift «Zur Kunst dieser Gegenwart» (Tlbingen
1956) schreibt Theodor Heuss: «Das Wort ,modern* steht bei
mir immer in Anflihrungszeichen; denn es ist die unverbind-
lichste Plattheit.» Heuss mdge verzeihn, daB ich dieses ihm
so sehr zuwidre Wort «moderne Kunst» sogar in den Titel
eines Vortrags genommen habe. Mit Heuss'scher Schlichtheit
sei Heuss entgegnet: «moderne Kunst» heiBt doch wohl ganz
einfach «die Kunst der jeweiligen Gegenwart». Diese Bezeich-
nung ist gerade ob ihrer von Heuss gertigten «unverbindlichen
Plattheit» so sehr brauchbar: sie deckt sich nie fiir lange mit
einer bestimmten Richtung, sie leiht sich immer nur voriiber-
gehend der jeweils vorherrschenden Richtung. Statt «modern»
kann man auch aktuell sagen.

Dann aber muB sogleich hinzugefiigt werden, daB selbstver-
standlich nicht, wie térichterweise oft unterschoben wird, die
Meinung ist, alle aktuelle Kunst sei bedeutend, alle nicht-aktu-
elle Kunst unbedeutend.

Und noch etwas. Wie alle moderne Kunst einmal un-aktuell
sein wird, so kann auch alle vergangene Kunst jederzeit wieder
aktuell werden: der kubische Cézanne der 1880er Jahre im
Kubismus von 1908 z. B., oder: der reife Greco in Kokoschkas
Expressionismus um 1910, oder: der frithe Kandinsky von 1910
in der «peinture informelle» der 1950er Jahre.

Die Kasseler « Documenta II»

Die Kasseler «Documenta lI» - darob von den Einen gepriesen,
von den Andern gescholten - hat all das aus aller Welt ge-
sammelt, was im genannten Sinne heute «modern» ist - moge
man es « Tachismus», «peinture informelle», «action painting»,
«abstrakten Expressionismus» oder wie immer benennen. Die-
ser Kunst vor allem gilt auch unsere Frage nach den in ihr ver-
wirklichten Werten und nach den fir sie giiltigen MaBstaben,
dennsieisteiner Antwortauf diese Fragen besonders bediirftig.
Wir werden wohl nicht fehlgehen mit der Annahme, daB diese
Ausstellung viele, wenn nicht gar die Mehrzahl ihrer Besucher
mit den beiden bangen Fragen im Herzen entlassen hat: was
ist an dieser Kunst tiberhaupt noch werthaft, und: mit welchen
MaBstéaben soll man diese Kunst beurteilen - ja: ist sie lber-
haupt noch beurteilbar, erschopft sie sich nicht in der véllig
unverbindlichen Subjektivitat?

Und hinter diesen beiden Fragen stehen, ausgesprochen oder
unausgesprochen, die beiden Antworten: mit frevlerischem
Mute hat die Kunstin den letzten vier bis finf Jahrzehnten Wert
um Wert verworfen und ist heute auf dem absoluten Nullpunkt,
dem Nihil, angelangt. Weiter - tiefer — geht es nichtmehr.
Dieser Mehrheit steht jedoch eine starke Minderheit gegen-
liber, die — gleich ob spontan gefiihlsmaBig oder mit mehr oder
weniger guten geistigen Griinden — von der Werthaftigkeit die-
ser Kunst Uiberzeugt, ja ergriffen ist und sehr genau zu wissen
glaubt, welche Kiinstler und welche Werke innerhalb dieser
Kunst besser und welche schlechter sind.

Sobald wir uns aber unter diese der modernen Kunst gegen-
iber grundsatzlich zustimmend gesinnte Minderheit mischen,
erleben wir ein merkwiirdiges Schauspiel. Wahrend die Geg-
ner in geschlossener Phalanx hinter einem Wall von gleich-
lautenden handfesten Argumenten stehen, sieht man sich
unter den Freunden der modernen Kunst, nach zwei Satzen
schon, in einen je nach Temperament frohlichen oder leiden-
schaftlichen Krieg fiir jenen und gegen diesen Kinstler ver-
strickt. Und wenn man sich gar unter Kiinstler begibt, so wird
noch viel leidenschaftlicher bejaht und abgelehnt.

Gerne wird diese Uneinigkeit unter den Freunden der moder-
nen Kunst, sowohl hinsichtlich des Wertes ihrer verschiedenen
Richtungen als auch hinsichtlich des Wertes der einzelnen
Kiinstler der gleichen Richtung, als Beweis fiir die Problematik

der modernen Kunst selber genommen. Dabei ist es doch auf
jedem Gebiete so und ist es doch schon immer so gewesen:
die Uneinigkeit nimmt genau in dem MaBe zu, als man sich den
Bezirken nahert, wo um die neuen Dinge gerungen wird. Un-
einigkeit ist das Stigma und das Privileg alles Lebendigen.

Kiinstler-Werte und Laien-Werte

Dem Kiinstler selber geht die Diskussion in erster Linie um die
geistigen Grundlagen und um das konkret Handwerkliche
seiner eigenen Kunst. Formal-asthetische Fragen werden unter
Kiinstlern meistens nicht losgelost diskutiert, sondern ent-
weder weltanschaulich oder handwerklich verhiillt. Fir den
Kinstler heiBt «wertvoll» entweder geistig oder handwerklich
wertvoll. «Gut» ist die eigene, «schlecht» die gegnerische
Richtung - ja oft sind fir den Kiinstler von seinen eigenen
Werken nur die neuesten «gut», die vorgestern geschaffenen
«schlecht» (doch wehe mir, wenn ich Letzteres ihm zu bestati-
gen wage!). Von den Kiinstlern kann man als Laien nie genug
lernenvom handwerklichen Werden des Kunstwerks und nie ge-
nug von der geistigen Unbedingtheit des Schaffenden - liber
«gut» und «schlecht» aber bleibt man merkwiirdig unbelehrt.
Im &uBersten Kreise der nicht-sammelnden, Kunst nur in
Ausstellungen, Museen, Biichern und Reproduktionen konsu-
mierenden Laien gehtdie Diskussion primarum die allgemeinen
geistigen Grundlagen einer bestimmten kiinstlerischen Rich-
tung und innerhalb dieser Richtung um die geistigen Absichten
eines bestimmten Kiinstlers sowie vor allem um die Méglich-
keit der Identifikation mit einer bestimmten geistigen Haltung.
«Gut» oder «schlecht» heiBt fiir den Laien nicht kiinstlerisch
gut oder schlecht — «gut» heiBt fur ihn, was ihm geistig voll-
ziehbar, «schlecht», was ihm geistig unvollziehbar ist.
Zwischen diesem innersten und &uBersten Kreise im Lebens-
prozeB des Kunstwerks von dessen Herstellung bis zu dessen
Verbrauche liegen: der Kunsthandler, der Ausstellungsleiter,
der Kunstkritiker, der private Kunstsammler, der 6ffentliche
Kunstsammler und endlich der Kunsthistoriker — und jeder mit
anderem Standort, anderer Aufgabe und andern Interessen im
LebensprozeB des Kunstwerks. Und jeder infolgedessen mit
anderer Hierarchie der Werte.

Der managende Kunsthéndler

Der vor allem in Deutschland noch immer gern und viel ge-
schmahte Kunsthandler istin Wirklichkeit im Leben der Kunst
weder so allméachtig noch geistig so unwichtig, wie man meist
annimmt. Das gilt sowohl fiir den franzésischen Typus des
Kunsthandlers, der fiir einige wenige, ihm kinstlerisch zu-
sagende Kiinstler sich einsetzt — meist auf Grund eines Ab-
nahme-Vertrages, als auch fiir den deutschen und schweize-
rischen Typus des Kunsthandlers, der das Risiko einer vertrag-
lichen Bindung an einen Kiinstler nicht auf sich nimmt, sondern
unabhiangiger — doch keineswegs risikolos — in das wechsel-
volle Spiel von kiinstlerischem Angebot und kiinstlerischer
Nachfrage sich einschaltet. Dem franzésischen Typus des
Kunsthandlers sagt man gerne nach, der Kiinstler verkaufe
sich an ihn und werde dafiir mit allen Mitteln der Propaganda
«gemanagt». Gerade unter den mutigsten Vertretern dieses
Typus hat jedoch jeder ein paar Pferde im Stall beziehungs-
weise im Keller, die, allen seinen (durchaus legitimen) Be-
mihungen zum Trotze, sich als Fehlinvestitionen erweisen
oder bereits erwiesen haben. Nachfrage kann hochstens nur
sehr kurzfristig kiinstlich «kgemacht» werden. Auch der propa-
gandistisch begabteste Kunsthandler ist letzten Endes nur ein
armer Sklave der geistigen Nachfrage. Im Kreislauf zwischen
Produktion, Vertrieb und Gebrauch des Kunstwerks ist jeder
an seinem Orte Treibender und Getriebener zugleich.

Fiir den Kunsthéndler — und darum vor allem sprechen wir
hier so ausfiihrlich von ihm — gilt normalerweise (es gibt bedeu-
tende Ausnahmen wie Henri Kahnweiler) die kiinstlerische



412

Qualitat des einzelnen Kunsthandwerks alles, wahrend die
geistigen Grundlagen einer kiinstlerischen Richtung im Ge-
spréach mit den meisten Kunsthandlern eine kleine Rolle spielen
- diese Dinge verstehen da sich irgendwie von selber. Ent-
scheidend ist ihm gut oder schlecht, stark oder schwach des
einzelnen Werkes innerhalb der Produktion eines bestimmten
Kinstlers. «Ein guter Hartung» heiBt es da, oder «ein groBarti-
ger de Staél der grauen Periode». Der Kunsthandler besitzt
den empfindlichsten MaBstab fiir die kiinstlerische Qualitat des
einzelnen Werkes — oder sollte ihn besitzen, denn fiir ihn
driickt kiinstlerischer Wert sich unmittelbar in materiellem
Wert aus. Wie der Kunsthandler fiir echt oder unecht nicht
nur platonisch wie wir Kunsthistoriker, sondern mit dem eige-
nen Geldbeutel eintreten muB, so auch fiir gut oder schlecht.
Darum spreche ich mit niemandem so gern, so ernsthaft und
so belehrt tber die kiinstlerische Qualitat von Bildern wie mit
Kunsthandlern. Man mag das Qualitatsgefiihl des Kunst-
handlers verachtlich « Warenkenntnis» nennen — im Grunde
gibt es da gar nichts zu verachten! Der Wert und der MaBstab
der kiinstlerischen Qualitat des einzelnen Kunstwerks, ohne
Riicksicht auf die kiinstlerische Richtung, ist zugleich der
materiellste und der geistigste Wert und MaBstab des Kunst-
werks. Alle guten Kunsthandler, die ich kenne, sind vom
Kiinstlerischen Besessene. Der schlechte Kunsthandler aber
ist so wenig ein Beweis gegen den Beruf des Kunsthandlers
wie der schlechte Geigenspieler gegen den Beruf des Geigen-
spielens.

Die 6ffentliche Ausstellung

Auch das offentliche Ausstellungsinstitut steht vermittelnd
zwischen Kiinstler und Kunstfreund. Fiir den Leiter eines
solchen Instituts aber kommen zur Frage der kiinstlerischen
Qualitat des Einzelwerkes (so wichtig sie auch fiirihn sein muB)
hinzu die umfassenderen Fragen des kiinstlerischen Ranges
des einzelnen Kiinstlers und der geistigen Bedeutung der
einzelnen kiinstlerischen Richtung. Gespriache mit Leitern
offentlicher Ausstellungsinstitute drehen sich immer in erster
Linie um die Frage des Ranges dieses oder jenes Kiinstlers,
in zweiter Linie um die Frage der Bedeutung dieser oder jener
Richtung. Die Frage der kiinstlerischen Qualitiat des Einzel-
werkes spielt hier nur insofern eine Rolle, als es der selbst-
verstandliche Ehrgeiz jeder Ausstellung sein sollte, die dar-
gebotenen Kiinstler und Richtungen mit méglichst qualifizier-
ten Werken vertreten zu haben.

Der Kunstkritiker

Die Funktion des Kritikers ist, mit anderen Mitteln, grundsétz-
lich die gleiche wie die des Veranstalters von Kunstausstellun-
gen: der Kritiker soll das in den Ausstellungen Dargebotene
ins Wort heben. Er bestatigt oder bestreitet die Bedeutung der
ausgestellten Kiinstler und beschreibt — zustimmend, ein-
schréankend oder ablehnend - die geistige Bedeutung der dar-
gebotenen kiinstlerischen Richtungen.

Der Adressat des Kunstkritikers ist das Publikum im allge-
meinsten Sinne - also weder der Kiinstler noch der Kunst-
kenner. Nur der schlechte Kritiker glaubt, die Kiinstler apostro-
phieren oder gar erziehen zu miissen. Wie schal ist doch jedes
Kritikerwort — nicht vor dem Selbstgefiihl des Kiinstlers (da
kann es Gift oder Balsam sein), wohl aber vor den geistigen
Freuden und Leiden des Kiinstlers in der Einsamkeit des Ate-
liers. (Ich selber bin wahrend 20 Jahren Kunstkritiker einer
Tageszeitung gewesen.) Der Kritiker hat sich als Laie vor
Laien zu fihlen, d. h. als Empfangender, als kiinstlerisch Ge-
nieBender, als geistig Verdauender — im besten Falle, doch nur
sehr vorsichtig und bescheiden dosiert: als geistig Bekennen-
der. Seine wichtigste Funktion: kiinstlerische und geistige
MaBstéabe zu setzen. Der Rang seines MaBstab-BewuBtseins
bestimmt den Rang seiner Tatigkeit.

Der spekulierende Kunstsammler

Der private Kunstsammler steht in seinem Verhiltnis zur
Kunst — zum Kunstwerk und zum Kiinstler — in der Regel dem
Kunsthéandler am néchsten. Sie beide sind die natiirlichsten
Partner. «In der Regel» — denn es gibt unzahlige Varianten des
privaten Sammlers. Immerhin kénnen ganz allgemein zwei
Typen von Sammlern unterschieden werden: der Sammler,
der fiir den Schmuck seines Hauses sammelt, und der Samm-
ler,dessen Sammlung sich liber das Fassungsvermégen seiner
Waénde hinaus zu einem kleinen Privat-Museum geweitet hat.
Der erste, haufigere Typus sammelt Einzelwerke ihm sym-
pathischer Kiinstler von ihm sympathischer Richtung. Der
zweite Typus sammelt systematischer einen oder wenige
Kiinstler in ihren wichtigsten Entwicklungsphasen oder eine
oder mehrere Richtungen in ihren charakteristischsten Ver-
tretern. Flir manchen Sammler ist der persénliche Kontakt, ja
die Freundschaft mit den von ihm gesammelten Kiinstlern so
wichtig wie das Sammeln selber. Es gibt aber auch groBe
Sammler, denen das Gespréch mit dem Kunstwerk geniigt.
Viel hért man vom finanziell spekulierenden Sammler sprechen
—-vom Sammeln als gewinnbringender Geldanlage. So viel ich
von diesem sagenhaften Typus gehért habe —ich bin ihm noch
nie begegnet! In weitaus den meisten Fallen ist Kunstsammeln
nicht Spekulation auf steigende Preise, sondern sofort abge-
schriebener Verbrauchsluxus. Etwas anderes ist es, wenn man
einen Sammler mit Genugtuung erzéhlen hért, wie billig er
seinerzeit gekauft habe und was seine Bilder heute wert sind.
(Von denen, die heute weniger wert sind, spricht man nicht!)
Darum befragt, hat kein einziger Sammler ein Bild allein oder
auch nur in erster Linie deswegen gekauft, weil er auf eine
Wertsteigerung spekuliert hat. Noch gar nie ist eine Wert-
steigerung fiir einen Kiinstler oder fiir eine kiinstlerische Rich-
tung vorauszusehen gewesen. Wo sie tatsachlich eingetreten
ist, war es, vom Sammler aus gesehen, pure Gliickssache.
Preissteigerung ist immer die Folge einer zunehmenden gei-
stigen Nachfrage — verbunden mit Geldfliissigkeit! Geistige
Nachfrage aber ist immer die Folge auBerkiinstlerischer Fak-
toren: der allgemeinen geistigen, wirtschaftlichen und poli-
tischen Entwicklung. Auch heute wei3 kein Mensch, wie lange
die augenblickliche Steigerung der Nachfrage und damit der
Preise fiir moderne Kunst anhalten wird. Seit Jahren schon
hoért man gerade von kommerziell versierten Sammlern, so
kénne es nicht lange mehr weitergehen — und geht doch immer
noch weiter, aufwéarts! Auf dem Gebiete der Kunst allein be-
deuten steigende Preise keine Bremse der Nachfrage und
haben fallende Preise keine Steigerung der Nachfrage zur
Folge. Ganz im Gegenteil! Auf dem Gebiete der Kunst allein
konnen die Preise nicht durch Steigerung der Produktion und
damit des Angebotes gesenkt werden, denn in der Kunst
herrscht immer — Nachfrage hin oder her - die geistige groB-
artigste Uberproduktion, das wirtschaftlich groteskeste Uber-
angebot. Der Kinstler ist der einzige nicht wirtschaftlich den-
kende Giliterproduzent. DaB der Kunsthandel auf die verschie-
denste Weiseeine preisbefestigende Eindammung dieses Uber-
angebotes betreibt, teilt er mit allen Formen des Handels.
Gesellschaftliches Prestige hingegen ist, eingestanden oder
uneingestanden, ein sehr haufiges Motiv des Sammelns. Aber
warum denn auch nicht? Freuen wir uns doch, daB Kunst ge-
sellschaftliches Prestige zu verleihen vermag!

Dem ersten Typus des Sammlers geht es in erster Linie um
die kiinstlerische Qualitat des einzelnen Kunstwerks. Dem
zweiten Typus um irgendwelche Zusammenhéange (iber das
Einzelwerk hinaus, wobei unter Umstianden die Seltenheit eines
Werkes wichtiger sein kann als dessen kiinstlerische Qualitat.
Sammler des ersten Typus muB man, beratend, zu steter
Steigerung ihres Qualitdtsanspruches innerhalb ihrer Sammel-
richtung anspornen. Im Gesprach mit solchen Sammlern dreht
es sich immer um die beiden Fragen: ist dieser Kiinstler be-




413

deutender als jener und ist dieses Werk besser als jenes? Und
sehr bald ist jeweils das Gesprach bei der Relation von kiinst-
lerischem Wert und Handelswert angelangt und bei der alten
Erfahrungstatsache, daB zwischen diesen beiden insofern eine
Relation besteht, als der Handelswert zwar immer und aus-
schlieBlich eine Funktion der Nachfrage ist, die Nachfrage aber
mit der kiinstlerischen Qualitat sich keineswegs deckt, sondern
lediglich ein anderes Wort fiir Aktualitat ist.

Die 6ffentliche Kunstsammlung

Dem zweiten Typus des Kunstsammlers nahe verwandt ist der
Sammler fiir eine 6ffentliche Kunstsammlung. Hier geht es in
erster Linie um die Frage der Abgrenzung der Sammlungs-
gebiete. Jede 6ffentliche Kunstsammlung bekommt ihre spezi-
fischen Aufgaben zugewiesen aus ihrer Geschichte, aus der
Geschichte ihres Ortes und ihres Landes und aus den mannig-
faltigen, an ihrem Orte gegenwartig wirkenden Kraften — den
ortsansassigen Kinstlern und Kunstfreunden. Starke Sammler-
personlichkeiten mit 6ffentlichem Verantwortungsgefiihl kon-
nen die Wachstumsrichtung einer 6ffentlichen Sammlung ent-
scheidend mitbestimmen - Dr. Haubrich in Koéln, Frau Dr.
Sacher und Dr. Doetsch in Basel. Wohl steht fiir eine 6ffent-
liche Kunstsammlung die Frage der kiinstlerischen Richtung
in Vergangenheit und Gegenwart an erster Stelle — die Frage
also: soll und kann die bestehende Sammlung, mit den vor-
handenen Mitteln, in dieser oder jener Richtung ausgebaut
werden? Sobald jedoch diese Entscheidung gefallen ist, muB
bei deren Verwirklichung die kiinstlerische Qualitat des einzel-
nen zu kaufenden Werkes oberster MaBstab sein.

An diesem Punkte begegnen sich Museumsmann und Kunst-
handler. Manche meinen: als Gegner, nach meiner Erfahrung
jedoch: als die besten Partner! Je qualifizierter ein Kunst-
handler, desto mehr flhlt er sich als Partner und Freund der
Museen. Vom Gesprach zwischen Museumsmann und Kiinst-
ler gilt das Gleiche: je bedeutender ein Kiinstler, desto erfreu-
licher und lehrreicher, desto sachlicher und ressentimentfreier
ist das Gesprach. Das Cauchemar aller Museen moderner
Kunst der Welt sind die kleinen DorfgréBen — wobei Paris das
groBBte Dorf, das Musée d'Art Moderne das cauchemar-
belastetste Museum der Welt ist.

Da heute selbst fir groBe Museen die Klassiker der Kunst
des 20. Jahrhunderts preislich nur noch in Ausnahmefallen zu-
ganglich sind, werden alle Museen neuerer Kunst geradezu ge-
zwungen, sich der in ihrer kiinstlerischen und infolgedessen
auch preislichen Bewertung noch nicht stabilisierten jiingsten
Kunst zuzuwenden — was notwendigerweise die Nachfrage und
damit die Preise auch dieser Kunst in die Hohe treibt. So sind
zum Beispiel Manessier, Poliakoff, de Staél heute schon teurer
als vor zehn Jahren Picasso, Braque und Matisse. Darum
werden gerade die kleinern Museen mehr und mehrins Wagnis
der Aktualitat getrieben! Das Gleiche gilt tibrigens auch fiir
den mit bescheideneren Mitteln ausgestatteten Privatsammler.
Und hier liegt zugleich auch die groBe Chance der kleinern
Museen und der kleineren Sammler.

Jeder Museumsleiter hat von seinen lber die Ankaufe ent-
scheidenden Behorden schon den Vorwurf zu héren bekom-
men: warum prasentieren Sie uns die Kiinstler immer erst
dann, wenn sie so teuer sind? Um meiner Basler Ankaufs-
kommission auf diese oft gehdrte Frage einmal gleichsam in
flagranti zu antworten, habe ich ihr nebeneinander ein Bild von
Klee fiir 80 000 Franken (heute wiirde es weit (iber 100 000
kosten) und ein Bild von Josef Albers aus der Bauhaus-Zeit
von 1925 fiir 3000 Franken prasentiert. Das Echo: derKlee ist ein
Meisterwerk, doch viel zu teuer — Albers aber ist Kunstgewerbe.
Und meine Antwort: gerade darum, weil Sie, ein neunképfiges
Gremium von Kunstkennern, das Bild von Klee fir ein Meister-
werk, das von Albers aber fiir Kunstgewerbe halten, ist Klee
heute so teuer, Albers so billig. Genau das ist auch der Grund,

Werte und MaBstébe in der modernen Kunst

weswegen es fiir Museen so schwer ist, «billig» zu kaufen.
Selbst was von unseren friiheren Ankaufen uns heute als
marchenhaft billig erscheint —im Augenblick des Ankaufs galt
es immer als teuer! Als uns im Jahre 1940 Henri Rousseaus
«Apollinaire» fiir 15000 Franken angeboten wurde, fand man
diesen Preis zu hoch. Ein groBer Picasso von 1908, dessen
Handelswert heute auf 900 000 Franken geschatzt wird, konnte
im Jahre 1951 fiir 65 000 Franken nur mit privater Hilfe herein-
gebracht werden. Die Beispiele lieBen sich beliebig vermehren.
Durchaus ernst zu nehmen ist der Einwand, mit 6ffentlichen
Mitteln diirfe man nicht «spekulieren». Wahrend der private
Sammler hierin véllig frei ist, braucht es fiir einen mit Steuer-
geldern gespiesenen Museumsankauf immer ein gewisses all-
gemeineres Einverstandnis-das bedeutetaber:einen bereits et-
was gehobenen Preis. Fiir Museumsankaufe gibtes die schein-
bar groteske Situation, daB ein Kiinstler noch zu «billig» ist!

Der Kunsthistoriker

Und endlich der Kunsthistoriker. Fur ihn ist die Frage der
kiinstlerischen Werte und MaBstabe geradezu die Grundfrage.
Vom kiinstlerisch interessierten Laien, auch vom Kunst-
sammler, unterscheidet der Kunsthistoriker sich darin, daB der
Laie mit dem spontan gefiihlsmaBigen Erleben kiinstlerischer
Werte sich zufrieden geben mag, wéahrend der Kunsthistoriker
des Problems der Werte und des Wertens nicht nur der mo-
dernen Kunst, sondern grundsétzlich genau gleich aller Kunst
sich bewuBt sein muB. Zwar hért man oft die Behauptung,
gegeniiber der modernen Kunst habe der Kunsthistoriker zu
schweigen, da sie wissenschaftlich noch nicht faBbar sei.
GewiBB, mancher Kunsthistoriker tate besser, iber moderne
Kunst zu schweigen. Und dennoch - ich glaube, gerade als
Historiker habe der Kunsthistoriker zur Erkenntnis der spezi-
fischen Werte der modernen Kunst einiges beizutragen: ge-
rade die historische Methode gebe dem Kunsthistoriker ein
Instrument in die Hand, die formalen Mittel und die geistigen
Grundlagen der modernen Kunst zu verstehen. Jedenfalls
werde ich im Folgenden nichts tun, als die historische Methode
der Kunstgeschichte auf die moderne Kunst anzuwenden.
Das oberste Axiom der Kunstgeschichte lautet: jeder Stil ist
ein in sich geschlossenes System geistiger und &sthetischer
(formaler) Werte. Und damit unmittelbar zusammenhéangend
das zweite Axiom: die Uniibertragbarkeit der Werte eines Stils
auf einen anderen Stil. Der Weg der Kunstgeschichte von Stil
zu Stil ist ein standiges Abbauen alter, nicht mehr wirksamer,
das heiBt nicht mehr aktueller Werte und ein standiges Auf-
bauen neuer, neuen geistigen Bedirfnissen angemessenerer
Werte. Was fiir eine jiingere Zeit héchster Wert ist, kann fiir
eine altere Zeit geradezu Blasphemie sein — zum Beispiel die
Verdiesseitigung der Kunst seit Giotto vor dem Forum der
byzantinischen Jenseitigkeit. Daraus folgt, daB man die Werke
keiner Zeit an denen einer friiheren oder spateren Zeit messen
und bewerten kann. Die Kunst jeder Zeit ist nur aus sich selber
heraus bewertbar. Derb und volkstimlich ausgedriickt: von
einem Apfelbaum darf man keine Zwetschgen verlangen. Der
modernen Kunst gegeniiber tut man das aber standig, indem
man in ihr Werte sucht (und vermiBt!), die nicht die ihren sind.
Drittes Axiom: von dem Zeitpunkte an, da die Individualitat des
Kiinstlers als eigener geistiger Wert des Kunstwerks zu gelten
beginnt, das heit von der Renaissance an, ist auch jeder
Kiinstler ein in sich geschlossenes Wert-System, das seinen
MaBstab ganz in sich selber tragt. Und auch fir die Individuali-
tat des Kiinstlers gilt dann das Axiom der Untibertragbarkeit
der Werte. Endlich - viertes Axiom: Stile verwandeln sich oder
gehen unter nie aus sich selber heraus, wie Organismen bliihen
und sterben. Jeder Stil ist das Produkt bestimmter geistiger
Bediirfnisse einer bestimmten Zeit — jeder Stilwandel ist die
Folge eines Wandels der geistigen Funktion der Kunst.

So haben wir auch die moderne Kunst zu betrachten: als ein



414

in sich geschlossenes, uniibertragbares System von geistigen
und asthetischen, formalen Werten, dargeboten im Spiegel ein-
zelner Kiinstlerpersonlichkeiten, und im gesamten antwortend
auf den ganz spezifischen geistigen Anruf unserer Gegenwart.

Uberzeitliche Werte

Dieser historischen Relativitat aller kiinstlerischen Werte, die
man nichtsauberund nichtradikal genug sehen und handhaben
kann, stehen jedoch zwei liberzeitliche Faktoren gegeniiber.
Einmal die Tatsache, daB alle Kunst von Menschen fiir Men-
schen geschaffen ist. Die Kunst jeder Zeit spricht nur einige
von samtlichen menschlichen Méglichkeiten aus. GewiB, es
gibt Zeiten umfassenderen und begrenzteren Ausdrucks
menschlicher Méglichkeiten. Gerade unter den groBartigsten
Systemen in der Geschichte der Kunst gibt es welche, die
durch ihre steile AusschlieBlichkeit charakterisiert sind. Da
der Mensch jedoch in seinen geistigen Méglichkeiten durch
alle Zeiten unwandelbar der Gleiche bleibt, ist die Kunst jeder
Vergangenheit fir den Menschen jeder Zukunft, auch wenn sie
nicht mehr auf seine eigensten, aktuellsten Fragen antwortet,
geistig nachvollziehbar. Die buddhistische Kunst ist auch fiir
den Nicht-Buddhisten als eine der groBen menschlichen Mog-
lichkeiten geistig erlebbar. Die von Vielen geradezu als Dogma
betrachtete Erwartung und Forderung der (iberzeitlichen
Giiltigkeit der Kunst halt vor dem Forum der Geschichte der
Kunst nicht Stand! Aktuell vollziehbar ist etwas grundsatzlich
Anderes als geistig nachvollziehbar. Uberzeitlichkeit gibt es nur
im geistigen Nachvollzug. Und wo heute geschaffene Kunst
mit dem Anspruch auf iiberzeitliche Geltung auftritt, da ist es
meist so: sie sagt Zeitlosigkeit und tut Vergangenheit.

Der zweite lberzeitliche Faktor in aller Kunst ist das ratsel-
hafte Phanomen, das wir «kiinstlerische Qualitat» nennen —im
alltaglichen Sprachgebrauch «gut» und «schlecht». Ratselhaft
in zwiefacher Hinsicht. Einmal deswegen, weil héhere oder
geringere Qualitat einerseits immer nur an den MaBstében des
betreffenden zeitlichen und individuellen Wert-Systems ge-
messen werden kann - die Qualitit einer romanischen Plastik
nicht an einer gotischen Plastik, die Qualitit eines Bildnisses
Holbeins nicht an einem Bildnis Rembrandts, die Qualitat eines
Bildes von Picasso nicht an einem Bild von Klee — wihrend
anderseits alle kiinstlerische Erfahrung uns lehrt, daB die qua-
litatsvollsten Werke jedes zeitlichen und individuellen Systems
geschwisterlichnebeneinanderstehen - geschwisterlichneben-
einanderstellbar sind, die qualitaitsarmen Produkte jeder Zeit
jedoch ins nur zeitbedingt Vergangene zuriicksinken.

Und zweitens raselhaft deswegen, weil kiinstlerische Qualitat
immer nur fihlbar und bekennbar, nie aber rational erkennbar
und erklarbar ist. Man kann sogar geradezu sagen, daB die
kiinstlerische Qualitat eines Werkes genau dort beginnt, wo
das rational Erkennbare und Erklarbare aufhort. Eine gute Kopie
oder eine gute Falschung enthéalt samtliche inhaltlichen und
formalen Elemente des Originals - nur gerade das Entscheiden-
de nicht: die kiinstlerische Qualitat. Alles Inhaltliche und alles
Formale ist imitierbar (von einem Schiiler, einem Kopisten,
einem Falscher) — nur die Qualitat nicht. Alle inhaltlichen und
alle formalen Werte sind lehrbar und lernbar - nur die Qualitat
nicht: darin ist die Problematik alles Kunstunterrichtes be-
griindet. Alle inhaltlichen und alle formalen Werte sind erkenn-
bar und beschreibbar - nur die Qualitat nicht: daher die Proble-
matik aller Kunstgeschichte als Wissenschaft.

Es sind drei deutlich zu unterscheidende Wert-Kategorien:
die inhaltlichen Werte, die formalen Werte und — immer nur in
der Einzahl - der Qualitats-Wert.

Qualitatsurteile sind, als Gefiihlsurteile, immer Spontaneitats-
urteile, buchstéblich: Urteile auf den ersten Blick. Wen die
Qualitat eines Kunstwerks nicht auf den ersten Blick anfallt, der
wird's mit aller Miihe nicht erjagen.

Es ist die uniberwindbare Paradoxie der kiinstlerischen

Qualitat, da sie immer dann erst rein und ausschlieBlich zu-
tage tritt, wenn das Kunstwerk aus seiner geistigen Aktualitat
geriickt und in die sammlerische oder museale Existenz ge-
treten ist. Fir die aktuelle geistige Wirkung eines romanischen
Glasfensters spielt die Qualitat eine sekundére Rolle. Daher
auch unvermeidlicherweise die Uberschatzung jeder gegen-
wartigen Kunst von seiten der Gegenwart!

Die kiinstlerische Qualitatist zwar aufs innigste mitder Persén-
lichkeit des Kinstlers verbunden, denn sie ist seine unmittel-
barste Emanation — und ist doch nicht identisch weder mit
seiner psychologischen Struktur noch mitdem geistigen Gehalt
seiner Werke. Der héchste geistige Inhalt kann sich in einem
Werk bescheidenster kiinstlerischer Qualitat niederlassen.
Das gilt sowohl fir jene Zeiten, da alle Kunst Auftragskunst
war, da der Kiinstler also lediglich ihm von auBBen her gestellte
geistige Aufgaben handwerklich erfillt hat, das heiBt fiir alle
Zeiten vor der Renaissance und fur alle spatere Auftragskunst
bis heute - das gilt aber auch fiir alle jene Kunst, in welcher der
Kinstler den geistigen Inhalt sich selber setzt - fiir die meiste
neuere Kunst also. Die kiinstlerische Qualitat liegt sowohl jen-
seits des dem Kiinstler von auBen gegebenen als auch jenseits
des sich selbst gesetzten geistigen Inhalts.

Es ist also keineswegs eine Abnormitat der modernen Kunst
- sagen wir es gerade heraus: des Tachismus, daB das Urteil
liber Gut und Schlecht auch ihm gegeniiber immer nur ein
Geflihlsurteil, ein Urteil auf den ersten Blick sein kann. Immer-
hin — wer die formale Grammatik zum Beispiel der buddhisti-
schen Plastik nicht kennt, der wird vergeblich darauf warten,
daB ihm an buddhistischer Plastik das jahe Erlebnis der héhe-
ren vor bescheidenerer Qualitat zuteil werde. Der Kénigsweg
zum Qualitatserlebnis aller Kunst, auch der modernen, ist das
geduldige Lesenlernen nicht so sehr ihrer geistigen Inhalte als
ihrer ganz konkreten formalen Sprache. Alles Studium der
buddhistischen Religion fihrt nicht zum kiinstlerischen Erleb-
nis der buddhistischen Kunst. GewiB3 - die Kenntnisnahme der
geistigen Inhalte gehdrt auch dazu. Sie flhrt aber nur in die
Vorhéfe des Kiinstlerischen, die zu allen Zeiten von Werken
bescheidenster wie hochster Qualitat besetzt sein kénnen.

Die formalen Mittel

Wir haben die Qualitat die unmittelbarste Emanation des
Kinstlers genannt. Damitist das Handschriftliche nicht zu ver-
wechseln. Van Eycks, Holbeins und Mondrians asketisch hand-
schriftslose Kunst strahlt genauso héchste kiinstlerische Qua-
litdat aus wie Rembrandts, van Goghs und Klees extrem hand-
schriftliche Kunst. Wenn es anders wére, so miiBte gerade in
dertachistischen Malmethode eine Garantie der Qualititliegen!
Die Handschrift der groBen Mehrheit der Tachisten aber ist
genauso qualitatsarm wie die Handschrift der groBen Mehrheit
der Mitlaufer der Kunst aller Zeiten. Betonte Handschriftlich-
keitist einer von den méglichen geistigen und formalen Werten
der Kunst, der sich auf allen Stufen der kiinstlerischen Qualitat
verwirklichen kann.

Nun ist allerdings das Problem des Handschriftlichen fiir die
formale Grammatik der «peinture informelle», jenseits der
Qualitatsfrage des einzelnen Werkes, tatsachlich das zentrale
Problem. Man kann den Tachismus geradezu als die Ent-
deckung der Schonheit des Handschriftlichen an sich be-
zeichnen — auch wenn es schon immer Zeiten gegeben hat, fiir
die das Handschriftliche ein Wert neben anderen Werten ge-
wesen ist. Der Tachismus aber meint nicht nur die Handschrift
des Kiinstlers, sondern auch im allgemeinsten Sinne die Hand-
schrift des Lebens. Dubuffet hat die Schénheit alten Gemauers
entdeckt, auf dem das Leben seine vielfachen Spuren hinter-
lassen hat. Eines seiner starksten Bilder stellt eine Tischplatte
dar mit allem, was der Tisch erfahren und erlitten hat an Kratz-
wunden und an vielschichtiger Verschmutzung. Eines der
Hauptthemen der Kunst des Spaniers Tapies ist das Erlebnis




415

alles dessen, was Wind und Wasser, Mensch und Getier im
Sande an Spuren verzeichnen.

Andern Tachisten allerdings geht es ausschlieBlich um die
Unmittelbarkeit ihrer eigenen Handschrift, um die Niederschrift
von durch Arm und Hand gelenkten Bewegungsablaufen - die
sogenannte «peinture de geste» der Hartung, Mathieu, Pollock,
Kline. Diese «Handschriftlichen» durfen sich auf den friih-
abstrakten Kandinsky zwischen 1910 und 1914 als den eigent-
lichen Entdecker der Schénheit des frei schweifenden, frei
imaginierenden Pinselzuges berufen. Allein vor diesen Ta-
chisten kénnte man von «unverbindlicher Subjektivitat» des
Nur-Handschriftlichen sprechen. Gerade die Handschrift aber
sagt alles aus lUber innere Armut oder inneren Reichtum, tiber
Charakter oder Charakterlosigkeit des Schreibenden. Wer sich
dem Handschriftlichen verschreibt, verschreibt sich dem
strengsten Richter!

Andern Tachisten endlich ist die tastbare Materie das ent-
scheidende Ausdrucksmittel — die Materie Farbe, Gips, Sand,
Stoff. Und auch die Materie nicht gleichsam fabrikneu, sondern
vom Leben verbraucht, ja vom Tode gezeichnet: die zerschlis-
sene Sackleinwand, das angebrannte Holzfurnier, die von Trok-
kenrissen durchfurchten Kreidepasten des Italieners Burri.
DaB es sich bei alldem um ein eigenstes, wesentlichstes An-
liegen unserer Gegenwart handelt, beweist allein schon die
merkwiirdige Tatsache, daB gleichzeitig auch in unserer
Schatzung und Wertung alter Kunst das Handschriftliche und
die tastbare Materie sehr in den Vordergrund gertickt sind. In
den vom Kiinstler nicht gewollten Altersspuren der Bilder —
Craqueliiren, Schwundrissen, durchgewachsenen Unter-
malungen usw. — sehen wir heute nicht nur Merkmale von Alter
und Echtheit, sondern auch der Schénheit des Kunstwerks.
Wir haben gelernt, auch alte Kunst mitdem Tastsinn als Materie
wahrzunehmen. Wir haben gelernt, Bilder nicht nur mit zwin-
kernden Augen aus der malerischen Distanz anzusehen,
sondern aus der unerbittlichsten Nahe. Wie herrlich ist Rem-
brandts Nachtwache von ganz nahe gesehen, mit all dem, was
dieses Bild im Lauf der Jahrhunderte erlitten hat! Jeder Qua-
dratmeter Leinwand dieses Werkes gleicht geradezu dem
Schlachtfeld eines tachistischen Bildes. Eine alte Bronzefigur
erleben wir in unseren Fingern mit allem Schorfe, wie der
Boden sie hergegeben hat. Fehlstellen und Risse auf alten
Holztafelbildern oder an alter Holzplastik schrecken uns nicht
mehr, sondern entziicken uns, und wir verzichten gerne darauf,
diese Spuren des Alters und des Gebrauches ihnen zu nehmen
und sie auf fabrikneu zu polieren. Den Sammlern und Restau-
ratoren in den USA mdéchte man wiinschen, daB sie von der
Schénheit der Materie ihrer Tachisten einiges lernten! Was
alter Kunst die Jahrhunderte angetan haben, lassen viele
Tachisten auf ihren Bildern in der gerafften Zeit der Bild-
werdung sich ereignen.

So hat der Tachismus uns die Kunst der Vergangenheit von
einer ganz neuen, bisher wenig beachteten, bisher nicht be-
werteten Seite sehen und bewerten gelehrt — wie der Pleinairis-
mus uns in der Kunst der Vergangenheit das Malerische, der
Impressionismus die Farbe, der Kubismus das Kubische, der
Konstruktivismus das Konstruktive sehen und werten gelehrt
haben. Das allein schon wirde gentigen, der «peinture in-
formelle» den Rang eines echten neuen Stils mit einer ganz
eigenen neuen Optik und einer eigenen neuen Sensibilitat zu-
zubilligen.

Diese spezifischen formalen Werte des Tachismus schlieBen
dieformalen Wertederihmvoraufgehenden Phasederungegen-
stéandlichen Kunst — des bewuBt handschriftslosen, bewuBt
antisubjektivistischen Konstruktivismus - radikal aus. Auch
der Konstruktivismus - mit Mondrian als seinem sublimsten
Vertreter - ist ein in sich geschlossenes System von bestimm-
ten formalen und geistigen Werten, ein Stil mit eigener Optik
und eigener Sensibilitat. Tachismus und Konstruktivismus zu-

Werte und MaBstibe in der modernen Kunst

sammen, als die beiden bisher reinsten Verkdérperungen der
ungegensténdlichen Kunst, schlieBen ihrerseits die formalen
Werte aller gegenstindlichen Kunst aus. Ob der ungegen-
standlichen Kunst so viele Phasen beschieden sein werden,
wie die gegenstéandliche sie durchlaufen hat, wissen wir nicht.
Seit vierzig Jahren hére ich immer wieder die wunschbedingte
Prophezeihung, die abstrakte Kunst sei am Ende ihrer Moglich-
keiten angelangt — und sie hat im Gegenteil sich stéandig ver-
wandelt und standig sich weiter ausgebreitet. Schon in der Zeit
der gegenstéandlichen Kunst ist es nicht anders gewesen: jede
neue Phase hat das formale Wertsystem der vorangehenden
negiert und ein neues formales Wertsystem gesetzt.

Die geistige Aussage

Jedes formale Wertsystem ist, wie wir sahen, erkennbar und
beschreibbar. Das ist — seit Wélfflin — die zentrale Aufgabe der
Kunstgeschichte. Wir haben ferner gesehen, daB mit dem Er-
kennen und Beschreiben der formalen Grammatik einer Kunst
iber die kiinstlerische Qualitat des einzelnen Kunstwerks nichts
ausgesagt ist und daB endlich die formalen Mittel immer Aus-
druck der allgemeinen geistigen Funktion dieser Kunst sind -
Antwort auf die geistigen Probleme ihrer Zeit.

Im GroBen gesehen hat die gegenstandliche Kunst zwei for-
male Méglichkeiten, die zwei geistigen Funktionen entsprechen:
die naturalistisch gegenstandliche Kunst mit der Funktion der
Erkenntnis der sichtbaren gegensténdlichen Wirklichkeit, die
nichtnaturalistisch gegensténdliche Kunst mitder Funktion des
Ausdrucks innerer Wirklichkeiten. Die Geburt der naturali-
stisch gegenstéandlichen Kunst fallt zusammen mit der Geburt
der empirischen Naturerkenntnis, des naturwissenschaftlichen
Weltbildes. Alle vornaturalistisch gegenstandliche Kunst ist
religiose Kunst, deren so viele Formen sind, als es Religionen
gibt: der altsteinzeitliche Jagdzauber, der jungsteinzeitliche
Ahnenkult, die bronzezeitlichen Gétter- und Heldenmythen
und schlieBlich Buddhismus und Christentum in allen ihren
verschiedenen Phasen. Alle diese vornaturalistische Kunst ist
kollektive, handwerkliche Auftragskunst. Die Geburt der em-
pirischen Naturerkenntnis und der ihr zugehérigen naturali-
stischen Kunst ist zugleich auch die Geburt des freien - geisti-
gen, ethischen und politischen Selbstbestimmungsrechtes
des Menschen und damit auch des Anspruchs des Kiinstlers
auf Selbstbestimmung des geistigen Inhalts. Nach einer Herr-
schaft von etwa fiinf Jahrhunderten ist die naturalistisch ge-
genstandliche Kunst durch zwei Faktoren zunehmend in Frage
gestellt worden: gegen Mitte des 19. Jahrhunderts durch die
Erfindung der Photographie, die der Malerei die meisten bis-
herigen Aufgaben der Darstellung der Gegenstandswelt ge-
nommen hat, und Anfang des 20. Jahrhunderts durch die
Uberwindung der klassischen Physik, durch die Entstehung
der modernen Atomphysik, durch das Vordringen vom Sicht-
baren zum Unsichtbaren auch in unserer taglichen Wirklich-
keit (die Elektrizitat in allen ihren praktischen Anwendungen).
Das alles hat mindestens eine voll-naturalistisch gegenstand-
liche Kunst geistig gegenstandslos gemacht. Gegenstéandliche
Kunst scheint zunehmend nur noch méglich zu sein als Aus-
druck innerer Wirklichkeiten, formal also als relativer Anti-
Naturalismus. Wenn es heute unter den jlingeren expressiv-
gegenstandlichen Malern und Bildhauern keine Kiinstler vom
Range der groBen Klassiker der expressiv-gegensténdlichen
Kunst des 20. Jahrhunderts (Picasso, Klee, Léger, Chagall) zu
geben scheint, so heiBt das jedoch keineswegs, daB es sie in
alle Zukunft nicht mehr geben kénne.

Die konstruktiv-ungegenstandliche Kunst der 1920er Jahre war
getragen vom zuversichtlichen Glauben an die technische,
wirtschaftliche und politische Loésbarkeit der Probleme der
menschlichen Gesellschaft. Diese Kunst befand sich im tief-
sten geistigen Einvernehmen mit allen bauenden und ordnen-
den Kraften des 20. Jahrhunderts. Deswegen ist ihr — lber die



416

Flaute hinaus, in der sie heute unbestreitbar sich befindet —
wohl noch ein wichtiges Wort beschieden.

Sieben Jahre Riickfall in die antihumane Barbarei jedoch, dann
sechs Jahre Weltkrieg mit Millionen Toter und Hunderten
zerstorter Stadte und dann die Weltangst vor dem Atom-Selbst-
mord der Menschheit - all das hat jene Zuversicht mindestens
ein wenig kleinlaut gemacht.

Dennoch ware es zweifellos unrichtig, wollte man in den vielen
tausend Quadratmetern tachistisch zerwiihlter Leinwand in
allen Landern der westlichen Welt lauter Visionen des Waelt-
untergangs sehen. In Wirklichkeit ist das wohl nur beim klein-
sten Teil heutiger Malerei der Fall. Die meisten dieser Bilder
sind nicht angst-geboren, sondern sind lust-geboren, wie auf
weite Strecken die Kunst der Vergangenheit auch: sind Aus-
druck der Freude am handwerklichen Machen von Bild und
Plastik, Ausdruck der Freude an den Einfallen des Zufalls. Sie
alle aber sind, gleich ob gewollt oder ungewollt, ein vielstimmig
einstimmiger Protest des musischen Menschen gegen den
Perfektionismus der modernen Technik, gegen die widerliche
Hygiene der plastik-verhiillten Lebensmittel, gegen den nicht
nur segensreichen, sondern zutiefst auch fragwiirdigen Bak-
terienmord der modernen Chemie - sind ein leidenschaftliches
Bekenntnis zur fessellosen persénlichen Freiheit gegeniiber
der zunehmenden Versklavung des Menschen an Apparatur
und Organisation - sind ein Bekenntnis zur Unmittelbarkeit des
Handwerklichen mit all seiner lebendigen Unvollkommenheit
gegenliber der toten Rasanz des industriellen Serienprodukts —
sind ein vielstimmig einstimmiges Nein des kiinstlerischen
Menschen zu samtlichen Wirtschaftswundern der Welt. Oft
méchte man gar glauben, der Tachismus sei — wider die aus
allen Magazinen und lllustrierten, aus vielen Filmen und bald
auch Fernsehschirmen zéhnefletschend uns angrinsende, farb-
triefende Appetitlichkeit—ein verzweifelter Aufstand der grauen
Wunder des Unappetitlichen.

Stattin der Einhelligkeit dieser Antwort an unsere Zeit, wie sie
uns da aus samtlichen Landern Europas, Nordamerikas und
Siidamerikas, ja aus Indien und Japan entgegentritt, eine vom
internationalen Kunsthandel gemachte Mode zu sehen und
damit uns selbst zu betrligen, sollten wir den Mut finden, uns
der Einsicht zu 6ffnen, daB diese Kunst unserer Zeit genau die
Antwort erteilt, die sie verdient. Wie morgen die Antwort der
Kunst lauten wird, wissen wir nicht. So viel aber wissen wir,
daB sie genau so lauten wird, wie der Welt von Morgen sie ge-
bihrt - sofern morgen noch kinstlerische Menschen ihrer
Gegenwart frei ins Gesicht blicken, frei ins Gesicht reden
dirfen.

Tachistischer Konformismus

Zugegeben aber, tausendmal zugegeben: hinter dieser Ein-
helligkeit steckt mehr konformistische Mitlauferschaft als wirk-
liches Schopfertum. Zugegeben auch, tausendmal zugegeben:
was gehen uns die meisten dieser italienischen, spanischen,
stiidamerikanischen Tachisten an! Sie alle haben an ihrem Orte
ihre geistige Funktion zu erfiillen und sollen das dort tun. Wir
haben sie in der Schweiz, Sie haben sie in Deutschland. Von
allen unseren schweizerischen Tachisten aber geht bisher
noch kaum ein Einziger Sie in Deutschland etwas an — und von
den deutschen Tachisten kein halbes Dutzend uns in der
Schweiz!

Aber bitte - ist das frither grundsétzlich sehr viel anders ge-
wesen? Halten wir den Katalog der Documenta neben den
Katalog einer Glaspalast-Ausstellung der 1890er Jahre: hier
wie dort die wenigen GroBen, Urspriinglichen und die vielen
kleinen Mitlaufer der jeweiligen Aktualitat— mit dem graduellen
Unterschied gewi3, daB heute auch die Kunst sich dem Sog
der weltweiten Kommunikation und Organisation nicht ent-
ziehen kann.

Doch nur Geduld: wenn der Tachismus einmal nicht mehr

aktuell sein wird — und das kann schon morgen der Fall sein —
so werden die Mitlaufer alle in den Mausléchern verschwinden
wie das Wasser nach einer Uberschwemmung, und nur einige
Wenige werden iibrigbleiben. Und auch unter diesen Wenigen
wird die Zeit noch einmal Gerichtstag halten. Von allen ein-
stigen Mitlaufern des Impressionismus sind schlieBlich nur
drei: Pissarro, Monet und Sisley tibriggeblieben, von den ku-
bistischen Mitlaufern ebenfalls nur drei: Picasso, Braque und
Gris. Oder: wie viele zum Gahnen langweilige Raffael-Mitlaufer
hangen in italienischen Provinz-Museen! Noch nie aber ist die
Zahl der Mitlaufer ein Beweis gegen eine kiinstlerische Bewe-
gung, sondern im Gegenteil immer fiir sie gewesen. Die Zahl
der konformistischen Mitlaufer ist immer zugleich Bestétigung
und Belastung der Kunst jeder Gegenwart.

Im Faktor «Zeit» liegt der unerbittlichste MaBstab zum Messen
des kiinstlerischen Ranges jedes Kiinstlers. Fragen wir nach
rickwarts, was jeder Kiinstler gestern und vorgestern getan
hat, und warten wir ein paar Jahre, was er morgen und (iber-
morgen tun wird, und halten wir all das zusammen - zum Bei-
spiel in einer Ausstellung zu seinem 50. Geburtstag - dann
wird kein Zweifel mehr méglich sein, ob er nur Fahne im Wind
ist, ob er seine Tage im Windschatten eines GréBeren zubringt
oder ob er selber Windeskraft besitzt, Anderer Miihlen zu trei-
ben. Welche von den unzéhligen deutschen Tachisten werden
dieses Gericht einst nicht zu flirchten haben!

«Der Tachismus ist tot»

Von vielen Kritikern wird der Tachismus heute schon totgesagt.
Ich glaube: noch etwas verfriiht. Einige traumen restaurativ
von einer «Reintegration des Gegenstandes» — Andere, zu
denen durchaus auch ich mich zéhle, traumen progressiv von
einer «Reintegration der Form». Wenn wir aber von allem
Wunschdenken uns freihalten, so miissen wir, gern oder un-
gern, feststellen, daB3 die tachistische Bewegung sich zwar wohl
auf ihrem Kulminationspunkt befindet, daB aber unter der fiir
die Zukunft der Kunst entscheidenden jiingsten Generation
noch kaum eine Wendung, weder in diesem noch in jenem
Sinne sich abzeichnet.

Dieser Diagnose entspricht ziemlich genau die Tatsache, da
auch noch kaum eine grundséatzlich neue Antwort an eine
grundsatzlich veranderte Weltlage fallig ist. Was unter dem
eben sich liftenden Deckel der Biichse Pandorens sichtbar
wird, 1aBtfir das Schicksal des Geistigen wie des Menschlichen
nicht nur Gutes erwarten.

Selbst wenn die Atom-Abristung geldnge - ja dann erst recht
- wére Grund zur Beflrchtung, daB die riistungsentlastete
Technik, in der Hand unsrer wert-blinden Wirtschaft géanzlich
auf die Erfindung der diimmsten zivilen Bediirfnisse losge-
lassen, vom Geistigen wie vom Menschlichen her keine wesent-
lich andere, bessere Antwort verdiene.

In naher Zukunft schon scheint das Schicksal des Geistigen
wie des Menschlichen davon abzuhangen, ob wirimstande sein
werden, technisch Mdgliches nicht zu tun, sofern es geistige
und menschliche Werte bedroht. Nur dann kénnen Kunst und
Technik, die heute einander so tief Entfremdeten, einmal wieder
ins Einvernehmen gelangen.

Meine Generation jedoch kann lebenslénglich die schmerzlich
heilsame Lehre nicht vergessen, die uns um 1930 Deutschland
wie RuBland erteilt haben: seine persénlichen Wiinsche mit
dem wirklichen Gang der Dinge nicht gleichzusetzen. Und den-
noch darf Jeder von uns wissen, daB seine persénlichen
Wiinsche die starkste den Gang der Dinge mit-bestimmende
Kraft sind.




	Werte und Massstäbe in der modernen Kunst

