
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 11: Formprobleme 1960

Artikel: Das Mandala, ein Beispiel der Architektursymbolik

Autor: Litz, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kari Litz Das Mandala, ein Beispiel
der Architektursymbolik

»

t-^-T>

-:yTx,a» »

**• :
__ erSE•* X,„V

*gw»«t § - J-a
O,, --"-^ 3

npnatag

* ¦.4 ;,; -. <<¦

T>:fmi ;••¦
•*...

» z-x * PH >y^
Wenn wir im folgenden einen Beitrag zur Architektursymbolik

bieten wollen, so verstehen wir unter «Symbol» ein Sinnbild,

das heißt ein Zeichen, in dem Sinn und Bild identisch
sind, von einander also nicht abstrahiert werden können. Das
Symbol geht dem Erlebnis auf als das, was es bedeutet, nicht
aber dem Verstände und ist in dessen Begriffen nicht mitzuteilen.

Architektur als Kunst wird erlebt, jedoch niemals verstanden;
sie ergreift den Betrachter, ohne von ihm begriffen zu werden.
Ein architektonisches Kunstwerk ist, über seine technische
Funktion hinaus, stets zugleich ein Sinnbild. Bauten, deren
Sinn in rationaler Analyse völlig aufgeht, stellen demgemäß
keine Architektur dar; das gilt zum Beispiel für die Erzeugnisse
eines rein technischen Funktionalismus, sofern nicht dem
Konstrukteur wider seine Absicht doch ein Kunstwerk passiert.
Auf der Suche nach Symbolik in der Architektur der Gegenwart

gelangen wir zu einem paradoxen Ergebnis: Wo Symbole
sich zu manifestieren scheinen, erweist sich in der Regel, daß
sie begrifflicher Auflösung nicht standhalten. Sie können auf
gedankliche Konstruktionen oder auf äußerlich übernommene
Klischees zurückgeführt werden. Es sind unechte Symbole; sie
sind nicht aus der ganzen persönlichen Existenz ihres Schöpfers

erwachsen, sie sind gemacht, und ein Publikum, das sich
nichts vormachen läßt, lassen sie kalt. In jener Architektur
dagegen,für die wir uns erwärmen,finden wirzumeist keine manifeste

Symbolik. Trotzdem ist sie da: es unterliegt keinem
Zweifel, daß etwa eine «Unite d'habitation» von Corbusier
über sich als «Wohnmaschine» hinausweist. Wir wissen nur
nicht, worauf. So läßt sich sagen: Der Architekt kennt heute
das Symbol nicht, das ihm glückt-und das Publikum kennt es
ebensowenig. Das ist wohl der Hauptgrund, weshalb es den
beiden Partnern so schwer fällt, sich zu verständigen, und
weshalb immer wieder versucht wird, handgreifliche
Architektursymbolik um jeden Preis, auch um den Preis der
Verlogenheit, zu erzwingen.
Die echte Symbolsprache unserer Epoche ist dunkel, wie stets
in Umbruchzeiten. Um deutlich zu vergegenwärtigen, was ein
Architektursymbol ist, aus welchen Dimensionen es erwächst
und in welchen Zusammenhängen es lebendig wirkt, müssen
wir also geschichtliche Erfahrung zu Rate ziehen. Daraus lassen
sich keine Rezepte ableiten; aber indem wir den Horizont der
Gegenwart zum Horizont der Geschichte erweitern, gewinnen
wir einen Überblick über das menschlich Mögliche, das in
uns angelegt ist, um sich zu verwirklichen. - Als Beispiel
wählen wir das universale Symbol des Mandalas.

Das Wort «Mandala» stammt aus dem Sanskrit und bedeutet
«Kreis». Religionsgeschichtlich ist darunter ein magisches
Diagramm zu verstehen, das in den meisten Fällen ein Viereck
darstellt. Am stärksten tritt in Ritus und Meditation dieses
Diagramm in der dritten Phase des Buddhismus, dem Vajrayäna
(«Diamantfahrzeug»), hervor, welche auf die beiden früheren
Stufen des Hinayäna und des Mahayäna folgt. Hier ist es ein

graphisches «Schaubild», das den Kosmos in seinen
transzendenten Zusammenhängen darstellen und dem Eingeweihten,

der es betrachtet, die Meditation erleichtern soll. Das
Mandala faßt also die Essenz der buddhistischen Lehre in
bildlicher Form zusammen. Darum befindet sich in seinem
Mittelpunkt meist das Bild oder Zeichen des Hauptbuddha
oder aber das «Dorje», das Symbol aller göttlichen Kräfte.
Exzentrisch sind in Kreisen oder Vierecken oft noch andere
numinose Gestalten und Symbole angeordnet.
Form und Bedeutung dieses Diagramms reichen aber weit
über das Mandala im engeren religionsgeschichtlichen Sinne
hinaus. Sie haben ihren Ursprung in der magischen Furche um
ein numinoses Zentrum, im «Bannkreis», der so alt und so
verbreitet ist wie die Menschheit selbst. Das Mandala - im
weiteren Sinne - ist schon aus dem Paläolithikum bezeugt,
beispielsweise in einem «Sonnenrad», das in Rhodesien
aufgefunden wurde. Als ein altägyptisches Beispiel sei die
Darstellung von Horus mit seinen vier Söhnen angeführt. Aber
auch im christlichen Mittelalter findet sich das Mandala häufig:
zumeist Christus in der Mitte und die vier Evangelisten oder
ihre Symbole an den Kardinalpunkten. - Der Kuriosität halber
sei angefügt, daß die Form des Mandalas auch in der
physikalischen Welt erscheint: im Planetensystem und im
Atommodell. Ob hier mehr als eine bloße Analogie vorliegt, kann
menschliche Erkenntnis freilich nicht ausmachen.
Jedenfalls kann das Mandala als ein menschheitliches
Phänomen von allgemeinster zeitlicher und räumlicher Verbreitung
nachgewiesen werden. Darüber hinaus vermögen wir das
Symbol ja nicht eigentlich zu erklären. Wir können dem
konkreten Schaubild jedoch abstrakte Wortbilder gegenwärtiger
Psychologie und Ontologie substituieren, um es unserem
Bewußtsein transparent zu machen. - Nach C. G. Jung, dem
bedeutendsten Erforscher dieses Symbols, der es in seiner
Praxis durch spontane Kristallisation als kollektivpsychische
Struktur empirisch nachgewiesen hat, ist das Mandala eine
Projektion des «Selbst», das heißt der Totalität der Psyche,
die Bewußtsein und Unbewußtes umfaßt und somit das «Ich»
transzendiert. - Unter ontologischem Gesichtspunkt stellt das
Mandala - mit Karl Jaspers zu reden - ein «Chiffre» des
transsubjektiven Seins dar, jenseits des Gegensatzes von Subjekt
und Objekt. Beides, das «Selbst» Jungs und das «Sein»
Jaspers, sind Grenzbegriffe, das heißt Wortsymbole für letzte
Erfahrungen, die nicht weiter zurückzuführen und zu zergliedern
sind.
Als Architektursymbol wird das Mandala hauptsächlich in

Sakralbauten aufzufinden sein, und wir werden es auch nur dort
aufsuchen. Eine weitere Einschränkung ergibt sich, wenn wir
folgendes überlegen: Bei der architektonischen Kristallisation
kann die Mandalaform von anderen Strukturprinzipien
überlagert werden, die sie zu stören oder völlig zu überdecken
vermögen. Es sind dies vor allem: abweichende religions- und
baugeschichtliche Traditionen, entgegenstehende ästhetische
Ideale, technische und gesellschaftliche Notwendigkeiten
sowie topographische und klimatische Einflüsse. Das Mandala
wird also in der Architektur zumeist in «gestörter» und selten
in ganz reiner Form vorkommen. Wir konzentrieren uns hier
auf den Nachweis einiger strenger Mandalaformen in den
bedeutendsten Sakralbauten der drei Weltreligionen: Buddhismus,

Islam und Christentum.
Das buddhistische Mandala enthält schon in seiner graphischen

Darstellung meist einen quadratischen Stupagrundriß.



409

Der Stupa, die Hauptform des buddhistischen Sakralbaus, ist
ein Kultmal ohne Innenräume, in das häufig Reliquien
eingemauert sind. Er erhebt sich als Halbkugel über einer Terrasse
und ist von einem viereckigen Aufbau gekrönt. Vier Mauern,
durch die je ein Tor führt, umschließen den Stupa quadratisch.
Er stellt also ein dreidimensionales, architektonisches Mandala
dar.
Der bedeutendste Stupa und damit das gewaltigste Architek-
tur-Mandala im buddhistischen Raum ist der Boro-Budur-
Tempel auf dem Hochland von Kadoe bei Djakarta im mittleren
Java. Erbaut wurde diese großartigste Tempelanlage der
indischen Kunst um 800 n. Chr. Der Boro Budur unzählige
Buddhas) zeigt die Form einer Pyramide. Auf einer quadratischen

Grundfläche von 153 m Seitenlänge erheben sich acht
Terrassen, die sich ständig nach oben verengen. Jedes Stockwerk

ist an den vier Seiten durch je eine Treppe mit dem
nächsthöheren verbunden. In der Mitte der obersten Terrasse
befindet sich der Dagob, ein kuppeiförmiger Aufbau, 17 m im

Durchmesser, der von einer 10 m hohen Steinsäule gekrönt
wird.
Die acht Terrassen repräsentieren den von Buddha gelehrten
achtfachen Pfad der Läuterung, der aus dem Samsara, dem
Wahn des Daseins, Stufe um Stufe hinaufführt ins Nirwana,
in die Wahrheit der Existenz. Die architektonische Symbolik
wird bereichert und vertieft durch den plastischen Schmuck
des Tempels. An den Innenmauern der Terrassen sind 1600

Reliefs aneinandergefügt, mit einer Gesamtlänge von über
5Y2 km, eine unausschöpfbar gestaltenreiche «Bilderbibel»
des Mahayäna-Buddhismus. - Der Dagob auf dem Gipfel enthält

eine 4 m hohe Plastik, die durch kompakte Wandung
völlig von der Welt abgeschlossen ist und, in groben
Umrissen aus dem Stein gehauen, lediglich andeutungsweise die
Form eines Menschen aufweist. Diese Figur stellt das eigentliche

und zentrale Sakralbild des Tempels dar, das Symbol des
buddhistischen «Entwerdens» im Nirwana.
Wenn wir den «Gebrauch» dieses Architekturmandalas durch
den gläubigen Pilger betrachten, so bemerken wir, daß er das
zentrale Heiligtum in immer engerem Felde aufsteigend
umkreist, bis er schließlich imaginativ mit dem Zentrum eins wird.

- Über das Beispiel des Boro Budur hinaus ist diese «Circum-
ambulatio» religionsgeschichtlich und psychologisch von tiefer
und sehr allgemeiner Bedeutung. Dem Architekturmandala
ist sie notwendig zugeordnet als dessen dynamische
Ergänzung. Wir werden ihr im folgenden wieder begegnen.
Im islamischen Raum greifen wir dessen religiöses Zentrum
heraus, den Masdjid al Haram mit der Kaaba in Mekka. Die
Kaaba ist vorislamisch; 630 n. Chr. wurde sie mit ihrer unmittelbaren

Umgebung zur Moschee gemacht, welche, fortlaufend
vergrößert, 1577 ihre endgültige Form erreichte. Der Masdjid al

Haram besteht aus einem riesigen rechteckigen Hof, der von
einer Säulenhalle eingefaßt wird, die durch eine große Anzahl
kleiner, kegelförmiger Kuppeln überdeckt ist. Hinter der Säulenhalle

erheben sich sieben Minarette. Die Gesamtanlage mißt
auf der Längsseite 192 m, auf der Schmalseite 132 m. Ungefähr
in der Mitte des Hofes steht die Kaaba Würfel), das Palladium

des Islams. Sie ist-wie ihr Name besagt-ein annähernd

würfelförmiges Gebäude (Grundriß 12 m x 10 m, Höhe 15 m),
dessen vier Außenwände mit einem schwarzen Teppich aus
Brokat bedeckt sind. An der östlichen Ecke der Kaaba, 1 Y2 m

über dem Erdboden, ist der Schwarze Stein, der zentrale
Kultgegenstand des Islams, eingemeißelt. Rings um die Kaaba

erstreckt sich ein elliptischer, mit Marmor belegter Plafond,
Mataf genannt.
Die Mandalaform des Masdjid al Haram ist evident. Ihr
entspricht die Mandalasymbolik: Nach islamischer Lehre ist die
Kaaba, deren Fundamente Adam gelegt hat, der Zentralpunkt
des Universums, die Vermittlungsstelle zwischen Ober- und

Unterwelt. Der Schwarze Stein, ursprünglich ein weißer

Hyazinth aus dem Paradiese, der erst durch die Berührung mit
den Sünden der Menschen sich verdunkelte, diente Adam als
Sessel und wurde später vom Erzengel Gabriel dem Abraham
überbracht, damit er ihn in die Kaaba einmauere. Jeder Pilger
hat die Kaaba auf dem Mataf ununterbrochen siebenmal
linksläufig zu umkreisen; begonnen und abgeschlossen wird der
Ritus der Circumambulatio (arabisch: Tawaf) am Schwarzen
Stein, der bei jedem Umlauf geküßt oder berührt werden muß.-
Eine erstaunlich moderne symbolische Deutung dieses Kaaba-
kultes findet sich beim Theologen Ibn Arabi (1165-1240), der
beim Umgang um das Heiligtum eine innere Stimme vernahm:
«Sieh auf das Geheimnis des Hauses..., so findest du, wie es

sich belebt durch die es Umkreisenden und seine Steine
Umwandelnden, und wie es auf sie blickt hinter seinen
Verschleierungen und Verhüllungen hervor.» (Ibn Arabi: Al-
futuhat al-Makkiyya; zit. bei Meier: Das Mysterium der Kaaba,
S. 204.) Dieses Geheimnis aber ist- nach Ibn Arabi - das eigene,

innerste Wesen des Menschen, ontologisch: das

transsubjektive Sein, psychologisch: das «Selbst», das auf die

Kaaba projiziert wird.
Da Mohammed keinerlei Vorschriften für künftige Moscheebauten

hinterließ, knüpften die Moslems einfach jeglichen
Ortes an die bisheiigen, nichtislamischen Traditionen des

Kultbaues an. Dennoch machte sich schon im 1. Jahrhundert
der Hedschra mehr und mehr die Neigung zur Stützenhof-
moschee bemerkbar, die in der Folge zum Haupttypus wurde:
ein viereckiger Hof, der an allen Seiten von Stützenhallen
umgeben ist und in dessen Mittelpunkt sich ein Brunnen für
rituelle Waschungen befindet. Hier setzt sich die Mandalaform
wieder durch, und zwar nicht in bewußter Nachahmung des

•xx
ü ¦ '.,-
_-""1'

¦ ¦$¦¦-¦¦¦

Xi -

;--, y.i ¦ xx-
___jMfr- X "•>.-•»

;

•

1

Lamaistisches Vajra-Mandala
Vajra-Mandala lamaiste
Lamaistic Vajra-Mandala

Das Lamm Gottes und die vier Evangelisten. Aus einem Brevier des
12. Jahrhunderts in Zwiefalten
L'Agneau sans tache et les quatre Evangelistes. Allemagne XII* siede
Christian Mandala with God's Lamb and the four Evangelists. Germany,
12th Century

Der Boro-Budur-Tempel
Le temple Boro-Boudour
The Boro-Boodoor Temple



410

,¦

Q ß
igioiniib.iii .— .J

.___ _. J

*-4—*m
_.«.,»i^rf*im i«

'••* IT»

Et

"V

Grundriß von Sankt Peter in Rom nach den Plänen Michelangelos
Plan de Saint-Pierre de Rome, projet de Michel-Ange
Groundplan of St. Peter's in Rome, following Michelangelo's plans

Grundriß von Kirche und Kloster Einsiedeln
Plan de l'eglise et du couvent d'Einsiedeln
Einsiedeln: groundplan of Church and Monastery

Masdjid al-Haram, ganz im Gegenteil: «... man pflegte ihm
nicht die Moscheen ähnlich zu machen, als Ehrung für seine
Heiligkeit» (Tabari, arabischer Historiker, 839-923, zit. in

Enzyklopädie des Islams).
Bei der architektonischen Kristallisation des Mandalas im
abendländisch-christlichen Raum tritt die Formverschiebung
durch anderweitige morphologische Prinzipien besonders
stark hervor. In seinen spätantiken Anfängen wird der
Gemeindekirchenbau völlig beherrscht von der überlieferten
Gestalt des privaten und öffentlichen profanen Versammlungsraumes:

der Basilika, einer rechteckigen Halle mit vorgelagertem

Hof (Atrium) und halbkreisförmigem Abschluß (Apsis).
Strenge Mandalaform zeigt dagegen die frühchristliche Taufund

die Grabeskirche: Hier finden wir den Zentralbau vor, mit
der Taufpiscina, beziehungsweise dem Altar über dem Grabe
im Mittelpunkt des Innenraumes.
Bei der Gemeindekirche wird im Verlauf der Jahrhunderte die
profan-antike Tradition des Versammlungsraumes überwunden,

indem christliche Symbolik den Kirchenbau als Ganzes
zu durchformen beginnt. Seit der karolingischen Epoche weist
die Basilika durch stärkere Betonung des Querschiffes immer
deutlicher einen kreuzförmigen Grundriß auf und nähert sich
damit dem Mandalatypus. Das lateinische Kreuz, das diesen
Grundriß bestimmt, ist aber, im Gegensatz zum griechischen,
ein «gestörtes» Mandala: in Analogie zum historischen
Kreuzesgalgen ist der Querbalken nach oben verschoben und
zudem kürzer als der Längsbalken. Zur baugeschichtlichen
«Störung» der Mandalaform tritt also die religionsgeschichtliche.

Basilikaler Überlieferung zufolge bleibt der Altar in dem
aus der Apsis entwickelten Chor und damit in exzentrischer
Lage; kompensatorisch sind in der Vierung öfters Mandala-
mosaiken angebracht.
In der Kirchenarchitektur der Renaissance tritt, vor allem in

Italien, der Zentralbau stärker hervor. Äußerlich ist damit die
Mandalaform gegeben. Dieser Gestaltwandel ist aber vielmehr
auf ästhetische als auf religiöse Gründe zurückzuführen.
Zudem ergibt sich im Innen räum kein reines Mandala, da der Altar
zum Zwecke des Raumgewinns in der Regel exzentrisch in
einer Wandnische liegt.
Allerdings, der bedeutendste Kirchenbau dieser Epoche ist
ein strenges Architekturmandala: Sankt Peter, nach den Plänen

Michelangelos, ein straff konzentrierter Zentralbau, mit dem
Hauptaltar im Mittelpunkt des Innenraumes. Durch das Langhaus,

das Maderna dem Zentralbau zu Beginn des 17.

Jahrhunderts anfügte, wurde dann freilich die Mandalaform
aufgehoben. Der Grund dafür lag in dem Bedürfnis nach
Raumgewinn. Diese Überformung ist typisch für den christlichen
Kirchenbau überhaupt: wo das Prinzip des Mandalas mit dem
des Versammlungsraumes kollidiert, vermag es sich nicht
durchzusetzen.
Die aufgewiesene Formverschiebung wird indessen irrelevant,
wenn die Kirche in ein größeres Ganzes einbezogen ist: im
Klosterbau und im Städtebau. - Zum ersteren ein Beispiel aus
der Schweiz: das Stift Einsiedeln, 1703 bis 1735 in seiner
gegenwärtigen Gestalt erbaut unter dem Hauptarchitekten Caspar
Moosbrugger. Sein Grundriß stellt ein großes Rechteck dar,
in das kreuzförmig zwei Trakte eingebaut sind, so daß vier
Innenhöfe gebildet werden. In der Längsachse des Kreuzes
liegt die Kirche, deren Hauptaltar genau in die Mitte des gesamten

Klosterbaues zu stehen kommt. Das Stift Einsiedeln ist also
ein gewaltiges und im christlichen Räume einzigartiges
Architekturmandala. - Wenn wir uns auf den Grundriß der Kirche
konzentrieren, stellen wir fest, daß sich im Mandala wiederum
ein Mandala befindet: das Oktogon im Westteil der Kirche, mit
der Gnadenkapelle, in der das Kultbild der Schwarzen Gottesmutter

steht, als Mittelpunkt. Geschieht im größeren Mandala
die Circumambulatio mittelbar durch das Umwohnen der
Mönchsgemeinschaft um den «gegenwärtigen Christus» im

Hauptaltar, so ereignet sie sich im kleineren Mandala unmittelbar

durch die Prozessionen, die vom Chor herkommend die
Gnadenkapelle umschreiten und - nach Station vor dem
Kultbilde - zum Chor zurückkehren.
Betrachten wir abschließend die größte Architektureinheit, die
Stadt, so stellen wir fest: Sie weist in der klassischen Epoche
des Christentums, im Mittelalter, soweit dies topographische,
technische und ökonomische Voraussetzungen zulassen,
radial-konzentrische Form auf, mit der Kirche als Mittelpunkt,
im Gegensatz zum Schachbrettmuster der Antike und zum
planimetrischen Chaos der neuestenZeit. DerTypusderabend-
ländischen mittelalterlichen Stadt ist also das Mandala, das
zurückzuführen ist auf das Idealbild der Heiligen Stadt Jerusalem,

graphisch dargestellt als eine Kreisfläche, die durch ein
Straßenkreuz in vier Quartiere unterteilt ist, wobei im Mittel-
punktderTempel Salomonis sich erhebt und drei konzentrische
Ummauerungen die Peripherie bilden. (Vgl. dazu: Karl Litz:
Städtebau in kulturmorphologischer Sicht. WERK, Juli 1959.)

Unsere unter sich unabhängigen Beispiele aus den verschiedensten

Räumen und Zeiten haben erwiesen: Wie das
graphische, stelltauch das Architekturmandala den sinnenfälligen
Ausdruck eines menschheitlichen kollektivpsychischen und

ontologischen Generalnenners dar. Ausgezeichnet ist es vor
dem graphischen Mandala durch seine Dreidimensionalität:
es nimmt den Menschen auch körperlich in sich auf, und so
erst wird er voll und ganz, mit Geist und Sinnen erfaßt und
«bezaubert». Das Architekturmandala ist die Königsform des
Mandalas und die Königsform der Architektur.

Literatur

Zur Mandalasymbolik:
Richard Wilhelm und C. G. Jung: Das Geheimnis der Goldenen Blüte.
Berlin 1929
Helmuth von Glasenapp: Buddhistische Mysterien. Stuttgart 1940
C. G. Jung: Psychologie und Alchemie. Zürich 1944

Zu den Architekturbeispielen:
Georg Mahn: Der Tempel von Boro Budur. Leipzig 1919
Gaudefroy-Demombynes: Le pelerinage ä la Mekke. Annales du Musee
Guimet, bibliotheque d'etudes, t. 33. Paris 1923
Linus Birchler: Einsiedeln und sein Architekt Bruder Caspar
Moosbrugger. Augsburg 1924
Fritz Meier: Das Mysterium der Kaaba. Eranos-Jahrbuch 1944. Zürich
1945


	Das Mandala, ein Beispiel der Architektursymbolik

