Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 11: Formprobleme 1960

Artikel: Das Mandala, ein Beispiel der Architektursymbolik
Autor: Litz, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl Litz

Das Mandala, ein Beispiel
der Architektursymbolik

Wenn wir im folgenden einen Beitrag zur Architektursymbo-
lik bieten wollen, so verstehen wir unter « Symbol» ein Sinn-
bild, das heiBt ein Zeichen, in dem Sinn und Bild identisch
sind, von einander also nicht abstrahiert werden kénnen. Das
Symbol geht dem Erlebnis auf als das, was es bedeutet, nicht
aber dem Verstande und ist in dessen Begriffen nicht mitzu-
teilen.

Architektur als Kunst wird erlebt, jedoch niemals verstanden;
sie ergreift den Betrachter, ohne von ihm begriffen zu werden.
Ein architektonisches Kunstwerk ist, iiber seine technische
Funktion hinaus, stets zugleich ein Sinnbild. Bauten, deren
Sinn in rationaler Analyse véllig aufgeht, stellen demgemaB
keine Architektur dar; das gilt zum Beispiel fiir die Erzeugnisse
eines rein technischen Funktionalismus, sofern nicht dem
Konstrukteur wider seine Absicht doch ein Kunstwerk passiert.
Auf der Suche nach Symbolik in der Architektur der Gegen-
wart gelangen wir zu einem paradoxen Ergebnis: Wo Symbole
sich zu manifestieren scheinen, erweist sich in der Regel, daB
sie begrifflicher Auflésung nicht standhalten. Sie konnen auf
gedankliche Konstruktionen oder auf duBerlich iibernommene
Klischees zuriickgefiihrt werden. Es sind unechte Symbole; sie
sind nicht aus der ganzen persénlichen Existenz ihres Schop-
fers erwachsen, sie sind gemacht, und ein Publikum, das sich
nichts vormachen 14Bt, lassen sie kalt. In jener Architektur da-
gegen, fiir die wir uns erwarmen, finden wir zumeist keine mani-
feste Symbolik. Trotzdem ist sie da: es unterliegt keinem
Zweifel, daB etwa eine «Unité d’habitation» von Corbusier
Uber sich als « Wohnmaschine» hinausweist. Wir wissen nur
nicht, worauf. So 4Bt sich sagen: Der Architekt kennt heute
das Symbol nicht, das ihm gliickt — und das Publikum kennt es
ebensowenig. Das ist wohl der Hauptgrund, weshalb es den
beiden Partnern so schwer fallt, sich zu verstandigen, und
weshalb immer wieder versucht wird, handgreifliche Archi-
tektursymbolik um jeden Preis, auch um den Preis der Ver-
logenheit, zu erzwingen.

Die echte Symbolsprache unserer Epoche ist dunkel, wie stets
in Umbruchzeiten. Um deutlich zu vergegenwértigen, was ein
Architektursymbol ist, aus welchen Dimensionen es erwéchst
und in welchen Zusammenhéngen es lebendig wirkt, miissen
wiralso geschichtliche Erfahrung zu Rate ziehen. Daraus lassen
sich keine Rezepte ableiten; aber indem wir den Horizont der
Gegenwart zum Horizont der Geschichte erweitern, gewinnen
wir einen Uberblick tiber das menschlich Mégliche, das in
uns angelegt ist, um sich zu verwirklichen. - Als Beispiel
wéhlen wir das universale Symbol des Mandalas.

Das Wort «Mandala» stammt aus dem Sanskrit und bedeutet
«Kreis». Religionsgeschichtlich ist darunter ein magisches
Diagramm zu verstehen, das in den meisten Féllen ein Viereck
darstellt. Am starksten trittin Ritus und Meditation dieses Dia-
gramm in der dritten Phase des Buddhismus, dem Vajrayana
(«Diamantfahrzeug»), hervor, welche auf die beiden friiheren
Stufen des Hinayana und des Mahayana folgt. Hier ist es ein
graphisches «Schaubild», das den Kosmos in seinen trans-
zendenten Zusammenhéngen darstellen und dem Eingeweih-
ten, der es betrachtet, die Meditation erleichtern soll. Das
Mandala faBt also die Essenz der buddhistischen Lehre in
bildlicher Form zusammen. Darum befindet sich in seinem
Mittelpunkt meist das Bild oder Zeichen des Hauptbuddha
oder aber das «Dorje», das Symbol aller géttlichen Kréfte.
Exzentrisch sind in Kreisen oder Vierecken oft noch andere
numinose Gestalten und Symbole angeordnet.

Form und Bedeutung dieses Diagramms reichen aber weit
liber das Mandala im engeren religionsgeschichtlichen Sinne
hinaus. Sie haben ihren Ursprung in der magischen Furche um
ein numinoses Zentrum, im «Bannkreis», der so alt und so
verbreitet ist wie die Menschheit selbst. Das Mandala — im
weiteren Sinne - ist schon aus dem Palédolithikum bezeugt,
beispielsweise in einem «Sonnenrad», das in Rhodesien auf-
gefunden wurde. Als ein altagyptisches Beispiel sei die Dar-
stellung von Horus mit seinen vier Séhnen angefiihrt. Aber
auch im christlichen Mittelalter findet sich das Mandala haufig:
zumeist Christus in der Mitte und die vier Evangelisten oder
ihre Symbole an den Kardinalpunkten. — Der Kuriositat halber
sei angefiigt, daB die Form des Mandalas auch in der physi-
kalischen Welt erscheint: im Planetensystem und im Atom-
modell. Ob hier mehr als eine bloBe Analogie vorliegt, kann
menschliche Erkenntnis freilich nicht ausmachen.

Jedenfalls kann das Mandala als ein menschheitliches Phéa-
nomen von allgemeinster zeitlicher und raumlicher Verbreitung
nachgewiesen werden. Darliber hinaus vermdgen wir das
Symbol ja nicht eigentlich zu erklaren. Wir kénnen dem kon-
kreten Schaubild jedoch abstrakte Wortbilder gegenwaértiger
Psychologie und Ontologie substituieren, um es unserem
BewuBtsein transparent zu machen. - Nach C. G. Jung, dem
bedeutendsten Erforscher dieses Symbols, der es in seiner
Praxis durch spontane Kristallisation als kollektivpsychische
Struktur empirisch nachgewiesen hat, ist das Mandala eine
Projektion des «Selbst», das heift der Totalitat der Psyche,
die BewuBtsein und UnbewuBtes umfaBt und somit das «lch»
transzendiert. - Unter ontologischem Gesichtspunkt stellt das
Mandala — mit Karl Jaspers zu reden — ein « Chiffre» des trans-
subjektiven Seins dar, jenseits des Gegensatzes von Subjekt
und Objekt. Beides, das «Selbst» Jungs und das «Sein»
Jaspers, sind Grenzbegriffe, das heiBt Wortsymbole fiir letzte
Erfahrungen, die nicht weiter zuriickzufiihren und zu zergliedern
sind.

Als Architektursymbol wird das Mandala hauptséchlich in
Sakralbauten aufzufinden sein,und wir werden es auch nur dort
aufsuchen. Eine weitere Einschréankung ergibt sich, wenn wir
folgendes tiberlegen: Bei der architektonischen Kristallisation
kann die Mandalaform von anderen Strukturprinzipien iiber-
lagert werden, die sie zu stéren oder véllig zu iiberdecken ver-
mdgen. Es sind dies vor allem: abweichende religions- und
baugeschichtliche Traditionen, entgegenstehende dsthetische
Ideale, technische und gesellschaftliche Notwendigkeiten so-
wie topographische und klimatische Einfliisse. Das Mandala
wird also in der Architektur zumeist in «gestérter» und selten
in ganz reiner Form vorkommen. Wir konzentrieren uns hier
auf den Nachweis einiger strenger Mandalaformen in den
bedeutendsten Sakralbauten der drei Weltreligionen: Buddhis-
mus, Islam und Christentum.

Das buddhistische Mandala enthélt schon in seiner graphi-
schen Darstellung meist einen quadratischen Stupagrundrif.




409

Der Stupa, die Hauptform des buddhistischen Sakralbaus, ist
ein Kultmal ohne Innenrdume, in das haufig Reliquien ein-
gemauertsind. Er erhebt sich als Halbkugel tiber einer Terrasse
und ist von einem viereckigen Aufbau gekrént. Vier Mauern,
durch die je ein Tor fiihrt, umschlieBen den Stupa quadratisch.
Er stellt also ein dreidimensionales, architektonisches Mandala
dar. i

Der bedeutendste Stupa und damit das gewaltigste Architek-
tur-Mandala im buddhistischen Raum ist der Boro-Budur-
Tempel auf dem Hochland von Kadoe bei Djakarta im mittleren
Java. Erbaut wurde diese groBartigste Tempelanlage der
indischen Kunst um 800 n. Chr. Der Boro Budur (= unzéhlige
Buddhas) zeigt die Form einer Pyramide. Auf einer quadra-
tischen Grundflache von 153 m Seitenlédnge erheben sich acht
Terrassen, die sich standig nach oben verengen. Jedes Stock-
werk ist an den vier Seiten durch je eine Treppe mit dem
nachsthoheren verbunden. In der Mitte der obersten Terrasse
befindet sich der Dagob, ein kuppelférmiger Aufbau, 17 m im
Durchmesser, der von einer 10 m hohen Steinsaule gekrént
wird.

Die acht Terrassen reprasentieren den von Buddha gelehrten
achtfachen Pfad der Lauterung, der aus dem Samsara, dem
Wahn des Daseins, Stufe um Stufe hinauffiihrt ins Nirwana,
in die Wahrheit der Existenz. Die architektonische Symbolik
wird bereichert und vertieft durch den plastischen Schmuck
des Tempels. An den Innenmauern der Terrassen sind 1600
Reliefs aneinandergefiigt, mit einer Gesamtldnge von Uber
5% km, eine unausschopfbar gestaltenreiche «Bilderbibel»
des Mahayana-Buddhismus. — Der Dagob auf dem Gipfel ent-
hélt eine 4 m hohe Plastik, die durch kompakte Wandung
véllig von der Welt abgeschlossen ist und, in groben Um-
rissen aus dem Stein gehauen, lediglich andeutungsweise die
Form eines Menschen aufweist. Diese Figur stellt das eigent-
liche und zentrale Sakralbild des Tempels dar, das Symbol des
buddhistischen «Entwerdens» im Nirwana.

Wenn wir den «Gebrauch» dieses Architekturmandalas durch
den glaubigen Pilger betrachten, so bemerken wir, daB er das
zentrale Heiligtum in immer engerem Felde aufsteigend um-
kreist, bis er schlieBlich imaginativ mit dem Zentrum eins wird.
- Uber das Beispiel des Boro Budur hinaus ist diese « Circum-
ambulatio» religionsgeschichtlich und psychologisch von tiefer
und sehr allgemeiner Bedeutung. Dem Architekturmandala
ist sie notwendig zugeordnet als dessen dynamische Er-
ganzung. Wir werden ihr im folgenden wieder begegnen.

Im islamischen Raum greifen wir dessen religiéses Zentrum
heraus, den Masdjid al Haram mit der Kaaba in Mekka. Die
Kaaba ist vorislamisch; 630 n. Chr. wurde sie mit ihrer unmittel-
baren Umgebung zur Moschee gemacht, welche, fortlaufend
vergroBert, 1577 ihre endgultige Form erreichte. Der Masdjid al

Haram besteht aus einem riesigen rechteckigen Hof, der von
einer Saulenhalle eingefaBt wird, die durch eine groBe Anzahl
kleiner, kegelférmiger Kuppeln tiberdecktist. Hinter der Saulen-
halle erheben sich sieben Minarette. Die Gesamtanlage mit
auf der Langsseite 192 m, auf der Schmalseite 132 m. Ungefahr
in der Mitte des Hofes steht die Kaaba (= Wiirfel), das Palla-
dium des Islams. Sie ist — wie ihr Name besagt — ein annahernd
wirfelférmiges Gebaude (GrundriB 12 m x 10 m, Héhe 15 m),
dessen vier AuBenwéande mit einem schwarzen Teppich aus
Brokat bedeckt sind. An der 6stlichen Ecke der Kaaba, 15 m
liber dem Erdboden, ist der Schwarze Stein, der zentrale Kult-
gegenstand des Islams, eingemeiBelt. Rings um die Kaaba
erstreckt sich ein elliptischer, mit Marmor belegter Plafond,
Mataf genannt.

Die Mandalaform des Masdjid al Haram ist evident. lhr ent-
spricht die Mandalasymbolik: Nach islamischer Lehre ist die-
Kaaba, deren Fundamente Adam gelegt hat, der Zentralpunkt
des Universums, die Vermittlungsstelle zwischen Ober- und
Unterwelt. Der Schwarze Stein, urspriinglich ein weiBer
Hyazinth aus dem Paradiese, der erst durch die Beriihrung mit
den Siinden der Menschen sich verdunkelte, diente Adam als
Sessel und wurde spater vom Erzengel Gabriel dem Abraham
tiberbracht, damit er ihn in die Kaaba einmauere. Jeder Pilger
hat die Kaaba auf dem Mataf ununterbrochen siebenmal links-
laufig zu umkreisen; begonnen und abgeschlossen wird der
Ritus der Circumambulatio (arabisch: Tawaf) am Schwarzen
Stein, der bei jedem Umlauf gekliBt oder bertihrt werden muB. -
Eine erstaunlich moderne symbolische Deutung dieses Kaaba-
kultes findet sich beim Theologen Ibn Arabi (1165-1240), der
beim Umgang um das Heiligtum eine innere Stimme vernahm:
«Sieh auf das Geheimnis des Hauses.. ., so findest du, wie es
sich belebt durch die es Umkreisenden und seine Steine Um-
wandelnden, und wie es auf sie blickt hinter seinen Ver-
schleierungen und Verhillungen hervor.» (lbn Arabi: Al-
futuhat al-Makkiyya; zit. bei Meier: Das Mysterium der Kaaba,
S.204.) Dieses Geheimnis aber ist— nach lbn Arabi - das eige-
ne, innerste Wesen des Menschen, ontologisch: das trans-
subjektive Sein, psychologisch: das «Selbst», das auf die
Kaaba projiziert wird.

Da Mohammed keinerlei Vorschriften fur kiinftige Moschee-
bauten hinterlieB, kniipften die Moslems einfach jeglichen
Ortes an die bisherigen, nichtislamischen Traditionen des
Kultbaues an. Dennoch machte sich schon im 1. Jahrhundert
der Hedschra mehr und mehr die Neigung zur Stutzenhof-
moschee bemerkbar, die in der Folge zum Haupttypus wurde:
ein viereckiger Hof, der an allen Seiten von Stlitzenhallen um-
geben ist und in dessen Mittelpunkt sich ein Brunnen fir
rituelle Waschungen befindet. Hier setzt sich die Mandalaform
wieder durch, und zwar nicht in bewuBter Nachahmung des

1

Lamaistisches Vajra-Mandala
Vajra-Mandala lamaiste
Lamaistic Vajra-Mandala

2

Das Lamm Gottes und die vier Evangelisten. Aus einem Brevier des
12. Jahrhunderts in Zwiefalten

L’Agneau sans tache et les quatre Evangélistes. Allemagne Xli¢ siéde
Christian Mandala with God’s Lamb and the four Evangelists. Germany,
12th century

3

Der Boro-Budur-Tempel
Le temple Boro-Boudour
The Boro-Boodoor Temple



410

ﬁ- 3

, DENOoEAEEsE

L., meEm .
I ) et

(I e e ]

e

5

4

Grundri von Sankt Peter in Rom nach den Planen Michelangelos
Plan de Saint-Pierre de Rome, projet de Michel-Ange

Groundplan of St. Peter's in Rome, following Michelangelo’s plans

5

GrundriB von Kirche und Kloster Einsiedeln
Plan de I'église et du couvent d’Einsiedeln
Einsiedeln: groundplan of Church and Monastery

Masdjid al-Haram, ganz im Gegenteil: «... man pflegte ihm
nicht die Moscheen ahnlich zu machen, als Ehrung fiir seine
Heiligkeit» (Tabari, arabischer Historiker, 839-923, zit. in Enzy-
klopadie des Islams).

Bei der architektonischen Kristallisation des Mandalas im
abendlandisch-christlichen Raum tritt die Formverschiebung
durch anderweitige morphologische Prinzipien besonders
stark hervor. In seinen spatantiken Anfangen wird der Ge-
meindekirchenbau voéllig beherrscht von der lberlieferten Ge-
stalt des privaten und 6ffentlichen profanen Versammlungs-
raumes: der Basilika, einer rechteckigen Halle mit vorgelager-
tem Hof (Atrium) und halbkreisformigem AbschluB (Apsis).
Strenge Mandalaform zeigt dagegen die friihchristliche Tauf-
und die Grabeskirche: Hier finden wir den Zentralbau vor, mit
der Taufpiscina, beziehungsweise dem Altar iiber dem Grabe
im Mittelpunkt des Innenraumes.

Bei der Gemeindekirche wird im Verlauf der Jahrhunderte die
profan-antike Tradition des Versammlungsraumes {iberwun-
den, indem christliche Symbolik den Kirchenbau als Ganzes
zu durchformen beginnt. Seit der karolingischen Epoche weist
die Basilika durch starkere Betonung des Querschiffes immer
deutlicher einen kreuzférmigen Grundri auf und néhert sich
damit dem Mandalatypus. Das lateinische Kreuz, das diesen
Grundri8 bestimmt, ist aber, im Gegensatz zum griechischen,
ein «gestortes» Mandala: in Analogie zum historischen
Kreuzesgalgen ist der Querbalken nach oben verschoben und
zudem kiirzer als der Langsbalken. Zur baugeschichtlichen
«Stérung» der Mandalaform tritt also die religionsgeschicht-
liche. Basilikaler Uberlieferung zufolge bleibt der Altar in dem
aus der Apsis entwickelten Chor und damit in exzentrischer
Lage; kompensatorisch sind in der Vierung éfters Mandala-
mosaiken angebracht.

In der Kirchenarchitektur der Renaissance tritt, vor allem in

" Italien, der Zentralbau stérker hervor. AuBerlich ist damit die

Mandalaform gegeben. Dieser Gestaltwandel ist aber vielmehr
auf asthetische als auf religiése Griinde zuriickzufithren. Zu-
dem ergibt sich im Innenraum kein reines Mandala, da der Altar
zum Zwecke des Raumgewinns in der Regel exzentrisch in
einer Wandnische liegt.

Allerdings, der bedeutendste Kirchenbau dieser Epoche ist
ein strenges Architekturmandala: Sankt Peter, nach den Planen

Michelangelos, ein straff konzentrierter Zentralbau, mit dem
Hauptaltar im Mittelpunkt des Innenraumes. Durch das Lang-
haus, das Maderna dem Zentralbau zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts anfligte, wurde dann freilich die Mandalaform auf-
gehoben. Der Grund dafiir lag in dem Bedrfnis nach Raum-
gewinn. Diese Uberformung ist typisch fiir den christlichen
Kirchenbau tberhaupt: wo das Prinzip des Mandalas mit dem
des Versammlungsraumes kollidiert, vermag es sich nicht
durchzusetzen.

Die aufgewiesene Formverschiebung wird indessen irrelevant,
wenn die Kirche in ein groBeres Ganzes einbezogen ist: im
Klosterbau und im Stadtebau. — Zum ersteren ein Beispiel aus
der Schweiz: das Stift Einsiedeln, 1703 bis 1735 in seiner gegen-
wartigen Gestalt erbaut unter dem Hauptarchitekten Caspar
Moosbrugger. Sein Grundri3 stellt ein groBes Rechteck dar,
in das kreuzformig zwei Trakte eingebaut sind, so daB vier
Innenhofe gebildet werden. In der Langsachse des Kreuzes
liegt die Kirche, deren Hauptaltar genau in die Mitte des gesam-
ten Klosterbaues zu stehen kommt. Das Stift Einsiedeln ist also
ein gewaltiges und im christlichen Raume einzigartiges Archi-
tekturmandala. - Wenn wir uns auf den Grundri der Kirche
konzentrieren, stellen wir fest, daB sich im Mandala wiederum
ein Mandala befindet: das Oktogon im Westteil der Kirche, mit
der Gnadenkapelle, in der das Kultbild der Schwarzen Gottes-
mutter steht, als Mittelpunkt. Geschieht im gr6Beren Mandala
die Circumambulatio mittelbar durch das Umwohnen der
Monchsgemeinschaft um den «gegenwaértigen Christus» im
Hauptaltar, so ereignet sie sich im kleineren Mandala unmittel-
bar durch die Prozessionen, die vom Chor herkommend die
Gnadenkapelle umschreiten und - nach Station vor dem Kult-
bilde — zum Chor zurlickkehren.

Betrachten wir abschlieBend die groBte Architektureinheit, die
Stadt, so stellen wir fest: Sie weist in der klassischen Epoche
des Christentums, im Mittelalter, soweit dies topographische,
technische und o6konomische Voraussetzungen zulassen,
radial-konzentrische Form auf, mit der Kirche als Mittelpunkt,
im Gegensatz zum Schachbrettmuster der Antike und zum
planimetrischen Chaos der neuesten Zeit. Der Typus derabend-
landischen mittelalterlichen Stadt ist also das Mandala, das
zurlickzufiihren ist auf das Idealbild der Heiligen Stadt Jerusa-
lem, graphisch dargestellt als eine Kreisflache, die durch ein
StraBenkreuz in vier Quartiere unterteilt ist, wobei im Mittel-
punktder Tempel Salomonis sich erhebt und drei konzentrische
Ummauerungen die Peripherie bilden. (Vgl. dazu: Karl Litz:
Stadtebau in kulturmorphologischer Sicht. WERK, Juli 1959.)
Unsere unter sich unabhangigen Beispiele aus den verschie-
densten Radumen und Zeiten haben erwiesen: Wie das gra-
phische, stelltauch das Architekturmandala den sinnenfalligen
Ausdruck eines menschheitlichen kollektivpsychischen und
ontologischen Generalnenners dar. Ausgezeichnet ist es vor
dem graphischen Mandala durch seine Dreidimensionalitat:
es nimmt den Menschen auch kérperlich in sich auf, und so
erst wird er voll und ganz, mit Geist und Sinnen erfat und
«bezaubert». Das Architekturmandala ist die Kénigsform des
Mandalas und die Kénigsform der Architektur.

Literatur

Zur Mandalasymbolik:

Richard Wilhelm und C. G. Jung: Das Geheimnis der Goldenen Bliite.
Berlin 1929

Helmuth von Glasenapp: Buddhistische Mysterien. Stuttgart 1940

C. G. Jung: Psychologie und Alchemie. Ziirich 1944

Zu den Architekturbeispielen:

Georg Mahn: Der Tempel von Boro Budur. Leipzig 1919
Gaudefroy-Demombynes: Le pélerinage a la Mekke. Annales du Musée
Guimet, bibliotheque d'études, t. 33. Paris 1923

Linus Birchler: Einsiedeln und sein Architekt Bruder Caspar Moos-
brugger. Augsburg 1924

Fritz Meier: Das Mysterium der Kaaba. Eranos-Jahrbuch 1944, Ziirich
1945




	Das Mandala, ein Beispiel der Architektursymbolik

