
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 8: Synthese der Künste

Artikel: Von der Universalität der Architektur

Autor: Read, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


261

Vorbemerkung

Das Thema des vorliegenden Heftes ist nicht neu. Die Synthese
der Künste ist ein Programmpunkt, der seit den Anfängen der
modernen Architektur immer wieder aufgestellt wurde, der an
Ausstellungen propagiert und in Vorträgen über Architektur
jeweils als fernes und höchstes Ziel erwähnt wurde.
Es lag der Redaktion fern, mit diesem Heft ein neues Manifest für
die Synthese aufzustellen - Manifeste werden heute nur selten
noch ernst genommen. Sie wollte vielmehr versuchen, die «Synthese

der Künste» als Begriff und Programm von verschiedenen
Seiten her kritisch zu durchleuchten, ihre Aufgaben, ihre
Möglichkeiten und vor allem ihre Grenzen darzulegen. Es lag darin
auch die Absicht, dem oft verwendeten Begriff seinen
unbestimmten Nimbus zu nehmen und ihn in die Realität der heutigen
Zeit hineinzustellen.
Die Beiträge des Heftes umfassen Rückblicke auf frühere
Epochen, Analysen einzelner Künstlerpersönlichkeiten aus früherer
und heutiger Zeit und vor allem eine Anzahl von Stellungnahmen
zum Thema von verschiedensten Seiten her, von Künstlern,
Architekten, Kritikern und Soziologen.
Das WERK, als Zeitschrift für Architektur, Kunst und
künstlerisches Gewerbe, steht durch seine Programmstellung an sich
immer wieder vor dem Problem der Synthese der Künste; insofern
bilden die meisten seiner Hefte eine Illustration zu diesem
Problem. Wir haben es deshalb für einmal gewagt, das Thema speziell
und mehr theoretisch zu behandeln. Die Redaktion

Herbert Read Von der Universalität der
Architektur
In Düsseldorf steht eine von Georg Kolbe realistisch modellierte

männliche Figur unpassenderweise vor einem Bürohaus,
das von Helmut Hentrich und Hans Heuser entworfen wurde.
Der Bau ist nicht besonders streng - die Fassade ist durch
Balkone maskiert, die dekorativ wirken, obwohl sie funktionell
zweifellos gerechtfertigt sind.
Es gibt noch viele Beispiele aus anderen Ländern für die neuesten

Zugeständnisse der Architektur an die bildenden Künste
- die Henry-Moore-Gruppen vor den Schulen in Hertfordshire
sind typische Beispiele unseres eigenen Landes. Zuweilen
wird eine Figur an eine nackte Wand geklammert, wie die Bronze
von Lipchitz neben dem Ministerium für Erziehung und
Gesundheit in Rio de Janeiro; aber eine so willkürliche
Nebeneinanderstellung von Plastik und Architektur dient nur dazu,
die völlige Verschiedenheit der plastischen Vorstellungen
hervorzuheben, die die beiden Künste heute repräsentieren. Selbst
Moores skulpturale Wand am Time-Life-Gebäude in London
wirkt noch wie eine Konzession, wenn sie auch eine vom Architekten

und Bildhauer gemeinsam gefundene Lösung zeigt und
wenn auch die Skulpturen dabei «denaturalisiert» sind, um
besser zu einem funktionellen Gebäude zu passen: dieArchi-
tektur läßt die Plastik zu, sie verschlingt sie, ohne sie zu
verdauen. Am Charakter des Gebäudes würde sich nichts ändern,
wenn die Skulptur durch eine nackte Wand ersetzt würde.
Die Architektur war die Mutter der Skulptur - ja die früheste
Architektur ist Skulptur, und selbst die primitive afrikanische
Hütte der Gegenwart ist noch ein Kunstwerk zum Wohnen.
Vielleicht war die Architektur die Mutter aller plastischen
Künste; gewiß war sie ihr Schutzpatron. Die Höhle aus dem
Paläolithikum war eine ausgemalte Krypta, und vielleicht geht
die Kunst des Schreibens auf eine Inschrift an einem Monument

zurück. Wir müssen uns den archaischen Tempel als
einen gewaltigen Weihnachtsbaum vorstellen, der dann all¬

mählich von allen Votivkunstwerken, die an ihm aufgehängt
waren, geplündert wurde. Aber wir müssen uns auch den
Architekten als einen Weihnachtsmann vorstellen, der die
Möglichkeit hat, diese Geschenke zu verteilen.
Die Spezialisierung der Künste ist wie die Arbeitsteilung ein

Prozeß, der uns bei einem Rückblick auf die Geschichte der
Zivilisation unumgänglich erscheint. Nie wäre eine Kunst wie
die Malerei so mannigfaltig und so ausdrucksstark geworden,
wäre sie nur eine Beigabe zur Architektur geblieben. Immerhin
ist es nützlich, sich zu vergegenwärtigen, vor wie verhältnismäßig

kurzer Zeit erst diese Selbständigkeit erreicht worden ist.
Vor dem fünfzehnten Jahrhundert gab es keine «freie» Malerei
und vor Donatello keine «freie» Plastik. Tatsächlich war eine
einheitliche Auffassung der Kunst die Norm bis zum Beginn
des industriellen Zeitalters, und wie sich die industriellen
Arbeitsvorgänge in Richtung auf die Massenproduktion
entwickelt haben, so hat sich das künstlerische Schaffen in der

Richtung auf Isolierung und Individualismus entwickelt. Der
Künstler bedeutete einst so viel wie ein Mann von einer
umfassenden plastischen Sensibilität, genau so wie der Handwerker

ein Mann von umfassender praktischer Fähigkeit war. Musik
und Dichtung waren nicht Künste in diesem Sinne, sondern
mehr eine Sache gesellschaftlicher Bildung und ein
Kommunikationsmittel. Plato unterschied die auf manueller Fähigkeit
beruhenden Künste von den Künsten der Rhetorik, die geistiger
Natur sind.
Wie unheilvoll diese Trennung für die Künste ist, zeigt sich in
mancherlei Weise. Zunächst: Es gibt in unserer zeitgenössischen

Kunst keine «monumentale» Leistung, und manche
unserer individualistischen Maler haben, vielleicht bis zu einem

gewissen Grade, in der Erkenntnis, daß ihnen eine Funktion in
diesem umfassenden Sinne versagt ist, nach einer Periode
ruhelosen Experimentierens ihr Scheitern in Kunstformen zum
Ausdruck gebracht, die wesentlich privat sind. Auf diese Weise
scheinen die bildenden Künste die Lage der Musik und der
Dichtung anzustreben - das heißt Stimme und Ausdrucksweise

einer subjektiven Kommunikation von Individuum zu
Individuum zu werden oder vom einzelnen zur Clique. Das
Monument andrerseits ist immer ein autonomes Objekt- eine
Transfusion von Persönlichkeit in eine zeitlose und
unpersönliche Konstruktion. Eine ägyptische Pyramide oder der
Tempel von Somnathpur oder der Parthenon oder ein gotischer
Dom drücken keine Persönlichkeit aus oder vermitteln gar eine
«Botschaft». Zwar können wir «Serenität» aus der griechischen

oder «Transzendenz» aus der gotischen Architektur
herauslesen, doch solche Übungen haben nichts mit der
objektiven Realität des Gebäudes als solchen zu tun: und in
jedem Fall sind Serenität und Transzendenz eher Allgemeinbegriffe

als Sinnesreaktionen.
Im Augenblick interessiert mich jedoch eine Eigenschaft dieser
Monumente-ihre Komplexheit oder ihreesemplastische Kraft,
wie Coleridge sie zu nennen pflegte -, die Rückführung einer
Vielfalt von Absichten zu einer Einheit der Wirkung. Zuweilen

mag diese Eigenschaft einer Art von kollektiver Intuition zu
danken sein - der Arbeit verschiedener Geister nach einer
gemeinsamen Konzeption; dem spontanen Ausbruch eines
Gruppenbewußtseins. Es ist schwer, sich die gotischen Dome
unter anderen Voraussetzungen zu erklären. Aber häufiger
rührt die Einheit der Wirkung daher, daß ein einzelner die
Arbeit leitete, der Baumeister, ein Mann, fähig, das Bauwerk zu
konzipieren, nicht als ein Gerüst, das zu schmücken - oder als
Weihnachtsbaum, der auszuputzen war, sondern als einen
Organismus, dessen einzelne Zellen alle morphologisch und
funktionell in Beziehung zum Ganzen standen.
Dieser letztgenannte Vergleich wäre irreführend, wenn er die

Meinung aufkommen ließe, daß (in der Biologie oder der Architektur)

jede Funktion auf dem Nützlichkeitsprinzip beruhte. Der
Materialismus des neunzehnten Jahrhunderts hinterließ uns



262

eine sehr enge Auffassung vom Nützlichen - nützlich war alles,

was der Gesundheit, der Wohlfahrt oder dem Komfort der

Menschheit diente - kurz gesagt, was glücklich machte. Die

Nationen, die dieser Segnungen bereits teilhaftig geworden
sind (wie die Amerikaner und Schweizer), haben die Entdek-

kung gemacht, daß dabei etwas fehlt-ein ungreifbares Ethos,
ein Wunder, ein Kult, ein Glanz oder einfach die Schönheit.
Wir beginnen zu vermuten, daß dieses ungreifbare Etwas

geradeso lebensnotwendig - im strikt biologischen Sinne

lebensnotwendig - wie Komfort oder Wohlstand und eine

Voraussetzung für vollständige Gesundheit ist. Allmählich haben

wir erkannt, daß es im Leben wie im menschlichen Körper ein

psychosomatisches Gleichgewicht gibt. Die Schönheit ist am
Ende doch keine elegante Zugabe zum guten Leben: sie ist die

Tonart oder Beschaffenheit all der Dinge, die das Leben wirklich

«gut» machen. Sie ist der Stil des Lebens, wenn das Leben

positiv, umfassend, bejahend ist.
Von der Architektur, die in so inniger Beziehung zu den
grundlegenden Fakten des menschlichen Lebens steht (indem sie
das notwendige Obdach schafft - die biologische Schale für
einen empfindlichen Organismus), wird stets gefordert, in

diesem Sinne bejahend zu sein - stilistisch vital. Aber die Lösung
eines praktischen Problems ist in diesem Sinne nicht stilistisch
vital. Was uns bewegt, uns inspiriert und anspornt, ist nicht
Zufriedenheit, sondern die Neugier, das Staunen und das
unendliche Streben nach idealer Vollendung. Solch ideale
Vollkommenheit kann nicht durch Notwendigkeit oder Zufälligkeiten

(funktionelle Bedürfnisse) beengt werden; sie muß vom
Praktischen absehen und es transzendieren.
Fiedler und wahrscheinlich Semper und Hegel vor ihm wiesen
darauf hin, daß die griechische Architektur (in der sie den

Gipfelpunkt des architektonischen Genius sahen) es nie mit

praktischen Bedürfnissen oder technischen Lösungen zu tun
hatte. «Die Griechen haben nichts in ihrer Architektur erfunden,

sondern nur das entwickelt, was sie übernommen hatten,
und zwar mit solch klarer Bewußtheit, daß sie zwangsläufig ein

Ergebnis erreichten, in dem alles, was unmittelbar an die

Forderungen von Notwendigkeiten und Bedürfnissen, an die
Beschaffenheit des verwendeten Materials und an die
Baubedingungen erinnerte, bis auf einen schwachen Widerhall

getilgt war» (Conrad Fiedler in «Natur und Geschichte der

Architektur»). Der griechische Tempel ist reine Form, ein

Monument, der idealen Schönheit und nichts anderem
geweiht. In diesem Sinne, meinte Fiedler, wäre er dem gotischen
Dom überlegen, der auf praktische Bedürfnisse zurückging -
«der Spitzbogen war nur eine technische Entwicklung;
künstlerisch war er ein Ausweichen. Im Kampf mit praktischen
Erfordernissen versuchte der Mensch nicht, einen höheren

formalen Ausdruck zu finden, und zögerte nicht, die Form zu

verstümmeln, um ein praktisches Problem zu lösen und
dadurch von vornherein auf jeden künstlerischen Fortschritt zu

verzichten.» Man könnte dagegen einwenden, daß auf Grund
dieser technischen Entwicklung dennoch auch eine höhere

formale Stufe erreicht wurde: daß in Amiens und in Lincoln der

Intellekt eine praktische Erfindung zu einer freien Form
ausgearbeitet habe. Aber Fiedler hatte sich seine Meinung gebildet -
und es ist eine gute: die Architektur ist eine formale und nicht
eine technische Entwicklung; eine Entwicklung vom vergleichsweise

Chaotischen und Pragmatischen zur idealen Form, zur
idealen Ordnung: eine Entwicklung, die im ästhetischen
Bewußtsein des Menschen und nicht als die Lösung eines
praktischen Problems stattfindet.
Ich habe bereits einen Unterschied herauszustellen versucht,
und zwar den Unterschied zwischen dem ästhetischen
Bewußtsein, das vom Zeitgeist determiniert ist (Musik und

Dichtung), und jenem ästhetischen Bewußtsein, das eine
Determinante des Raumempfindens ist (bildende Künste). Es mag
da eine wechselseitige Verbindung geben, aber was mich hier

mehr interessiert, ist die Einheit der plastischen Ästhetik. Ich

meine, daß a priori die Sensibilität des plastisch arbeitenden

Künstlers in jeder der bildenden Künste ausdrückbar sein

müßte: Die Trennung in Architektur, Bildhauerei, Malerei und

Handwerk (Holz- und Silberverarbeitung, Weberei und so

weiter) ist nur eine Spaltung des Bewußtseins und hat durchaus

beklagenswerte Wirkungen auf die Entwicklung der Künste,
der Architektur an erster Stelle, gehabt.
Wir wissen, daß die besten der großen Monumente der Griechen

und der Renaissance als Ganzes von einem einzigen
klaren Intellekt konzipiert worden sind, und wir stehen staunend

vor den Fähigkeiten eines einzelnen, wie Phidias oder Brunel-

leschi, Bramante, Michelangelo oder Wren. Aber was uns noch

mehr erstaunen sollte, ist die Komplexheit eines architektonischen

Unternehmens, das das Bauwerk Ingenieuren oder

Baumeistern überläßt, die nach einem Plan und nicht nach

einer visuellen Intuition arbeiten; und dabei erwartet man dann

vom Bildhauer oder vom Maler, daß sie ihre persönliche Vision

(oder wenigstens Bruchstücke einer solchen) einer
technischen Formel unterordnen; und obendrein erwartet man

dann noch, daß Talente, die man zu solchen Kompromissen

gezwungen hat, Kunstwerke hervorbringen.
Von diesem Standpunkt aus gesehen, gelangt man zu einer

neuen Einschätzung der modernen Architektur. Das bedeutet

nicht unbedingt eine allgemeine Verdammung der funktiona-
listischen Architektur. Im Gegenteil, wir können unter den

streng sachlichen Bauten der Gegenwart einige wenige finden,
die die technischen Mittel zu einer neuen Klarheit der Form
geführt haben - die die Leistungen der Griechen durch die

Vergeistigung aller materiellen Elemente wiederholen - das
Material ist sozusagen entmaterialisiert, und was bleibt, ist eine

Form, so rein wie die der Pyramiden. Gewisse Gebäude und

Projekte von Mies van der Rohe kommen dem nahe. Freilich ist
dieser Architekt früher stets mit einer antiformalen Auffassung
von Architektur in Verbindung gebracht worden. «Wir weigern

uns, Formprobleme anzuerkennen, es gibt nur Probleme des

Bauens Form an sich existiert nicht- Form als Ziel ist
Formalismus, und den lehnen wir ab» (1923). Aber es finden sich

neuere Äußerungen, die nicht so eindeutig sind - zum Beispiel:
«Mein Angriff richtet sich nicht gegen die Form, sondern gegen
die Form als Selbstzweck... Nur was die Intensität des Lebens

hat, kann die Intensität der Form haben... Wir sollten nicht

so sehr nach den Resultaten als nach dem schöpferischen
Vorgang urteilen Das Leben ist das Entscheidende für uns. In

all seiner Fülle und in seinen geistigen und materiellen
Beziehungen» (Brief an Dr. Riezler, 1927). «Wir wollen nicht
ungebührliches Gewicht auf die Mechanisierung und Standardisierung

legen... Denn was für jedes Zeitalter-die neue Zeit nicht

ausgenommen - richtig und bedeutsam ist, ist dies: dem Geist

eine Lebensmöglichkeit zu geben» (1930). Zwar fährt Mies van

der Rohe fort, das «idealistische Ordnungsprinzip» dem
«organischen Ordnungsprinzip» entgegenzusetzen (Einweihungsrede

1938), aber der Unterschied liegt fast nur im Wort, denn

das organische Prinzip wird definiert als «ein Mittel, die

geglückte Beziehung der einzelnen Teile zueinander und zum

Ganzen zu erreichen», was das griechische Formideal war.
Er kann wiederholen: «... die tiefen Worte des heiligen Augustin:

Die Schönheit ist das Leuchten der Wahrheit.»
Ich trage diese Zitate nicht zusammen, um solchen Äußerungen

eine besondere Betonung zu geben, die auf eine mystische
Weltanschauung bei Mies van der Rohe schließen lassen

könnte: Seine Bauten sind eine hinreichende Widerlegung
jeglicher Vorstellung, daß die Architektur als Ausdruck von

Gemüts- oder Gefühlszuständen aufgefaßt werden dürfte. Die

Architektur wird stets als «die Kristallisation ihrer inneren

Struktur, die langsame Entfaltung ihrer Form» begriffen. Aber
sie ist etwas anderes als die Technik, wenn sie auch auf sie

angewiesen ist. «Unsere wahre Hoffnung ist, daß sie (Archi-



263 Joseph Gantner

Das Problem des Gesamtkunstwerks

tektur und Technik) zusammenwachsen, daß eines Tages die
eine der Ausdruck der anderen ist.» Das ist es, was in der
griechischen Architektur geschah: die Technik war übernommen
worden, nichts war erfunden worden, aber Schritt um Schritt
wurden die Proportionen verbessert, wurden Formen definiert,
bis die Verschmelzung vollkommen war: die ideale Form war
eine Läuterung, eine Vereinfachung der organischen Struktur.

Soviel ich weiß, übt Mies van der Rohe keine andere Kunst aus
als die Architektur, obwohl er ein Liebhaber der Malerei ist und
eine schöne Sammlung von Werken seines Freundes Paul
Klee besitzt. Le Corbusier, um einen anderen bedeutenden
Architekten unserer Zeit zu nennen, ist Maler von beachtlichem
Talent, Plastiker in Holz und Beton, und er entwirft
Wandteppiche, Möbel und Mosaiken. Er ist ein universaler Künstler
vom Renaissancetyp wie Leonardo da Vinci oder Alberti. Er

zögert nicht, seine mannigfachen Talente in einer architektonischen

Konzeption miteinander zu verbinden, doch im
allgemeinen hält er seine Vielseitigkeit zurück, vielleicht weil er
begriffen hat, daß ein Widerspruch besteht zwischen der perso-
nalistischen Tendenz der Malerei und Plastik und den
unpersönlichen Gehalten der Architektur. Wenn es ein Bild oder
Mosaik in einem Gemälde von Le Corbusier gibt, ist es von
einem anderen Künstler-und zwar von Charles-Edouard Jean-
neret-Gris. Nichtsdestoweniger, wenn wir Le Corbusiers
Leistung in ihrem größeren Zusammenhang sehen - als
Städteplanung, La Ville Radieuse, eine Lebensform -, erkennen wir,
daß der Dekor am Rande steht oder Zutat ist. Er kann als etwas
Spielerisches aufgenommen werden - etwas, das innerhalb der
Architektur Platz findet -, aber er verschmilzt nicht mit der
Architektur und ist keine formale Läuterung der zugrunde
liegenden Technik. Die Architektur ist eine Konzeption für sich
und eine vollständige Einheit ohne den Dekor. Die Architektur
bringt eine Unduldsamkeit gegenüber dem losgelösten Kunstwerk

zum Ausdruck, die sich bis auf die eigenen personali-
stischen Schöpfungen des Architekten erstreckt. Nur in der
Kirche von Ronchamp hat Le Corbusier als universaler Künstler

ein Monument geschaffen, das alle Aspekte seines Genies
in integraler Einheit offenbart.
Diese beiden Beispiele dürften das Problem zur Genüge
aufzeigen. Mit weiteren Beispielen - Frank Lloyd Wright, Gropius,
Oscar Niemeyer, Pier Luigi Nervi, Aalto oder Breuer - würde
das Problem nicht gelöst werden, das im Grunde die Revolte
gegen die personalistische Kunst ist und der Versuch, in der
Architektur eine neue universale Kunst zu finden: eine Kunst,
wie sie prototypisch durch die griechische und später die
byzantinische Architektur repräsentiert wird. Der Parthenon und
die Hagia Sophia sind der paradigmatische Typ, die Vereinigung

der Künste im Monument, und diese Vereinigung ist nicht
das Werk des Zufalls oder auch nur einer bewußten Koordination:

sie beruht auf der allumfassenden Konzeption des
überlegenen Geistes eines Baumeisters. Wir wissen nicht, welche
Zukunft jenseits der Bedrohung durch die nuklearen Waffen
liegt - keine, wenn die Drohung Wirklichkeit wird und radioaktive

Strahlung wie ein tödlicher Regen auf die gesamte
Menschheit fällt. Doch wenn es eine schöpferische Zukunft
geben sollte, dürfen wir gewiß sein, daß der Übergang von
unserer gegenwärtigen kulturellen Zersplitterung allein durch
eine neue Auffassung vom Architekten erreicht werden kann:
der Architekt als ein Mann umfassender Intelligenz, als eine
Quelle der Einheit und Universalität. Von solcher neuen
Konzentration der Formwerte könnten die Künste noch einmal einen
gemeinsamen Stil und eine organische Vitalität herleiten.

Den Essay von Herbert Read entnehmen wir dem im Sigbert
Mohn Verlag, Gütersloh, erschienenen Buch von Herbert Read
«D/e Kunst der Kunstkritik und andere Essays».

Die «Rundfrage zur Integration der Künste-», welche die Redaktion

des WERK im Mai 1960 erlassen hat, erwähnt vor allem auch
den Umstand, daß dieses für die alte wie für die moderne Kunst
kapitale Problem in der fetzten Zeit an mehreren Tagungen
besprochen worden sei. Im Laufe des Winters 1958/59 haben sowohl
an der Universität Mainz wie in der Gesellschaft der «Freunde des

Wallraf-Richartz-Museums» in Köln je eine Reihe von Vorträgen
über das Thema stattgefunden, in denen zahlreiche Künstler und
Gelehrte (unter ihnen auch Prof. S. Giedion aus Zürich) zu
einzelnen Objekten und Problemen Stellung nahmen. In beiden Fällen

wurde der Unterzeichnete eingeladen, den zusammenfassenden

Schlußvortrag zu halten. Auf Einladung der Redaktion des
WERK werden hier nun die einleitenden Ausführungen dieses
Vortrags gekürzt wiedergegeben. In seinem Bilderteil behandelte
der Vortrag sodann einzeln folgende Probleme, deren Erörterung
hier weggelassen wird: Die Stadt als Gesamtkunstwerk, Das
religiöse Gesamtkunstwerk aus anonymen Einzelteilen (Saint-Savin),
Das religiöse Gesamtkunstwerk als große Geschichtsdarstellung
(Sixtinische Kapelle), Das religiöse Gesamtkunstwerk als Schöpfung

einer «ästhetischen Persönlichkeit» (barocke Kirchen) und
Gesamtkunstwerke als persönliche Visionen (Leonardo im Kastell
von Mailand und Goya in der «Quinta del Sordo» bei Madrid). Die
Besprechung moderner Beispiele war den vorausgehenden
Vorträgen vorbehalten. J. G.

I

Unter allen Umständen muß das Gesamtkunstwerk begriffen
werden als ein Resultat oder doch als eines der Ziele desjenigen

schöpferischen Vorgangs im Menschen, der überhaupt
zum Kunstwerk hinführt. Von diesem allgemeinen Vorgang der
Entstehung des Kunstwerks also dürfen wir ausgehen, um zu
einer Definition zu gelangen.
Ich wiederhole die uralte, Ihnen allen wohlbekannte Erkenntnis:

Das Kunstwerk entsteht als Resultat jenes ewigen
dialektischen Prozesses, in welchem sich der schöpferische Impuls
des Künstlers, das, was Jacob Burckhardt den «gewaltigen
inneren Bildtrieb» genannt hat, auseinandersetzt mit dem
Gegenstand der Welt, das heißt mit einer Potenz, die schlechterdings

alles umfaßt, was äußere Sichtbarkeit und innere Vision
dem Künstler vor Augen stellen. Das sei, so meinte noch in
unsern Tagen etwas pathetisch Kandinsky, «ein donnernder
Zusammenstoß verschiedener Welten», die bestimmt seien,
«im Kampfe miteinander eine neue Welt zu schaffen». Etwas
ruhiger und umfassender drückte sich vor hundert Jahren
Charles Baudelaire aus. Was ist die wirkliche Kunst? fragte er
in einem nachgelassenen Aufsatz. Und seine Antwort heißt so:
«C'est creer une magie suggestive contenant ä la fois l'objet et
le sujet, le monde exterieur ä l'artiste et l'artiste lui-meme.»
(L'Art romantique, 117.)
Diese beiden Komponenten, l'artiste lui-meme und le monde
exterieur ä l'artiste, anders gesagt: der Formtrieb und der von
ihm gewählte oder ihm aufgetragene Inhalt, sie bilden zusam-


	Von der Universalität der Architektur

