Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 8: Synthese der Kiinste

Artikel: Von der Universalitat der Architektur
Autor: Read, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

261

Herbert Read

Vorbemerkung

Das Thema des vorliegenden Heftes ist nicht neu. Die Synthese
der Kiinste ist ein Programmpunkt, der seit den Anféingen der
modernen Architektur immer wieder aufgestellt wurde, der an
Ausstellungen propagiert und in Vortrigen iiber Architektur je-
weils als fernes und héchstes Ziel erwéhnt wurde.

Es lag der Redaktion fern, mit diesem Heft ein neues Manifest fiir
die Synthese aufzustellen - Manifeste werden heute nur selten
noch ernst genommen. Sie wollte vielmehr versuchen, die «Syn-
these der Kiinste» als Begriff und Programm von verschiedenen
Seiten her kritisch zu durchleuchten, ihre Aufgaben, ihre Még-
lichkeiten und vor allem ihre Grenzen darzulegen. Es lag darin
auch die Absicht, dem oft verwendeten Begriff seinen unbe-
stimmten Nimbus zu nehmen und ihn in die Realitét der heutigen
Zeit hineinzustellen.

Die Beitrdge des Heftes umfassen Riickblicke auf friihere Epo-
chen, Analysen einzelner Kiinstlerpersénlichkeiten aus friiherer
und heutiger Zeit und vor allem eine Anzahl von Stellungnahmen
zum Thema von verschiedensten Seiten her, von Kiinstlern,
Architekten, Kritikern und Soziologen.

Das WERK, als Zeitschrift fir Architektur, Kunst und kiinst-
lerisches Gewerbe, steht durch seine Programmstellung an sich
immer wieder vor dem Problem der Synthese der Kiinste; insofern
bilden die meisten seiner Hefte eine Illustration zu diesem Pro-
blem. Wir haben es deshalb fiir einmal gewagt, das Thema speziell
und mehr theoretisch zu behandeln. Die Redaktion

Von der Universalitit der
Architektur

In Disseldorf steht eine von Georg Kolbe realistisch model-
lierte ménnliche Figur unpassenderweise vor einem Biirohaus,
das von Helmut Hentrich und Hans Heuser entworfen wurde.
Der Bau ist nicht besonders streng - die Fassade ist durch
Balkone maskiert, die dekorativ wirken, obwohl sie funktionell
zweifellos gerechtfertigt sind.

Es gibt noch viele Beispiele aus anderen Landern fiir die neue-
sten Zugesténdnisse der Architektur an die bildenden Kiinste
- die Henry-Moore-Gruppen vor den Schulen in Hertfordshire
sind typische Beispiele unseres eigenen Landes. Zuweilen
wird eine Figur an eine nackte Wand geklammert, wie die Bronze
von Lipchitz neben dem Ministerium fiir Erziehung und Ge-
sundheit in Rio de Janeiro; aber eine so willkiirliche Neben-
einanderstellung von Plastik und Architektur dient nur dazu,
die véllige Verschiedenheit der plastischen Vorstellungen her-
vorzuheben, die die beiden Kiinste heute reprasentieren. Selbst
Moores skulpturale Wand am Time-Life-Geb#ude in London
wirkt noch wie eine Konzession, wenn sie auch eine vom Archi-
tekten und Bildhauer gemeinsam gefundene Lésung zeigt und
wenn auch die Skulpturen dabei «denaturalisiert» sind, um
besser zu einem funktionellen Gebaude zu passen: die Archi-
tektur 148t die Plastik zu, sie verschlingt sie, ohne sie zu ver-
dauen. Am Charakter des Geb&udes wiirde sich nichts andern,
wenn die Skulptur durch eine nackte Wand ersetzt wiirde.
Die Architektur war die Mutter der Skulptur - ja die fritheste
Architektur ist Skulptur, und selbst die primitive afrikanische
Hitte der Gegenwart ist noch ein Kunstwerk zum Wohnen.
Vielleicht war die Architektur die Mutter aller plastischen
Kiinste; gewi war sie ihr Schutzpatron. Die Héhle aus dem
Paléolithikum war eine ausgemalte Krypta, und vielleicht geht
die Kunst des Schreibens auf eine Inschrift an einem Monu-
ment zuriick. Wir missen uns den archaischen Tempel als
einen gewaltigen Weihnachtsbaum vorstellen, der dann all-

mahlich von allen Votivkunstwerken, die an ihm aufgehéngt
waren, gepliindert wurde. Aber wir miissen uns auch den
Architekten als einen Weihnachtsmann vorstellen, der die
Méglichkeit hat, diese Geschenke zu verteilen.

Die Spezialisierung der Kiinste ist wie die Arbeitsteilung ein
ProzeB, der uns bei einem Riickblick auf die Geschichte der
Zivilisation unumgénglich erscheint. Nie ware eine Kunst wie
die Malerei so mannigfaltig und so ausdrucksstark geworden,
ware sie nur eine Beigabe zur Architektur geblieben. Immerhin
ist es nutzlich, sich zu vergegenwartigen, vor wie verhaltnis-
méaBig kurzer Zeit erst diese Selbsténdigkeit erreicht worden ist.
Vor dem fiinfzehnten Jahrhundert gab es keine «freie» Malerei
und vor Donatello keine «freie» Plastik. Tatséchlich war eine
einheitliche Auffassung der Kunst die Norm bis zum Beginn
des industriellen Zeitalters, und wie sich die industriellen
Arbeitsvorgénge in Richtung auf die Massenproduktion ent-
wickelt haben, so hat sich das kiinstlerische Schaffen in der
Richtung auf Isolierung und Individualismus entwickelt. Der
Kiinstler bedeutete einst so viel wie ein Mann von einer um-
fassenden plastischen Sensibilitat, genau so wie der Handwer-
ker ein Mann von umfassender praktischer Fahigkeit war. Musik
und Dichtung waren nicht Kiinste in diesem Sinne, sondern
mehr eine Sache gesellschaftlicher Bildung und ein Kommuni-
kationsmittel. Plato unterschied die auf manueller Fahigkeit
beruhenden Kiinste von den Kiinsten der Rhetorik, die geistiger
Natur sind.

Wie unheilvoll diese Trennung fiir die Kiinste ist, zeigt sich in
mancherlei Weise. Zunéchst: Es gibt in unserer zeitgenossi-
schen Kunst keine «monumentale» Leistung, und manche un-
serer individualistischen Maler haben, vielleicht bis zu einem
gewissen Grade, in der Erkenntnis, daB ihnen eine Funktion in
diesem umfassenden Sinne versagt ist, nach einer Periode
ruhelosen Experimentierens ihr Scheitern in Kunstformen zum
Ausdruck gebracht, die wesentlich privat sind. Auf diese Weise
scheinen die bildenden Kiinste die Lage der Musik und der
Dichtung anzustreben - das heit Stimme und Ausdrucks-
weise einer subjektiven Kommunikation von Individuum zu
Individuum zu werden oder vom einzelnen zur Clique. Das
Monument andrerseits ist immer ein autonomes Objekt - eine
Transfusion von Persénlichkeit in eine zeitlose und unper-
sonliche Konstruktion. Eine &gyptische Pyramide oder der
Tempel von Somnathpur oder der Parthenon oder ein gotischer
Dom driicken keine Persénlichkeit aus oder vermitteln gar eine
«Botschaft». Zwar kénnen wir «Serenitit» aus der griechi-
schen oder «Transzendenz» aus der gotischen Architektur
herauslesen, doch solche Ubungen haben nichts mit der ob-
jektiven Realitat des Gebaudes als solchen zu tun: und in je-
dem Fall sind Serenitat und Transzendenz eher Allgemein-
begriffe als Sinnesreaktionen.

Im Augenblick interessiert mich jedoch eine Eigenschaft dieser
Monumente —ihre Komplexheit oder ihre esemplastische Kraft,
wie Coleridge sie zu nennen pflegte -, die Riickfiihrung einer
Vielfalt von Absichten zu einer Einheit der Wirkung. Zuweilen
mag diese Eigenschaft einer Art von kollektiver Intuition zu
danken sein - der Arbeit verschiedener Geister nach einer
gemeinsamen Konzeption; dem spontanen Ausbruch eines
GruppenbewuBtseins. Es ist schwer, sich die gotischen Dome
unter anderen Voraussetzungen zu erklaren. Aber haufiger
rithrt die Einheit der Wirkung daher, da3 ein einzelner die Ar-
beit leitete, der Baumeister, ein Mann, fahig, das Bauwerk zu
konzipieren, nicht als ein Geriist, das zu schmiicken — oder als
Weihnachtsbaum, der auszuputzen war, sondern als einen
Organismus, dessen einzelne Zellen alle morphologisch und
funktionell in Beziehung zum Ganzen standen.

Dieser letztgenannte Vergleich ware irrefiihrend, wenn er die
Meinung aufkommen lieBe, daB (in der Biologie oder der Archi-
tektur) jede Funktion auf dem Niitzlichkeitsprinzip beruhte. Der
Materialismus des neunzehnten Jahrhunderts hinterlieB uns



262

eine sehr enge Auffassung vom Niitzlichen - niitzlich war alles,
was der Gesundheit, der Wohlfahrt oder dem Komfort der
Menschheit diente - kurz gesagt, was gliicklich machte. Die
Nationen, die dieser Segnungen bereits teilhaftig geworden
sind (wie die Amerikaner und Schweizer), haben die Entdek~
kung gemacht, daB dabei etwas fehlt - ein ungreifbares Ethos,
ein Wunder, ein Kult, ein Glanz oder einfach die Schonheit.
Wir beginnen zu vermuten, daB dieses ungreifbare Etwas
geradeso lebensnotwendig - im strikt biologischen Sinne
lebensnotwendig - wie Komfort oder Wohlstand und eine Vor=-
aussetzung fiir vollstindige Gesundheit ist. Aliméhlich haben
wir erkannt, daB es im Leben wie im menschlichen Korper ein
psychosomatisches Gleichgewicht gibt. Die Schonheit ist am
Ende doch keine elegante Zugabe zum guten Leben: sie ist die
Tonart oder Beschaffenheit all der Dinge, die das Leben wirk-
lich «gut» machen. Sie ist der Stil des Lebens, wenn das Leben
positiv, umfassend, bejahend ist.

Von der Architektur, die in so inniger Beziehung zu den grund-
legenden Fakten des menschlichen Lebens steht (indem sie
das notwendige Obdach schafft - die biologische Schale fiir
einen empfindlichen Organismus), wird stets gefordert, in die-
sem Sinne bejahend zu sein - stilistisch vital. Aber die Losung
eines praktischen Problems istin diesem Sinne nicht stilistisch
vital. Was uns bewegt, uns inspiriert und anspornt, ist nicht
Zufriedenheit, sondern die Neugier, das Staunen und das un-
endliche Streben nach idealer Vollendung. Solch ideale Voll-
kommenheit kann nicht durch Notwendigkeit oder Zufallig-
keiten (funktionelle Bediirfnisse) beengt werden; sie mu3 vom
Praktischen absehen und es transzendieren.

Fiedler und wahrscheinlich Semper und Hegel vor ihm wiesen
darauf hin, daB die griechische Architektur (in der sie den
Gipfelpunkt des architektonischen Genius sahen) es nie mit
praktischen Bediirfnissen oder technischen Lésungen zu tun
hatte. «Die Griechen haben nichts in ihrer Architektur erfun-
den, sondern nur das entwickelt, was sie libernommen hatten,
und zwar mit solch klarer BewuBtheit, daB sie zwangslaufig ein
Ergebnis erreichten, in dem alles, was unmittelbar an die For-
derungen von Notwendigkeiten und Bediirfnissen, an die Be-
schaffenheit des verwendeten Materials und an die Baube-
dingungen erinnerte, bis auf einen schwachen Widerhall
getilgt war» (Conrad Fiedler in «Natur und Geschichte der
Architektur»). Der griechische Tempel ist reine Form, ein
Monument, der idealen Schénheit und nichts anderem ge-
weiht. In diesem Sinne, meinte Fiedler, wire er dem gotischen
Dom iiberlegen, der auf praktische Bedirfnisse zuriickging -
«der Spitzbogen war nur eine technische Entwicklung; kiinst-
lerisch war er ein Ausweichen. Im Kampf mit praktischen
Erfordernissen versuchte der Mensch nicht, einen héheren
formalen Ausdruck zu finden, und zdgerte nicht, die Form zu
verstiimmeln, um ein praktisches Problem zu lésen und da-
durch von vornherein auf jeden kiinstlerischen Fortschritt zu
verzichten.» Man kdnnte dagegen einwenden, daB auf Grund
dieser technischen Entwicklung dennoch auch eine hdhere
formale Stufe erreicht wurde: daB in Amiens und in Lincoln der
Intellekt eine praktische Erfindung zu einer freien Form ausge-
arbeitet habe. Aber Fiedler hatte sich seine Meinung gebildet -
und es ist eine gute: die Architektur ist eine formale und nicht
eine technische Entwicklung; eine Entwicklung vom vergleichs-
weise Chaotischen und Pragmatischen zur idealen Form, zur
idealen Ordnung: eine Entwicklung, die im &sthetischen Be-
wuBtsein des Menschen und nicht als die Lésung eines prak-
tischen Problems stattfindet.

Ich habe bereits einen Unterschied herauszustellen versucht,
und zwar den Unterschied zwischen dem é#sthetischen Be-
wuBtsein, das vom Zeitgeist determiniert ist (Musik und Dich-
tung), und jenem &sthetischen BewuBtsein, das eine Deter-
minante des Raumempfindens ist (bildende Kiinste). Es mag
da eine wechselseitige Verbindung geben, aber was mich hier

mehr interessiert, ist die Einheit der plastischen Asthetik. Ich
meine, daB a priori die Sensibilitat des plastisch arbeitenden
Kiinstlers in jeder der bildenden Kiinste ausdriickbar sein
miBte: Die Trennung in Architektur, Bildhauerei, Malerei und
Handwerk (Holz- und Silberverarbeitung, Weberei und so
weiter) ist nur eine Spaltung des BewuBtseins und hat durch-
aus beklagenswerte Wirkungen auf die Entwicklung der Kiinste,
der Architektur an erster Stelle, gehabt.

Wir wissen, daB die besten der groBen Monumente der Grie-
chen und der Renaissance als Ganzes von einem einzigen
klaren Intellekt konzipiert worden sind, und wir stehen staunend
vor den Fahigkeiten eines einzelnen, wie Phidias oder Brunel-
leschi, Bramante, Michelangelo oder Wren. Aber was uns noch
mehr erstaunen sollte, ist die Komplexheit eines architekto-
nischen Unternehmens, das das Bauwerk Ingenieuren oder
Baumeistern tberlaBt, die nach einem Plan und nicht nach
einer visuellen Intuition arbeiten; und dabei erwartet man dann
vom Bildhauer oder vom Maler, daB sie ihre persdnliche Vision
(oder wenigstens Bruchstiicke einer solchen) einer tech-
nischen Formel unterordnen; und obendrein erwartet man
dann noch, daB Talente, die man zu solchen Kompromissen
gezwungen hat, Kunstwerke hervorbringen.

Von diesem Standpunkt aus gesehen, gelangt man zu einer
neuen Einschatzung der modernen Architektur. Das bedeutet
nicht unbedingt eine allgemeine Verdammung der funktiona-
listischen Architektur. Im Gegenteil, wir kdnnen unter den
streng sachlichen Bauten der Gegenwart einige wenige finden,
die die technischen Mittel zu einer neuen Klarheit der Form ge-
fithrt haben - die die Leistungen der Griechen durch die Ver-
geistigung aller materiellen Elemente wiederholen - das Ma-
terial ist sozusagen entmaterialisiert, und was bleibt, ist eine
Form, so rein wie die der Pyramiden. Gewisse Geb&ude und
Projekte von Mies van der Rohe kommen dem nahe. Freilich ist
dieser Architekt friiher stets mit einer antiformalen Auffassung
von Architektur in Verbindung gebracht worden. «Wir weigern
uns, Formprobleme anzuerkennen, es gibt nur Probleme des
Bauens... Form an sich existiert nicht - Form als Ziel ist For-
malismus, und den lehnen wir ab» (1923). Aber es finden sich
neuere AuBerungen, die nicht so eindeutig sind - zum Beispiel:
«Mein Angriff richtet sich nicht gegen die Form, sondern gegen
die Form als Selbstzweck . .. Nur was die Intensitat des Lebens
hat, kann die Intensitiat der Form haben ... Wir sollten nicht
so sehr nach den Resultaten als nach dem schopferischen Vor-
gang urteilen ... Das Leben ist das Entscheidende fiir uns. In
all seiner Fiille und in seinen geistigen und materiellen Bezie-
hungen» (Brief an Dr. Riezler, 1927). «Wir wollen nicht unge-
biihrliches Gewicht auf die Mechanisierung und Standardisie-
rung legen... Denn was fiir jedes Zeitalter - die neue Zeit nicht
ausgenommen - richtig und bedeutsam ist, ist dies: dem Geist
eine Lebensmaoglichkeit zu geben» (1930). Zwar fahrt Mies van
der Rohe fort, das «idealistische Ordnungsprinzip» dem «orga-
nischen Ordnungsprinzip» entgegenzusetzen (Einweihun‘gs-
rede 1938), aber der Unterschied liegt fast nur im Wort, denn
das organische Prinzip wird definiert als «ein Mittel, die ge-
gliickte Beziehung der einzelnen Teile zueinander und zum
Ganzen zu erreichen», was das griechische Formideal war.
Er kann wiederholen: «.. . die tiefen Worte des heiligen Augu-
stin: Die Schonheit ist das Leuchten der Wahrheit.»

Ich trage diese Zitate nicht zusammen, um solchen AuBerun-
gen eine besondere Betonung zu geben, die auf eine mystische
Weltanschauung bei Mies van der Rohe schlieBen lassen
kénnte: Seine Bauten sind eine hinreichende Widerlegung
jeglicher Vorstellung, daB die Architektur als Ausdruck von
Gemiits- oder Gefiihlszustinden aufgefaBt werden dirfte. Die
Architektur wird stets als «die Kristallisation ihrer inneren
Struktur, die langsame Entfaltung ihrer Form» begriffen. Aber
sie ist etwas anderes als die Technik, wenn sie auch auf sie
angewiesen ist. «Unsere wahre Hoffnung ist, daB8 sie (Archi-



263

tektur und Technik) zusammenwachsen, daB eines Tages die
eine der Ausdruck der anderen ist.» Das ist es, was in der grie-
chischen Architektur geschah: die Technik war libernommen
worden, nichts war erfunden worden, aber Schritt um Schritt
wurden die Proportionen verbessert, wurden Formen definiert,
bis die Verschmelzung vollkommen war: die ideale Form war
eine L&uterung, eine Vereinfachung der organischen Struk-
tur.

Soviel ich weiB, iibt Mies van der Rohe keine andere Kunst aus
als die Architektur, obwohl er ein Liebhaber der Malerei ist und
eine schdne Sammlung von Werken seines Freundes Paul
Klee besitzt. Le Corbusier, um einen anderen bedeutenden
Architekten unserer Zeit zu nennen, ist Maler von beachtlichem
Talent, Plastiker in Holz und Beton, und er entwirft Wand-
teppiche, Mébel und Mosaiken. Er ist ein universaler Kiinstler
vom Renaissancetyp wie Leonardo da Vinci oder Alberti. Er
zdgert nicht, seine mannigfachen Talente in einer architekto-
nischen Konzeption miteinander zu verbinden, doch im allge-
meinen hélt er seine Vielseitigkeit zuriick, vielleicht weil er be-
griffen hat, daB ein Widerspruch besteht zwischen der perso-
nalistischen Tendenz der Malerei und Plastik und den unper-
sOnlichen Gehalten der Architektur. Wenn es ein Bild oder
Mosaik in einem Gemalde von Le Corbusier gibt, ist es von
einem anderen Kiinstler - und zwar von Charles-Edouard Jean-
neret-Gris. Nichtsdestoweniger, wenn wir Le Corbusiers Lei-
stung in ihrem groBeren Zusammenhang sehen - als Stadte-
planung, La Ville Radieuse, eine Lebensform —, erkennen wir,
daB der Dekor am Rande steht oder Zutat ist. Er kann als etwas
Spielerisches aufgenommen werden - etwas, das innerhalb der
Architektur Platz findet -, aber er verschmilzt nicht mit der
Architektur und ist keine formale Lauterung der zugrunde lie-
genden Technik. Die Architektur ist eine Konzeption fiir sich
und eine vollstandige Einheit ohne den Dekor. Die Architektur
bringt eine Unduldsamkeit gegeniiber dem losgeldsten Kunst-
werk zum Ausdruck, die sich bis auf die eigenen personali-
stischen Schopfungen des Architekten erstreckt. Nur in der
Kirche von Ronchamp hat Le Corbusier als universaler Kiinst-
ler ein Monument geschaffen, das alle Aspekte seines Genies
in integraler Einheit offenbart.

Diese beiden Beispiele diirften das Problem zur Geniige auf-
zeigen. Mit weiteren Beispielen - Frank Lloyd Wright, Gropius,
Oscar Niemeyer, Pier Luigi Nervi, Aalto oder Breuer — wiirde
das Problem nicht gelést werden, das im Grunde die Revolte
gegen die personalistische Kunst ist und der Versuch, in der
Architektur eine neue universale Kunst zu finden: eine Kunst,
wie sie prototypisch durch die griechische und spater die by-
zantinische Architektur reprasentiert wird. Der Parthenon und
die Hagia Sophia sind der paradigmatische Typ, die Vereini-
gung der Kiinste im Monument, und diese Vereinigung ist nicht
das Werk des Zufalls oder auch nur einer bewuBten Koordina-
tion: sie beruht auf der allumfassenden Konzeption des tiber-
legenen Geistes eines Baumeisters. Wir wissen nicht, welche
Zukunft jenseits der Bedrohung durch die nuklearen Waffen
liegt - keine, wenn die Drohung Wirklichkeit wird und radio-
aktive Strahlung wie ein tddlicher Regen auf die gesamte
Menschheit fallt. Doch wenn es eine schépferische Zukunft
geben sollte, diirfen wir gewiB sein, daB der Ubergang von
unserer gegenwaértigen kulturellen Zersplitterung allein durch
eine neue Auffassung vom Architekten erreicht werden kann:
der Architekt als ein Mann umfassender Intelligenz, als eine
Quelle der Einheit und Universalitit. Von solcher neuen Kon-
zentration der Formwerte kénnten die Kiinste noch einmal einen
gemeinsamen Stil und eine organische Vitalitat herleiten.

Den Essay von Herbert Read entnehmen wir dem im Sigbert
Mohn Verlag, Giitersloh, erschienenen Buch von Herbert Read
«Die Kunst der Kunstkritik und andere Essays».

Joseph Gantner

Das Problem des Gesamtkunst-
werks

Die «Rundfrage zur Integration der Kiinste», welche die Redak-
tion des WERK im Mai 1960 erlassen hat, erwéhnt vor allem auch
den Umstand, da dieses fir die alte wie fiir die moderne Kunst
kapitale Problem in der letzten Zeit an mehreren Tagungen be-
sprochen worden sei. Im Laufe des Winters 1958/59 haben sowohl
an der Universitdt Mainz wie in der Gesellschaft der « Freunde des
Wallraf-Richartz-Museums» in KéIn je eine Reihe von Vortrdgen
(ber das Thema stattgefunden, in denen zahlreiche Kiinstler und
Gelehrte (unter ihnen auch Prof. S. Giedion aus Ziirich) zu ein-
zelnen Objekten und Problemen Stellung nahmen. In beiden F&l-
len wurde der Unterzeichnete eingeladen, den zusammenfassen-
den SchluBvortrag zu halten. Auf Einladung der Redaktion des
WERK werden hier nun die einleitenden Ausfiihrungen dieses
Vortrags gekiirzt wiedergegeben. In seinem Bilderteil behandelte
der Vortrag sodann einzeln folgende Probleme, deren Erérterung
hier weggelassen wird: Die Stadt als Gesamtkunstwerk, Das reli-
giése Gesamtkunstwerk aus anonymen Einzelteilen (Saint-Savin),
Das religiose Gesamtkunstwerk als grofe Geschichtsdarstellung
(Sixtinische Kapelle), Das religiése Gesamtkunstwerk als Schép-
fung einer «é&sthetischen Persénlichkeit» (barocke Kirchen) und
Gesamthkunstwerke als persénliche Visionen (Leonardo im Kastell
von Mailand und Goya in der «Quinta del Sordo» bei Madrid). Die
Besprechung moderner Beispiele war den vorausgehenden Vor-
trégen vorbehalten. ! J.G.

1

Unter allen Umstanden muBl das Gesamtkunstwerk begriffen
werden als ein Resultat oder doch als eines der Ziele desjeni-
gen schopferischen Vorgangs im Menschen, der iiberhaupt
zum Kunstwerk hinfiihrt. Von diesem allgemeinen Vorgang der
Entstehung des Kunstwerks also diirfen wir ausgehen, um zu
einer Definition zu gelangen.

Ich wiederhole die uralte, lhnen allen wohlbekannte Erkennt-
nis: Das Kunstwerk entsteht als Resultat jenes ewigen dialek-
tischen Prozesses, in welchem sich der schopferische Impuls
des Kiinstlers, das, was Jacob Burckhardt den «gewaltigen
inneren Bildtrieb» genannt hat, auseinandersetzt mit dem Ge-
genstand der Welt, das heiBt mit einer Potenz, die schlechter-
dings alles umfaBt, was &uBere Sichtbarkeit und innere Vision
dem Kiinstler vor Augen stellen. Das sei, so meinte noch in
unsern Tagen etwas pathetisch Kandinsky, «ein donnernder
ZusammenstoB verschiedener Welten», die bestimmt seien,
«im Kampfe miteinander eine neue Welt zu schaffen». Etwas
ruhiger und umfassender driickte sich vor hundert Jahren
Charles Baudelaire aus. Was ist die wirkliche Kunst? fragte er
in einem nachgelassenen Aufsatz. Und seine Antwort heiBt so:
«C'est créer une magie suggestive contenant  la fois I'objet et
le sujet, le monde extérieur & I'artiste et I'artiste lui-méme.»
(L’Art romantique, 117.)

Diese beiden Komponenten, 'artiste lui-méme und le monde
extérieur a I'artiste, anders gesagt: der Formtrieb und der von
ihm gewa&hlte oder ihm aufgetragene Inhalt, sie bilden zusam-



	Von der Universalität der Architektur

