
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 6: Katholische Kirchen

Artikel: Der Altar

Autor: Kahlefeld, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


185 Heinrich Kahlefeld Der Altar

'.Li

Hauptaltar in der Bruderklausenkirche in Birsfelden. Bildhauer: Albert
Schilling, Ariesheim
Mattre-Autel de la «Bruderklausenkirche», Birsfelden. Sculpteur: Albert
Schilling, Ariesheim
High Altar in the Bruderklausen Church at Birsfelden. Sculptor: Albert
Schilling, Ariesheim

Die Arbeit der liturgischen Erneuerung hat von Anfang ihre
Kraft aus einer Besinnung auf das Wesen des Gottesdienstes,
also einer theologischen Bemühung, gewonnen. Zum Glück
für die Sache haben sich bald Theologen ins Werk gefunden,
die außer der Fähigkeit des abstrahierenden und systembildenden

Denkens auch jene Gabe zur Verfügung hatten, die
dem bildnerischen Vermögen des Geistes zugehört: die
anschauende, gestaltbegreifende Erkenntnis und die Sprache,
die sich aus ihr bildet und zugleich sie auszudrücken vermag.
Man braucht nur den einen Namen Romano Guardini zu nennen,

um verständlich zu machen, was gemeint ist*.
Im Folgenden soll nun versucht werden, die Gestalt des Altars,
seine Funktion und seine Stellung im Gefüge der gottesdienstlichen

Vorgänge theologisch zu beschreiben, in der Hoffnung,
daß daraus Anregungen für den Architekten, den Plastiker,
vielleicht auch für den Maler, an erster Stelle jedenfalls für den

Architekten, hervorgehen.
Die Ursprungsgestalt des Altars ist jener Tisch im
Obergemach des Hauses in Jerusalem, an welchem Jesus im Kreis
derZwölf, welche die Gemeinde Seiner Jünger repräsentierten,
im Anblick des sicheren Todes sein Abschiedsmahl gehalten
hat. Um den Tisch standen in Dreiergruppen die Liegepolster,
in der Mitte der einen Schmalseite lag Er selber, und neben

Ihm, wenn wir das IV. Evangelium beachten (13,23), auf der
Rückenseite Petrus und auf der Brustseite Johannes. Nach
den Vorschriften des Festmahls hatte der Hausvater sich zu
Beginn des Essens und wieder zu Beginn des Symposions zu
sitzender Haltung aufzurichten und den Lobspruch über das
Brot und, nach der Sättigung, zu Beginn des Symposions, den

Lobspruch über den Becher zu sprechen und beides
auszuteilen. Diese konstitutiven Handlungen, die das von Wesen
kultische Mahl der Antike von unserem profan gewordenen
unterscheiden, sind zu bergenden Gestalten für die
Todeshingabe Jesu und damit zu dem geworden, was die Gemeinde
der Jünger tun sollte, um das neue Erlösungsgedächtnis,
welches das alte Passah ablöste, durch die Zeiten hindurchzutragen.

Die beiden Akte sind später zusammengezogen und

zu einem einzigen Lob- und Dankgebet, der Eucharistia, und
einer einzigen Austeilung von Brot und Wein vereinigt und

gegen das Sättigungsmahl abgesetzt worden, und es entstand
die reine Sakramentsfeier. Als sie um die Wende des 1.

Jahrhunderts von der späten Abendstunde auf die Frühe des Tages
verlegt wurde, verband sie sich mit einem dort bereits vorhandenen

Wortgottesdienst, und so ist die Form der Feier geworden,

die man «Messe» nennt.
Entsprechend der Absetzung des sakramentalen Geschehens
vom Sättigungsmahl hat sich bald auch die Darstellung der
Tischgenossenschaft verändert: man ist aufgestanden und

einige Schritte zurückgetreten, und nur der Liturge, umgeben
von seinen Mitliturgen, ist am Tische stehengeblieben. Daß
die Gläubigen von drei Seiten als «circumadstantes» den
Altar umgaben, während auf der vierten Seite der für Christus
werkzeuglich handelnde Liturge stand, hat sich jahrhundertelang

im Brauch erhalten. Aber auch später, als die Gemeinde
im geschlossenen Block den Liturgen gegenüberstand, war
immer noch der Altar die gestalthafte Beziehungsmitte der

Aufstellung; der sakramentale Vorgang war geöffnet gegen
die Gemeinde hin und erklärte die Gläubigen unbeschadet der
Ehrfurchtsdistanz zu Tischgenossen des Herrn.
Diese Aufstellung gab zugleich die Lösung für ein
Formproblem, das sich aufdrängen mußte, als die Sakramentsfeier
mit dem Wortgottesdienst verbunden wurde. Denn dem
Wortgottesdienst entspricht ein Gegenüber von Präsidium und

* Vom Geist der Liturgie, Freiburg 1918, jetzt Herder-Taschenbuch,
Band 2; Von heiligen Zeichen, Mainz 1927, 1960: 141. Ts. Liturgische
Bildung, Rothenfels 1923; Die Sinne und die religiöse Erkenntnis,
2. Aufl., Würzburg 1958; Besinnung vor der Feier der heiligen Messe,
Mainz 1939.



186

Gemeinde. Die Versammlung findet mit und vor dem Bischof
und den Presbytern statt. Sein und ihr Sitz ist die Ausgangsstelle

für das anredende Wort des himmlischen Christus,
denn als sein Werkzeug ist der Träger der apostolischen
Verkündigung verstanden. So vertieft sich der Sinn jenes
Gegenüberstehens; die natürliche Ordnung der Versammlung
entspricht genau dem Vorgang, den sie enthält: der gebenden
Verkündigung und dem aufnehmenden Hören.
Aber die Gestaltung greift weiter, die Kraft der Vorstellung
beginnt den Raum zu erfassen. Das Gewände über dem Pres-
byterium wird als «Ort» des himmlischen Christus
interpretiert, als Eintrittsstelle Dessen, der seiner Gemeinde seine
Gegenwart gewährt. Es ist dann nur ein weiterer Schritt, wenn
in jenen Ort der Epiphanie das Bild des himmlischen Christus
oder sein repräsentierendes Zeichen eingeschrieben wird.
Wo es den Künstlern gelang, in der höchsten Anstrengung
ihres bildnerischen Könnens und in der tiefsten Sammlung
ihres schauenden Glaubens die Erhabenheit und
Menschenfreundlichkeit des himmlischen Herrn auszudrücken, hatte
noch der einfachste Mensch es leicht, mit gläubigen Sinnen
zu sehen und zu lesen, was der Theologe nur mit Worten
sagen kann: daß von Christus dem Herrn her die Versammlung
konstituiert ist, daß Er sie trägt durch seine Gegenwart, daß
der präsidierende Bischof nicht auf einem wirklichen Thron
seinen Sitz hat, sondern auf dem Fußschemel des einzigen
Thronenden; daß Er es ist, der im Wort der Propheten, der
Apostel und seines Evangeliums redet, daß Er auch durch
sein Charisma die Homilie des Bischofs ermöglicht; daß durch
Ihn, den Mittler, die Gebete der Kirche aufgenommen und zu
Gott dem Vater getragen werden.
Sollte nun die Aufstellung der Versammlung in die des Mahles
übergehen, die den Tisch zur Mitte hat und die Bildung des
Ringes um diese Mitte verlangt, so brauchte nur der Bischof
mit den assistierenden Liturgen seinen Platz an der Rückwand
oder in der Apsis zu verlassen und, die Stufen hinunterschreitend,

an den Altar zu treten, der wenig über die Grundfläche
des Volksraumes erhoben vor den Stufen des Presbyteriums
stand*.
So blieb, obwohl die Versammlung einen neuen Beziehungspunkt

gefunden hatte, weiter der Hintergrund und die
Ausgangsstelle des Geschehens ungemindert wirksam. Hinter
und über dem am Altare handelnden Liturgen stand immer
noch das Bild und Zeichen des himmlischen Herrn, es blieb
«lesbar», daß Er selbst es ist, der seiner Kirche das heilige
Mahl bereitet.
Aber auch die theologische Reflexion auf den Geheimnisgehalt

des sakramentalen Geschehens ist mächtig
fortgeschritten, und auch sie hat sich gestalthaft ausgedrückt.
Nach den Worten des Einsetzungsberichtes (Mark. 14, 22f.)
und nach der Erklärung, welche Paulus zum Begriff des
«Gedächtnisses» gegeben hat (1. Kor. 11,26: Sooft ihr dieses
Mahl haltet, verkündigt ihr [durch die Feier selbst] den Tod
des Herrn steht in der Mitte der Sakramentsfeier das
Geheimnis des sühneschaffenden Messias-Todes. Zudem ist
das Lob- und Dankgebet, das sowohl für die heilige Handlung
des Abschiedsmahls als auch für die wiederholende Feier der
Kirche konstitutiv ist, in sich selbst eine Vollzugsgestalt, und
zwar die höchste und reinste, der Hingabe an Gott: das
«Opfer der Lippen», das «Opfer des Lobes» (Hebr. 13,15;
1. Petr. 2,5). So schließt sich beides ineinander: das eucha-
ristische Hochgebet wird zur bergenden Hülle und zum
bezeugenden Zeichen sowohl für das Opfergeheimnis Christi
als auch die Hingabe der feiernden Kirche.
Die Treue gegen Stiftung und Vermächtnis des Herrn verlangt,
daß die primären Zeichen des Sakraments erhalten bleiben:

* Vgl. die Beschreibung eines Gottesdienstes der Augustinus-Zeit:
F. van der Meer: Augustinus als Seelsorger, Köln 1953, in dem
Kapitel: «Ein Sonntag in Hippo».

der Tisch mit Brot und Wein und die nach dem Vorbild des
Herrn über dem Brot und dem Wein vollzogene Eucharistia,
mit ihrem Ursprung verklammert durch den Einsetzungsbericht,

und die Austeilung von Speise und Trank an die
Tischgenossen. Das hindert aber nicht die Entfaltung einer
sekundären, auf den Gehalt der sakramentalen Handlung
hinweisenden Symbolik. Birgt das Heilige Mahl das Todesopfer
Christi, dann kann der «Tisch des Herrn» (1. Kor. 10, 21) als
Opferaltar interpretiert werden, und man kann, sofern man die
Grundgestalt nicht zerstört, ihn als solchen gestalten. Wenn
der Liturge Werkzeug Christi ist, Christus aber jener
Hohepriester, in dessen Amt und Werk alles alttestamentliche
Priestertum zu seinem Ziel und Ende gekommen ist (Hebr. 4,

14-5,10; 7,23-10,15), kann auch in der Aufstellung, die den
Liturgen auf die Seite der Gemeinde zieht, ein mächtiges
Zeichen gesehen werden. Wie immer es zu dieser neuen
Aufstellung gekommen sein mag - wir vermuten, daß hier das
kosmische Symbol der Ostung sich durchgesetzt hat -, sie
bekundet den Glauben an die Mittlerschaft Christi und stellt
dar, daß «durch Ihn und mit Ihm und in Ihm» das Gott
verherrlichende und die Menschen entsühnende Opfer vollzogen
wird.
Man könnte sich denken, die neue Form hätte kraft ihrer
einleuchtenden theologischen Aussage sich auf der ganzen
Breite gegenüber der altüberlieferten durchgesetzt. Das ist
nicht geschehen; die ursprüngliche Aufstellung hat sich neben
der neuen, und zwar an hervorragenden Stellen wie den
römischen Basiliken, immer erhalten und ist im Missale Romanum

grundsätzlich zugelassen. So kann man sagen, daß die
Formen sich wechselseitig erläutern: die ältere hat darin ihre
Bedeutung, daß sie die Situation des Abschiedsmahles bei
aller Stilisierung noch klar erkennen läßt; die andere aber
weist, ohne die primäre Zeichengestalt aufzuheben, auf das
Opfer hin.

Allerdings ist weiter zu bedenken, daß die Darstellung des
Liturgen als des mittlerischen Priesters (kraft der werkzeuglichen

Teilhabe am Priestertum Christi) und des Herrntisches
als des mittlerischen Altars (der sozusagen die Schwelle des
Hinübergangs ins Allerheiligste Gottes ist) auch für die
Ordnung im Raum und sogar für die Architektur ihre Folgen
gehabt hat. Der Altar wurde in den Brennpunkt der Apsis und
jedenfalls in die Nähe des rückwärtigen Gewändes gerückt
und wurde dort zum Träger des den Raum abschließenden
Bildaufbaus; der Sitz des Bischofs wurde zwischen Altar und
Gemeinde versetzt und fand seinen Platz an der Seitenwand
des Altarraums. Damit war die ursprüngliche Aufstellung der
heiligen Versammlung, das Gegenüber von Präsidium und
Gemeinde, was die lesbare Gestalt betrifft, erheblich
geschwächt. Die Situation des Wortgottesdienstes kam nur noch
im Pontifikalamt einigermaßen zum Ausdruck dadurch, daß
die Aktionen nicht vom Altar, sondern vom Sitz des Bischofs
ihren Ausgang nahmen; in der Meßfeier des einfachen
Presbyters hingegen war der Altar zum einzigen Ort allen Geschehens

geworden, was wiederum als ein Gewinn an symbolischer
Konzentration angesehen werden könnte, zugleich aber eine
weitere Schwächung der Eigengestalt des Wortgottesdienstes
bedeutet.
Aus diesen Überlegungen ergeben sich einige Anregungen
zur Gestaltung:
1. Man sollte, wie es ja weithin schon geschieht, den Altar an
die Gemeinde heranrücken. Steht dann der Liturge dem Volke
zugewandt, so wird die Tischgenossenschaft erkennbar; steht
er aber auf der Seite des Volkes, dann spricht und handelt er
in die Tiefe und Höhe des hintergründigen Raumes, der zum
architektonischen Abbild des «nicht mit Händen gemachten
Allerheiligsten», der Sphäre Gottes, wird.
2. Zur Gestalt des Altars ist zu bedenken, daß er als Tisch
des Herrn eigentlich nichts als Brot und Wein zu tragen hat.



187 Der Altar

Das Brot befindet sich allerdings nicht nur auf der Patene des
Liturgen, sondern auch in den flachen Schalen mit den
Hostien derGemeinde,die in derGabenprozession herangebracht
werden. Für die Geräte muß also ausreichender Platz in der
Mitte des Altars sein. Zudem muß links und rechts davon
Platz für das ziemlich große Missale bleiben. Dafür genügt es
aber völlig, wenn die Oberfläche eine Breite von 160 cm hat.
Man sollte überlegen, ob nicht die Altäre auch in neueren
Kirchen oft unnötig breit und wuchtig gebaut werden, ob nicht
bei solcher Breite ein Eindruck ungeistiger Massigkeit und
eine störende Betonung der Horizontalen entsteht. Zu fragen
ist, ob nicht die erwünschte Heraushebung des Altars mit
anderen und überzeugenderen Darstellungsmitteln zu erreichen

wäre: etwa durch die Kostbarkeit des verwendeten
Materials, die geistige Anmut der Gestalt, vielleicht auch durch
den Baldachin oder das überdachende Ziborium und vor allem
durch die Spannung der Architektur auf seinen Standort als

Beziehungspunkt.
Innerhalb der Gesamtgröße spielt sicher auch eine Rolle das
Verhältnis von Breite, Tiefe und Höhe. Vom Liturgen aus darf
vielleicht gesagt werden, daß eine völlig quadratische
Oberflächenform als unangenehm empfunden wird, weil sich dann
die Handlung etwas verloren am Rande vollzieht, und daß
andererseits eine gewisse Tiefe, etwa im Verhältnis 2:3, den
Eindruck einer schmalen Bank verhindert. Was die Höhe des
Altars betrifft, so ergibt sich ein gewisser Spielraum, wenn
man nach altem Beispiel auf der jeweiligen Seite des Liturgen
ein bewegliches Podest vorlegt; man kann dann bis zu 120 cm
gehen, was wiederum der architektonischen Heraushebung
dient. Von der Liturgie her ist wohl zu wünschen, daß der Altar
einerseits von allen Plätzen der Kirche ohne Mühe gesehen
werden kann, andererseits aber nicht so hoch gestellt wird,
daß der Eindruck eines Bühnengeschehens entsteht.
Das Kreuz braucht nicht auf dem Altar zu stehen; man hat es
vielerorts zu seiner ursprünglichen Gestalt als Vortragekreuz
zurückgeführt, das bei großen Einzügen den Liturgen
vorangetragen und als Zeichen Christi vor dem Altar, jeweils der
Stellung des Liturgen gegenüber, aufgepflanzt wird. Auch die
Leuchter können in der Linie des Kreuzes oder den Altar halb
umschließend auf dem Boden stehen.
Die «Kommunionbank» sollte nicht die Bedeutung des Altars
mindern; sie ist keineswegs der «Tisch des Herrn», sondern
nur die leicht abschließende Schranke, an welcher man niederkniet,

um von dem einzigen Tisch die heilige Gabe zu
empfangen.

3. Was die Aufbewahrung des heiligsten Sakramentes, also
den Ort des Tabernakels, betrifft, so läßt die Gesetzgebung
die Möglichkeit offen, einen zweiten Altar der Kirche zum
Träger des Tabernakels zu machen, sofern er einen der Würde
des Sakraments entsprechenden Aufstellungsort und eine
von Ehrfurcht zeugende, zur Verehrung einladende Ausstattung

findet. Eine solche Lösung wird in manchen Gebieten
einstweilen noch nicht geduldet werden, aber die Vorstellung
könnte doch langsam erstarken, daß der Sakramentsaltar zur
stillen Anbetung des Herrn einlädt, der Hochaltar aber Zeuge
des Geschehens ist, das zuerst erwartet, dann in seiner
Gegenwärtigkeit erfahren und endlich als Vorübergegangenes
erinnert wird. Der Mensch lebt ja in der Zeit, und so gewährt
sich ihm auch das göttliche Geheimnis, indem es sich als
Ereignis in die Zeit fügt. Aber es bleibt nicht in der Zeit; es
kommt für eine Weile und entschwindet wieder, und das

gerade entspricht der Gebundenheit des Menschen an die Zeit.
Wollten wir es versuchen, so würden wir erfahren, zu welcher
Kraft das Sakrament kommt, wenn es als Ereignis erkannt und

geliebt wird.
4. Zu bedenken ist gemäß den voraufgegangenen Überlegungen

auch der Ort des «Präsidiums». Auf welcher Seite auch
der Liturge am Altare handelt, er sollte seinen Sitz in der

Mitte des abschließenden Gewändes haben. Diese Stelle ist
bei der heute geltenden Ordnung der Liturgie noch nicht von
großer Bedeutung, sie könnte es aber durchaus werden. Eine

künftige Neuordnung, wie sie sich in den Anweisungen für
die Feier der Osternacht bereits erkennen läßt, könnte mit sich
bringen, daß die Liturgen erst zu Beginn der Sakramentsfeier,
also zur Gabenbereitung, an den Altar treten, während des

Wortgottesdienstes jedoch an ihren Sitzen bleiben. Stehen
diese Sitze an dem Ort, welcher der Idee des Präsidiums
entspricht, so kommt die Situation der heiligen Versammlung
voll zum Ausdruck. Wenn dann nach dem Gebet der Fürbitten,
das den Wortgottesdienst abschließt, die Liturgen sich zum
Altar bewegen, dann wird die neue, durch die Sakramentsfeier
beherrschte Situation klar erkennbar hergestellt. Das gilt selbt
für den Fall, daß der zelebrierende Liturge nun auf die Seite
der Gemeinde tritt.
Wir Heutige haben, belehrt durch die Erfahrungen der letzten

fünfzig Jahre, die sich ja nicht auf das Gebiet des
Gottesdienstes beschränken, ein neues Vertrauen zur Gestalt der
Dinge, zur geistigen Macht des gebauten Raumes, vor allem
aber zur Aussagekraft der im sinnvollen Ablauf sich
verwirklichenden Vollzugsgestalten gefaßt. Wir wissen auch, daß

Symbole um so stärker sprechen, je elementarer, je weniger
künstlich, je weniger mit Reflexionen durchsetzt, je näher an
den Vorgängen des geschöpflichen Lebens sie sitzen. Darum
legen wir größeren Wert als frühere Generationen darauf, daß
die liturgischen Vorgänge sich selber auslegen, also daß ein

vom Glauben erleuchtetes Auge sie «lesen» kann. So meinen
wir auch, daß die Pflege der elementaren Zeichen und die

Wahrung der den Vorgängen angemessenen Raumordnung
nicht ein Spiel bedeute, sondern ein Ernstnehmen der
Leibhaftigkeit, in welche die Weisheit des Schöpfers einen tiefen
Sinn gelegt hat.
Es wird noch weite Wege brauchen, bis die Wendung vom
abstrakten zum konkreten Denken wenigstens dort, wo es um

Zeichen und Gestalten geht, sich auf der ganzen Breite durchsetzt;

aber es darf erwartet werden, daß dieser bedeutsame
Prozeß fortschreitet, wenn sich der Künstler zum Theologen
findet und der Theologe dem Künstler die «Visionen» ermöglicht,

die aller Gestaltung vorausgehen, bis endlich der Künstler

wieder beginnt, selbständig durch seine Bildungen die

heilige Wirklichkeit zu verkünden.


	Der Altar

