Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 47 (1960)

Heft: 6: Katholische Kirchen

Artikel: Der Altar

Autor: Kahlefeld, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36756

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

185

Heinrich Kahlefeld

Hauptaltar in der Bruderklausenkirche in Birsfelden. Bildhauer: Albert
Schilling, Arlesheim
Maitre-Autel de la «Bruderklausenkirche», Birsfelden. Sculpteur: Albert
Schilling, Arlesheim
High Altar in the Bruderklausen Church at Birsfelden. Sculptor: Albert
Schilling, Arlesheim

Der Altar

Die Arbeit der liturgischen Erneuerung hat von Anfang ihre
Kraft aus einer Besinnung auf das Wesen des Gottesdienstes,
also einer theologischen Bemiihung, gewonnen. Zum Gliick
fur die Sache haben sich bald Theologen ins Werk gefunden,
die auBer der Fahigkeit des abstrahierenden und systembil-
denden Denkens auch jene Gabe zur Verfligung hatten, die
dem bildnerischen Vermoégen des Geistes zugehért: die an-
schauende, gestaltbegreifende Erkenntnis und die Sprache,
die sich aus ihr bildet und zugleich sie auszudriicken vermag.
Man braucht nur den einen Namen Romano Guardini zu nen-
nen, um verstandlich zu machen, was gemeint ist*.

Im Folgenden soll nun versucht werden, die Gestalt des Altars,
seine Funktion und seine Stellung im Geflige der gottesdienst-
lichen Vorgange theologisch zu beschreiben, in der Hoffnung,
daB daraus Anregungen fiir den Architekten, den Plastiker,
vielleicht auch fiir den Maler, an erster Stelle jedenfalls fiir den
Architekten, hervorgehen.

Die Ursprungsgestalt des Altars ist jener Tisch im Ober-
gemach des Hauses in Jerusalem, an welchem Jesus im Kreis
der Zwolf, welche die Gemeinde Seiner Jiinger reprasentierten,
im Anblick des sicheren Todes sein Abschiedsmahl gehalten
hat. Um den Tisch standen in Dreiergruppen die Liegepolster,
in der Mitte der einen Schmalseite lag Er selber, und neben
Ihm, wenn wir das IV. Evangelium beachten (13, 23), auf der
Riickenseite Petrus und auf der Brustseite Johannes. Nach
den Vorschriften des Festmahls hatte der Hausvater sich zu
Beginn des Essens und wieder zu Beginn des Symposions zu
sitzender Haltung aufzurichten und den Lobspruch tber das
Brot und, nach der Sattigung, zu Beginn des Symposions, den
Lobspruch tliber den Becher zu sprechen und beides aus-
zuteilen. Diese konstitutiven Handlungen, die das von Wesen
kultische Mahl der Antike von unserem profan gewordenen
unterscheiden, sind zu bergenden Gestalten fiir die Todes-
hingabe Jesu und damit zu dem geworden, was die Gemeinde
der Jiinger tun sollte, um das neue Erlésungsgedachtnis,
welches das alte Passah abléste, durch die Zeiten hindurch-
zutragen. Die beiden Akte sind spater zusammengezogen und
zu einem einzigen Lob- und Dankgebet, der Eucharistia, und
einer einzigen Austeilung von Brot und Wein vereinigt und
gegen das Sattigungsmahl abgesetzt worden, und es entstand
die reine Sakramentsfeier. Als sie um die Wende des 1. Jahr-
hunderts von der spaten Abendstunde auf die Friihe des Tages
verlegt wurde, verband sie sich mit einem dort bereits vorhan-
denen Wortgottesdienst, und so ist die Form der Feier gewor-
den, die man «Messe» nennt.

Entsprechend der Absetzung des sakramentalen Geschehens
vom Sattigungsmahl hat sich bald auch die Darstellung der
Tischgenossenschaft verandert: man ist aufgestanden und
einige Schritte zuriickgetreten, und nur der Liturge, umgeben
von seinen Mitliturgen, ist am Tische stehengeblieben. DaB3
die Glaubigen von drei Seiten als «circumadstantes» den
Altar umgaben, wahrend auf der vierten Seite der fiir Christus
werkzeuglich handelnde Liturge stand, hat sich jahrhunderte-
lang im Brauch erhalten. Aber auch spater, als die Gemeinde
im geschlossenen Block den Liturgen gegeniiberstand, war
immer noch der Altar die gestalthafte Beziehungsmitte der
Aufstellung; der sakramentale Vorgang war geéffnet gegen
die Gemeinde hin und erklarte die Glaubigen unbeschadet der
Ehrfurchtsdistanz zu Tischgenossen des Herrn.

Diese Aufstellung gab zugleich die Lésung fiir ein Form-
problem, das sich aufdrangen muBte, als die Sakramentsfeier
mit dem Wortgottesdienst verbunden wurde. Denn dem Wort-
gottesdienst entspricht ein Gegeniber von Prasidium und

* Vom Geist der Liturgie, Freiburg 1918, jetzt Herder-Taschenbuch,
Band 2; Von heiligen Zeichen, Mainz 1927, 1960: 141. Ts. Liturgische
Bildung, Rothenfels 1923; Die Sinne und die religiése Erkenntnis,
2. Aufl.,, Wirzburg 1958; Besinnung vor der Feier der heiligen Messe,
Mainz 1939.



186

Gemeinde. Die Versammlung findet mit und vor dem Bischof
und den Presbytern statt. Sein und ihr Sitz ist die Ausgangs-
stelle fiir das anredende Wort des himmlischen Christus,
denn als sein Werkzeug ist der Trager der apostolischen Ver-
kiindigung verstanden. So vertieft sich der Sinn jenes Gegen-
liberstehens; die natiirliche Ordnung der Versammlung ent-
spricht genau dem Vorgang, den sie enthéalt: der gebenden
Verkiindigung und dem aufnehmenden Héren.

Aber die Gestaltung greift weiter, die Kraft der Vorstellung
beginnt den Raum zu erfassen. Das Gewéande iiber dem Pres-
byterium wird als «Ort» des himmlischen Christus inter-
pretiert, als Eintrittsstelle Dessen, der seiner Gemeinde seine
Gegenwart gewahrt. Es ist dann nur ein weiterer Schritt, wenn
in jenen Ort der Epiphanie das Bild des himmlischen Christus
oder sein reprasentierendes Zeichen eingeschrieben wird.
Wo es den Kiinstlern gelang, in der héchsten Anstrengung
ihres bildnerischen Kénnens und in der tiefsten Sammlung
ihres schauenden Glaubens die Erhabenheit und Menschen-
freundlichkeit des himmlischen Herrn auszudriicken, hatte
noch der einfachste Mensch es leicht, mit glaubigen Sinnen
zu sehen und zu lesen, was der Theologe nur mit Worten
sagen kann: daB von Christus dem Herrn her die Versammlung
konstituiert ist, daB Er sie tragt durch seine Gegenwart, da
der prasidierende Bischof nicht auf einem wirklichen Thron
seinen Sitz hat, sondern auf dem FuBschemel des einzigen
Thronenden; daB Er es ist, der im Wort der Propheten, der
Apostel und seines Evangeliums redet, daB Er auch durch
sein Charisma die Homilie des Bischofs erméglicht; daB durch
lhn, den Mittler, die Gebete der Kirche aufgenommen und zu
Gott dem Vater getragen werden.

Sollte nun die Aufstellung der Versammlung in die des Mahles
libergehen, die den Tisch zur Mitte hat und die Bildung des
Ringes um diese Mitte verlangt, so brauchte nur der Bischof
mit den assistierenden Liturgen seinen Platz an der Riickwand
oder in der Apsis zu verlassen und, die Stufen hinunterschrei-
tend, an den Altar zu treten, der wenig tber die Grundflache
des Volksraumes erhoben vor den Stufen des Presbyteriums
stand*.

So blieb, obwohl die Versammlung einen neuen Beziehungs-
punkt gefunden hatte, weiter der Hintergrund und die Aus-
gangsstelle des Geschehens ungemindert wirksam. Hinter
und lGber dem am Altare handelnden Liturgen stand immer
noch das Bild und Zeichen des himmlischen Herrn, es blieb
«lesbar», daB Er selbst es ist, der seiner Kirche das heilige
Mahl bereitet.

Aber auch die theologische Reflexion auf den Geheimnis-
gehalt des sakramentalen Geschehens ist machtig fort-
geschritten, und auch sie hat sich gestalthaft ausgedriickt.
Nach den Worten des Einsetzungsberichtes (Mark. 14, 22f.)
und nach der Erklarung, welche Paulus zum Begriff des «Ge-
dachtnisses» gegeben hat (1. Kor.11,26: Sooft ihr dieses
Mahl haltet, verkiindigt ihr [durch die Feier selbst] den Tod
des Herrn...), stehtin der Mitte der Sakramentsfeier das Ge-
heimnis des siihneschaffenden Messias-Todes. Zudem ist
das Lob- und Dankgebet, das sowohl fiir die heilige Handlung
des Abschiedsmabhls als auch fiir die wiederholende Feier der
Kirche konstitutiv ist, in sich selbst eine Vollzugsgestalt, und
zwar die hochste und reinste, der Hingabe an Gott: das
«Opfer der Lippen», das «Opfer des Lobes» (Hebr.13,15;
1. Petr.2,5). So schlieBt sich beides ineinander: das eucha-
ristische Hochgebet wird zur bergenden Hiille und zum be-
zeugenden Zeichen sowohl fiir das Opfergeheimnis Christi
als auch die Hingabe der feiernden Kirche.

Die Treue gegen Stiftung und Vermachtnis des Herrn verlangt,
daB die primaren Zeichen des Sakraments erhalten bleiben:

* Vgl. die Beschreibung eines Gottesdienstes der Augustinus-Zeit:
F. van der Meer: Augustinus als Seelsorger, Kéln 1953, in dem Ka-
pitel: «Ein Sonntag in Hippo».

der Tisch mit Brot und Wein und die nach dem Vorbild des
Herrn lber dem Brot und dem Wein vollzogene Eucharistia,
mit ihrem Ursprung verklammert durch den Einsetzungs-
bericht, und die Austeilung von Speise und Trank an die
Tischgenossen. Das hindert aber nicht die Entfaltung einer
sekundéren, auf den Gehalt der sakramentalen Handlung hin-
weisenden Symbolik. Birgt das Heilige Mahl das Todesopfer
Christi, dann kann der «Tisch des Herrn» (1. Kor. 10, 21) als
Opferaltar interpretiert werden, und man kann, sofern man die
Grundgestalt nicht zerstért, ihn als solchen gestalten. Wenn
der Liturge Werkzeug Christi ist, Christus aber jener Hohe-
priester, in dessen Amt und Werk alles alttestamentliche
Priestertum zu seinem Ziel und Ende gekommen ist (Hebr. 4,
14-5,10; 7,23-10, 15), kann auch in der Aufstellung, die den
Liturgen auf die Seite der Gemeinde zieht, ein machtiges
Zeichen gesehen werden. Wie immer es zu dieser neuen Auf-
stellung gekommen sein mag — wir vermuten, daB hier das
kosmische Symbol der Ostung sich durchgesetzt hat -, sie
bekundet den Glauben an die Mittlerschaft Christi und stellt
dar, daB «durch Ihn und mit lhm und in Ihm» das Gott verherr-
lichende und die Menschen entsiihnende Opfer vollzogen
wird.

Man konnte sich denken, die neue Form héatte kraft ihrer
einleuchtenden theologischen Aussage sich auf der ganzen
Breite gegentiber der altiiberlieferten durchgesetzt. Das ist
nichtgeschehen; die urspriingliche Aufstellung hat sich neben
der neuen, und zwar an hervorragenden Stellen wie den ro-
mischen Basiliken, immer erhalten und ist im Missale Roma-
num grundsétzlich zugelassen. So kann man sagen, daB die
Formen sich wechselseitig erlautern: die &ltere hat darin ihre
Bedeutung, daB sie die Situation des Abschiedsmahles bei
aller Stilisierung noch klar erkennen |4Bt; die andere aber
weist, ohne die primére Zeichengestalt aufzuheben, auf das
Opfer hin.

Allerdings ist weiter zu bedenken, daB die Darstellung des
Liturgen als des mittlerischen Priesters (kraft der werkzeug-
lichen Teilhabe am Priestertum Christi) und des Herrntisches
als des mittlerischen Altars (der sozusagen die Schwelle des
Hinlibergangs ins Allerheiligste Gottes ist) auch fiir die Ord-
nung im Raum und sogar fiir die Architektur ihre Folgen ge-
habt hat. Der Altar wurde in den Brennpunkt der Apsis und
jedenfalls in die Nahe des riickwértigen Gewandes geriickt
und wurde dort zum Tréger des den Raum abschlieBenden
Bildaufbaus; der Sitz des Bischofs wurde zwischen Altar und
Gemeinde versetzt und fand seinen Platz an der Seitenwand
des Altarraums. Damit war die urspriingliche Aufstellung der
heiligen Versammlung, das Gegeniiber von Prasidium und
Gemeinde, was die lesbare Gestalt betrifft, erheblich ge-
schwécht. Die Situation des Wortgottesdienstes kam nur noch
im Pontifikalamt einigermaBen zum Ausdruck dadurch, daf
die Aktionen nicht vom Altar, sondern vom Sitz des Bischofs
ihren Ausgang nahmen; in der MeBfeier des einfachen Pres-
byters hingegen war der Altar zum einzigen Ort allen Gesche-
hens geworden, was wiederum als ein Gewinn an symbolischer
Konzentration angesehen werden kénnte, zugleich aber eine
weitere Schwachung der Eigengestalt des Wortgottesdienstes
bedeutet.

Aus diesen Uberlegungen ergeben sich einige Anregungen
zur Gestaltung:

1. Man sollte, wie es ja weithin schon geschieht, den Altar an
die Gemeinde heranriicken. Steht dann der Liturge dem Volke
zugewandt, so wird die Tischgenossenschaft erkennbar; steht
er aber auf der Seite des Volkes, dann spricht und handelt er
in die Tiefe und Hohe des hintergriindigen Raumes, der zum
architektonischen Abbild des «nicht mit Hianden gemachten
Allerheiligsten», der Sphare Gottes, wird.

2. Zur Gestalt des Altars ist zu bedenken, daB er als Tisch
des Herrn eigentlich nichts als Brot und Wein zu tragen hat.




187

Das Brot befindet sich allerdings nicht nur auf der Patene des
Liturgen, sondern auch in den flachen Schalen mit den Ho-
stien der Gemeinde, die in der Gabenprozession herangebracht
werden. Fiir die Gerate muB also ausreichender Platz in der
Mitte des Altars sein. Zudem muB links und rechts davon
Platz fiir das ziemlich groBe Missale bleiben. Dafiir geniigt es
aber véllig, wenn die Oberflache eine Breite von 160 cm hat.
Man sollte tGberlegen, ob nicht die Altdre auch in neueren
Kirchen oft unnétig breit und wuchtig gebaut werden, ob nicht
bei solcher Breite ein Eindruck ungeistiger Massigkeit und
eine stérende Betonung der Horizontalen entsteht. Zu fragen
ist, ob nicht die erwiinschte Heraushebung des Altars mit
anderen und lberzeugenderen Darstellungsmitteln zu errei-
chen ware: etwa durch die Kostbarkeit des verwendeten Ma-
terials, die geistige Anmut der Gestalt, vielleicht auch durch
den Baldachin oder das Giberdachende Ziborium und vor allem
durch die Spannung der Architektur auf seinen Standort als
Beziehungspunkt.

Innerhalb der GesamtgroBe spielt sicher auch eine Rolle das
Verhéltnis von Breite, Tiefe und Héhe. Vom Liturgen aus darf
vielleicht gesagt werden, daB eine véllig quadratische Ober-
flachenform als unangenehm empfunden wird, weil sich dann
die Handlung etwas verloren am Rande vollzieht, und daB
andererseits eine gewisse Tiefe, etwa im Verhaltnis 2:3, den
Eindruck einer schmalen Bank verhindert. Was die Héhe des
Altars betrifft, so ergibt sich ein gewisser Spielraum, wenn
man nach altem Beispiel auf der jeweiligen Seite des Liturgen
ein bewegliches Podest vorlegt; man kann dann bis zu 120 cm
gehen, was wiederum der architektonischen Heraushebung
dient. Von der Liturgie herist wohl zu wiinschen, daB der Altar
einerseits von allen Platzen der Kirche ohne Miihe gesehen
werden kann, andererseits aber nicht so hoch gestellt wird,
daB der Eindruck eines Biihnengeschehens entsteht.

Das Kreuz braucht nicht auf dem Altar zu stehen; man hat es
vielerorts zu seiner urspringlichen Gestalt als Vortragekreuz
zurlickgefihrt, das bei groBen Einzligen den Liturgen voran-
getragen und als Zeichen Christi vor dem Altar, jeweils der
Stellung des Liturgen gegentiber, aufgepflanzt wird. Auch die
Leuchter kdnnen in der Linie des Kreuzes oder den Altar halb
umschlieBend auf dem Boden stehen.

Die «kKommunionbank» sollte nicht die Bedeutung des Altars
mindern; sie ist keineswegs der «Tisch des Herrn», sondern
nur die leicht abschlieBende Schranke, an welcher man nieder-
kniet, um von dem einzigen Tisch die heilige Gabe zu emp-
fangen.

3. Was die Aufbewahrung des heiligsten Sakramentes, also
den Ort des Tabernakels, betrifft, so 148t die Gesetzgebung
die Moglichkeit offen, einen zweiten Altar der Kirche zum
Tréager des Tabernakels zu machen, sofern er einen der Wiirde
des Sakraments entsprechenden Aufstellungsort und eine
von Ehrfurcht zeugende, zur Verehrung einladende Ausstat-
tung findet. Eine solche Losung wird in manchen Gebieten
einstweilen noch nicht geduldet werden, aber die Vorstellung
kénnte doch langsam erstarken, da der Sakramentsaltar zur
stillen Anbetung des Herrn einladt, der Hochaltar aber Zeuge
des Geschehens ist, das zuerst erwartet, dann in seiner Ge-
genwartigkeit erfahren und endlich als Voriibergegangenes
erinnert wird. Der Mensch lebt ja in der Zeit, und so gewahrt
sich ihm auch das goéttliche Geheimnis, indem es sich als
Ereignis in die Zeit fligt. Aber es bleibt nicht in der Zeit; es
kommt flr eine Weile und entschwindet wieder, und das
gerade entspricht der Gebundenheit des Menschen an die Zeit.
Wollten wir es versuchen, so wiirden wir erfahren, zu welcher
Kraft das Sakrament kommt, wenn es als Ereignis erkannt und
geliebt wird.

4, Zu bedenken ist gemaB den voraufgegangenen Uberlegun-
gen auch der Ort des «Prasidiums». Auf welcher Seite auch
der Liturge am Altare handelt, er sollte seinen Sitz in der

Der Altar

Mitte des abschlieBenden Gewandes haben. Diese Stelle ist
bei der heute geltenden Ordnung der Liturgie noch nicht von
groBer Bedeutung, sie konnte es aber durchaus werden. Eine
kiinftige Neuordnung, wie sie sich in den Anweisungen fiir
die Feier der Osternacht bereits erkennen 1aBt, konnte mit sich
bringen, daB die Liturgen erst zu Beginn der Sakramentsfeier,
also zur Gabenbereitung, an den Altar treten, wahrend des
Wortgottesdienstes jedoch an ihren Sitzen bleiben. Stehen
diese Sitze an dem Ort, welcher der Idee des Préasidiums ent-
spricht, so kommt die Situation der heiligen Versammlung
voll zum Ausdruck. Wenn dann nach dem Gebet der Fiirbitten,
das den Wortgottesdienst abschlieBt, die Liturgen sich zum
Altar bewegen, dann wird die neue, durch die Sakramentsfeier
beherrschte Situation klar erkennbar hergestellt. Das gilt selbt
fur den Fall, daB der zelebrierende Liturge nun auf die Seite
der Gemeinde tritt.

Wir Heutige haben, belehrt durch die Erfahrungen der letzten
funfzig Jahre, die sich ja nicht auf das Gebiet des Gottes-
dienstes beschranken, ein neues Vertrauen zur Gestalt der
Dinge, zur geistigen Macht des gebauten Raumes, vor allem
aber zur Aussagekraft der im sinnvollen Ablauf sich verwirk-
lichenden Vollzugsgestalten gefaBt. Wir wissen auch, daB
Symbole um so starker sprechen, je elementarer, je weniger
kinstlich, je weniger mit Reflexionen durchsetzt, je naher an
den Vorgangen des geschopflichen Lebens sie sitzen. Darum
legen wir groBeren Wert als friihere Generationen darauf, daB3
die liturgischen Vorgéange sich selber auslegen, also daB ein
vom Glauben erleuchtetes Auge sie «lesen» kann. So meinen
wir auch, daB die Pflege der elementaren Zeichen und die
Wahrung der den Vorgéangen angemessenen Raumordnung
nicht ein Spiel bedeute, sondern ein Ernstnehmen der Leib-
haftigkeit, in welche die Weisheit des Schopfers einen tiefen
Sinn gelegt hat.

Es wird noch weite Wege brauchen, bis die Wendung vom
abstrakten zum konkreten Denken wenigstens dort, wo es um
Zeichen und Gestalten geht, sich auf der ganzen Breite durch-
setzt; aber es darf erwartet werden, daB dieser bedeutsame
ProzeB fortschreitet, wenn sich der Kiinstler zum Theologen
findet und der Theologe dem Kiinstler die «Visionen» ermdg-
licht, die aller Gestaltung vorausgehen, bis endlich der Kiinst-
ler wieder beginnt, selbstéandig durch seine Bildungen die
heilige Wirklichkeit zu verkinden.



	Der Altar

