
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 46 (1959)

Heft: 8: Protestantischer Kirchenbau

Artikel: Zum Bilderzyklus im Fraumünster Zürich

Autor: Hüttinger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Hüttmger zum Bilderzyklus im Fraumünster
Zürich

Im April dieses Jahres hat sich die Kirchenpflege Fraumünster
in Zürich entschlossen, auf das Angebot des jungen Zürcher
Malers Tobias Schiess einzugehen: sie nahm dessen
Passionszyklus von fünfzehn Gemälden als Geschenk an. Zugleich
verfügte die Kirchenpflege die Anbringung der Bilder in der
Fraumünsterkirche; seit Pfingsten 1959 schmücken sie die
südliche und die nördliche Längswand der Seitenschiffe und
die Querwand des südlichen Querschiffes. Der Entschluß der
Kirchenpflege mutet aus verschiedenen Gründen revolutionär
an; ganz allgemein fordert er jedes Gemeindeglied zu einer wie
immer gearteten Stellungnahme heraus; im besonderen aber
ruft er der Äußerung von theologischer und kunsthistorischer
Seite. In der Presse sind denn auch schon kritisch ablehnende,
jedoch auch positiv bejahende Stimmen laut geworden. Im

Folgenden soll die Frage nochmals grundsätzlich, möglichst
sine ira et studio, zur Erörterung kommen, wobei primär die
künstlerischen und kunsthistorischen Prämissen im Vordergrund

zu stehen haben: es handelt sich um die Perspektive,
wie sie sich aus der Sicht eines Kunsthistorikers darbietet.
Das Revolutionäre des Vorgangs wurzelt zunächst im
Umstand, daß in einer Kirche der zürcherisch-reformierten Kirche
Bilder mit religiöser Thematik, freilich nicht einer beliebigen
Thematik, sondern einer der Passion Christi entstammenden,
aufgehängt worden sind. Denn es ist sattsam bekannt, in welch
radikalem Maß Zwingli die Bilder ablehnte. Dabei muß
allerdings in mehrfachem Bezug differenziert werden: Bilderkritik
war seit dem Hochmittelalter im Abendland nichts
Ungewohntes; sie findet sich bei Bernhard von Clairvaux so gut wie
bei den Waldensern, Lollarden, Wiclifiten und Hussiten und,
in sublimierter Form, auch bei manchen Humanisten. Was
sich bei Zwingli am schärfsten enthüllt, war demnach lediglich

die radikalste Ausprägung eines innerhalb des
abendländischen Christentums immer schon wirksamen
Grundverhaltens. Zwingli wendet sich nicht etwa wahllos gegen die
Bilder als solche; er verbietet die BWderverehrung. Der Kunst
an sich eignet für Zwingli die Würde einer «Gottesgabe».
Bildet sie Motive «in Geschichtswyss» ab, «allerlei Hand-
gemäld, Gleichnussen, bei deren bedeuteten Dingen man
nichts sucht, denen man auch kein Ehr beweist», so wäre es
nicht nur unnötig, sondern auch barbarisch, sie entfernen und
vernichten zu wollen. Auch die Glasgemälde in den Kirchen
fallen unter kein Verdikt, da sie ja nicht die Qualität eines
Kultobjektes besitzen. Duldung oder Nichtduldung eines Kunstwerks

hängen wesentlich vom Ort seiner Aufstellung ab; «in
foro», ferner zu Hause, in der Stube, auch am Kirchenäußern
erregen sie kein Mißfallen. Das Kircheninnere aber hat ihnen
strikte verwehrt zu bleiben; hier sind bloß solche «Gestalten»
erlaubt, «die nimmer für Gott und Helfer angenommen werden
mögerfals Geblüm und Löwenköpf, Flügel und dergleichen»,
mit andern Worten: ornamentale Dekoration - sie vermag
«keine Abgötterei zu gebären». Den Vorbehalten des Schaffhauser

Ratsherrn Hans Stockar gegenüber, die Zürcher Kirchen
seien «häßlich» geworden, antwortet Zwingli trocken, dafür
besitze Zürich nunmehr «gar helle Tempel» und die Kirchen
«hübsch wyss» Wände.
Von der zwinglianisch-reformierten Tradition her betrachtet
kann demnach der Schritt der Fraumünster-Kirchenpflege keine
Rechtfertigung finden. Indessen, auch der Bereich des religiös
Dogmatischen, Lehrmäßigen ist der geschichtlichen Wandlung

und Entwicklung unterworfen. Ist daher dieser Schritt als
ein kühner Anlauf auf ein zukunftsträchtiges Feld voll neuer
Möglichkeiten für eine reformierte kirchliche Kunst zu
begrüßen? Oder bietet er sich in anderer Gestalt dar, wenn man
ihn von den Vorstellungen des Luthertums her anvisiert? Das
scheint tatsächlich der Fall zu sein. Luther nämlich ist, aus
Antrieben heraus, die hier nicht zur Diskussion stehen, nachdem

er anfänglich mit Zwingli übereinstimmte, zu einer
abweichenden Beurteilung der Bilderfrage gekommen. Ihm sind

die Bilder am Ende nur ein Adiaphoron, weder gut noch böse.
Das alttestamentliche Bilderverbot ist für die Christen nicht
mehr gültig; es erweist sich als «eine zeitliche Ceremonia».
Selbstverständlich vermag das Bild keine Heilsnotwendigkeit
zu reklamieren, aber Luther sieht, unpuristisch, Wort und Bild
in naher Verwandtschaft; ihm ist der Gedanke unerträglich,
daß das religiöse Leben auf alle Anschauung zu verzichten
habe.
Luthers Entscheidung ist die Ursache dafür, daß bis zum
heutigen Tag eine große Zahl gotischer Altäre in lutherischen
Kirchen vorhanden ist. Noch zu Lebzeiten Luthers, und von
ihm gefördert, entfaltete sich eine spezifisch lutherische Kunst
mit einer unverwechselbaren Ikonographie; es genügt, in dem

Zusammenhang an die Werke der Cranach-Schule zu erinnern.
Ob es sich um Predigtbilder, Kreuzesallegorien handelt, um
Holzschnitte oder Miniaturmalerei, in Flugschriften, Gesangbüchern

und Bibeldrucken - immer tragen diese Werke, im
Unterschied zum katholischen Kirchenbild, einen in erster
Linie verstandesmäßig zu erfassenden, allegorisch lehrhaften
Charakter. In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts erreicht
die «Bilderfreundlichkeit» des deutschen Protestantismus
einen Höhepunkt. Der Kirchenraum, wie zum Beispiel in

Insterburg (Ostpreußen) oder in Jauer (Schlesien), jedoch
auch in manchen kleineren Dorfkirchen, bietet sich jetzt nicht
nur in seiner Gesamtheit als farbig dar, sondern er ist mit einer
sprießenden Fülle von Bildern geschmückt.
Wenn auch im 18. Jahrhundert die Aufklärung eine zum Teil
ausschließlich auf das gesprochene Wort zurückgreifende
«Reaktion» zeitigte, so blieben diese radikalen Strömungen im
Luthertum durchaus episodisch; zumal in der Gegenwart
machen sich überall Tendenzen bemerkbar, die es sich zum
Ziele setzen, an die bilderfreundlichste lutherische Überlieferung

anzuknüpfen. Die Kunst ist zwar im Luthertum zu keinem

Zeitpunkt je als sakral dingliche, magische Wesenheit, als
«Heiltum», verstanden worden - diese ihre ursprüngliche
mittelalterliche Wirkweise hat sie ja auch, abgesehen natürlich
von dem an keine Zeit gebundenen volkstümlichen
Aberglauben, im neuzeitlichen Katholizismus zugunsten von
ästhetisch psychologischen Momenten längst verloren - aber
als «lehrhaftes» Element spielte und spielt sie im Luthertum
eine nicht unbeträchtliche Rolle.

Aus dem Voranstehenden wird vielleicht klar, daß der
Entschluß der Fraumünster-Kirchenpflege im Hinblick auf den

Zwinglianismus neu und revolutionär ist, nicht aber im
Hinblick auf das Luthertum. Er darf daher mit Fug und Recht als -
bewußter oder unbewußter - Ansatz oder Versuch einer
«Lutherisierung» der Zürcher Landeskirche im Sektor der
Kunst bezeichnet werden. Über den theologischen Aspekt
dieses Versuches, der kargen und schmucklosen - läßt man
Gesang und Orgelspiel außer Acht -, fast gänzlich auf die

Wortverkündigung ausgerichteten reformierten Religionsübung

die «Sprache der Bilder» zu neuem Leben zu erwecken,
steht uns kein Urteil zu. Wohl aber hat sich jetzt die Aufmerksamkeit

der Sache selber, den Bildern von Tobias Schiess,
zuzuwenden und sodann der Art ihrer Präsentierung im Kirchen-
innern.
Die fünfzehn Bilder haben, wie gesagt, die Passion Christi zum
Gegenstand, und zwar betreffen sie die folgenden Szenen:
1. «Jesus vor Pilatus»; 2. «Jesus nimmt das Kreuz auf sich»;
3. «Kreuztragung I»; 4. «Jesus und Maria»; 5. «Simon von
Kyrene»; 6. «Maria Kleophas»; 7. «Kreuztragung II»; 8. «Die
Töchter Jerusalems»; 9. «Kreuztragung 111»; 10. «Auf daß die
Schrift erfüllet werde»; 11. «Jesus wird ans Kreuz geheftet»;
12. «Christus am Kreuz»; 13. «Die Kreuzabnahme»; 14. «Die
Grablegung»; 15. «Die Auferstehung». Was sofort befremdet,
ist der Umstand, daß die Passion in einer Weise in Phasen

zerlegt erscheint, die in der gesamten Überlieferung der
abendländisch-christlichen Kunst nichts Vergleichbares hat



309

\ V F

i
¦¦¦Xi'.

m

Tobias Schiess, Christus vor Pilatus
Jesus devant Pilate
Christ before Pilate

Tobias Schiess, Die Töchter Jerusalems
Les filles de Jerusalem
The Daughters of Jerusalem

Photos: Walter Dräyer, Zürich

•1 f l
C

ft«3

\ i

ifTyf;

und keine Stützung findet. Die zweite, vierte, fünfte, sechste,
achte und zehnte Szene sind vom Künstler sujektiv zufällig
dem Passionstext, wie er in den drei Evangelien vorliegt,
abgewonnen worden, und auch das Faktum der (vermutlich mit
der Absicht auf Intensivierung des Geschehens durchgeführten)

dreimaligen Darstellung der Kreuztragung wirkt nicht
überzeugend. Denn nichts ist im Bereich der christlichen
kirchlichen Kunst so heikel wie die Ikonographie; ikonogra-
phische Neuschöpfungen - und um solche handelt es sich zum
Teil bei Schiess -, sollen sie allgemeine Gültigkeit beanspruchen,

haben sich nie in der Sphäre privaten Gutdünkens
gebildet, sondern sie sind noch immer der Ausdruck geschichtlicher

Notwendigkeit gewesen und immer das Resultat einer

religiös kultischen Wandlung; ihr Niederschlag in
künstlerische Sichtbarkeit erfolgte oft im innigsten Wechselspiel
und in Zusammenarbeit von Theologen, religiösen
Schriftstellern, Exegeten einerseits, den Künstlern andrerseits. Es ist
hier nicht der Ort, länger bei diesem fundamentalen
Sachverhalt zu verweilen; es sei lediglich beiläufig auf die

Entstehungsgeschichte von so typischen Andachtsbildern wie
der Pietä oder des «Schmerzensmannes» verwiesen. Hinter
einem Teil der von Tobias Schiess willkürlich aufgegriffenen
und vergegenwärtigten Szenen aber steht keine durch die Zeit
auch nur im geringsten legitimierte geistige, allgemeingültige
Instanz.
Der Drang, auf ikonographischem Gebiet «neuschöpferisch»,
«originell» sein zu wollen, wirkt sich um so seltsamer aus, als

der Stil, dessen sich der Maler bedient, extrem «historisiert».
Die Vorbilder nämlich, von denen Schiess sich formal-künstlerisch

leiten ließ, sind leicht zu nennen. Summarisch gesprochen,

handelt es sich um eine Malerei, die sich als später
Reflex des (deutschen) Expressionismus, bereichert um aus
dem italienischen Neorealismus bezogene Erfahrungen, zu

erkennen gibt. Eine düstere, pathetische Stimmung waltet in

allen Bildern, und ihr anschauliches Medium ist eine Farbigkeit,

die Schwarz, Grau, Braun bevorzugt und die durchsetzt
ist von schrillen und heftigen Akzenten: Rot, Weiß, Gelb,
namentlich jeweils an den Figuren, den Hauptakteuren des

Bildgeschehens. Die Figuren selber, in ihrer Stilisierung auf

Ausdruck und Bewegtheit, sind nur notdürftig einer individuell

persönlichen Sprache eingeschmolzen; beständig
verweisen sie auf «Wahlverwandtschaften», für die die Kunst
zumal von Grünewald und Greco herzuhalten hat.

Das Bild «Die Töchter Jerusalems» bezieht sich auf Lukas 23,

28: «Jesus aber wandte sich um zu ihnen und sprach: Ihr
Töchter von Jerusalem, weinet nicht über mich, sondern
weinet über euch selbst und über eure Kinder.» Was macht

nun Schiess aus dieser Schriftquelle? Er zeigt ganz links im

Vordergrund die Halbfiguren von drei Frauen, die durch

Kopftücher und den Zuschnitt der Gesichtsproportionen
äußerlich dem Habitus der Madonnenikonographie Grecos

angenähert sind. Christus selber erscheint überhaupt nichteine

subjektive Lizenz wiederum, die für «alte» christliche
Kunst schlechtwegs unvollziehbar wäre und die denn auch
dem Bild letztlich den religiös «christlichen» Gehalt raubt: es

handelt sich um eine wirkungsvoll orchestrierte nächtliche,
«apokalyptische» mondbeschienene Landschaft.
Die religiöse Gestaltenwelt von Schiess scheint, vom
optischformalen Tatbestand her beurteilt, primär konzipiert aus dem

Erlebnis vordergründig sinnlicher Phänomene. Erst nachträglich

dann ist diese Schicht mit der geglaubten Wirklichkeit
«Christus», «Passion» in Verbindung gebracht, ihr als

Erscheinungsträger gleichsam appliziert. Am deutlichsten
vielleicht verweist auf diesen Zwiespalt die «Auferstehung». Die

Evangelien schweigen über den Auferstehungsvorgang. Die
Berichte über die späteren Erscheinungen Christi sehen die

Auferstehung als wunderbare Rückkehr des Verklärten auf die
Erde. Dieses Motiv und der Aufstieg zum Himmel bestimmten



310

schließlich durch Jahrhunderte die Vorstellung der Künstler
von der Auterstehung. Schiess ergreift die letztere Möglichkeit,

die er wiederum über Grünewald und Greco aufnimmt,
das heißt: er setzt Auferstehung und Verklärung als Ausdruck
des Wunderbaren in eins. Aber wie er das tut, das ist formal
künstlerisch ganz einfach nicht bewältigt: die Lichtzone, die
Christus als Glorie einhüllt, bricht aus dem Bildganzen heraus,
und die Stimmung ist von unerträglicher, rhetorischer Lautheit.
Was nützt der Drang nach noch so gut gemeinter «Pneumati-
sierung», wenn als anschauliches Resultat am Ende das
Geschehnis künstlerisch ein schemenhaftes bleibt und «Geist»
dann so viel wie «Gespenst» bedeutet?
Die Darstellungen Christi in der Geschichte der abendländischen

Kunst schwingen um die Pole, die durch die beiden
folgenden Bibelworte festgelegt sind: «Er hatte keine Gestalt
noch Schöne» (Jes. 53, 2), und «Du bist der Schönste unter
den Menschenkindern» (Ps. 45, 3). Schiess hat sich für keine
wirklich eindeutige Interpretation entscheiden können. Sein
«Christusbild», wenn die Bezeichnung nicht schon zu hoch
gegriffen ist, ermangelt einer zwingenden künstlerischen
Formulierung: immer wiedersiehtman eineäußerlich pathetisierte,
ins Hektische gesteigerte und verquälte menschliche Gestalt,
die attributiv, durch Dornenkrone und Kreuz beispielsweise,
als Christus gekennzeichnet ist, die aber nicht als Ausfluß
eines Nicht-anders-Könnens existiert, wie es zum Beispiel der
«Christus humilitatis» von Rembrandt tut.
Die Anbringung der Bilder endlich enthält, für sich genommen,
unberührt von der Qualität oder Nichtqualität der Bilder, eine
quälende Problematik. In konkreten aktuellen Bezug auf die
versammelte Gemeinde können die Bilder, die übrigens nicht
einmal in logischer Erzählfolge aufgereihtsind, höchstens dann
geraten, wenn von der Kanzel herab die Passion Christi im
Wort verkündet wird. Sonst jedoch bilden sie lediglich eine vag
religiöse, stimmungsmäßige, zudem in schlechtem Licht
dargebotene Folie, eine Kulisse, ein Requisit des Kirchenraums.
Ein noch so belangsloses Altarbild in einer katholischen Kirche
oder Kapelle lebt aus dem außerkünstlerischen, aber kultisch
gerechtfertigten Bezug, den es zum Altar des Heiligen,
welchem es gestiftet ist, innehält. Prononciert gesagt, verleihen
die Bilder dem Innern des Fraumünsters das Aussehen einer
Bildergalerie. Das kennt man aus Sakristeien katholischer
Kirchen, das kennt man auch aus reformierten Kirchen in
Deutschland und Holland; aber hier erfolgte die «Ablagerung»
sozusagen organisch, aus Anlaß bestimmter historischer
Vorkommnisse.

Man verstehe uns recht: Aus all dem machen wir nicht dem
Künstler persönlich und der Kirchenpflege als solcher einen
Vorwurf. Beider Vorhaben mußte, konsequent bedacht,
zwangsläufig scheitern. Es ist in diesem Zusammenhang
aufschlußreich, daß in der Mitteilung der Kirchenpflege an die
Presse davon die Rede war, daß sich im Künstler eine tiefe
Wendung zum Zentrum der Bibel vollzogen habe. Nichts
berechtigt auch nur zum geringsten Zweifel an dieser einer
Bekehrung gleichkommenden Wendung. Wohl aber muß mit
allem Nachdruck betont werden, daß persönliche Frömmigkeit
noch niemals die Gewähr geboten hat für die Entstehung eines
Kunstwerks. Man weiß, daß beispielsweise die deutschen
Nazarener das Abendmahl einnahmen, bevor sie an die Staffelei

traten, und daß sie auch sonst «religiösen Erlebnissen»
und Empfindungen offen standen; ihre Bilder indessen sind
trotzdem keine bedeutenden Kunstwerke geworden. Die so oft
bemühte Berufung auf das «Erlebnis», auf die individuell
persönliche Erlebnisintensität eines Künstlers ist nirgends so
fragwürdig und fehl am Platz wie auf dem Gebiet der religiösen,
christlichen Kunst. Denn die kunstbildende Potenz der christlichen

Religion, der Religion überhaupt, kann nicht als Funktion

des religiösen Verhaltens des Einzelnen verstanden werden.

Vielmehr fließen die künstlerischen Impulse (nicht die

ethischen Möglichkeiten) des Christentums allein aus dem
Mythischen. Wie es Herbert von Einem einmal formuliert hat:
«Nicht insofern Religion individuelles Tun, sondern insofern
sie überindividuelle Weltdeutung ist, wirkt sie sich auf die
Kunst schöpferisch aus.» Die ursprüngliche funktionelle Einheit

von Mythos und Kunst, von Religion und Kunst, die sich
in den reformierten Kirchen schon längst sehr stark gelockert
hatte - was letztlich der Grund ist, daß es bei weitem keine der
katholischen bildenden Kunst vergleichbare protestantische
bildende Kunst gibt -, diese Einheit also zerbrach spätestens
am Ende des 18. Jahrhunderts unwiderruflich. Der Siegeslauf
der modernen Naturwissenschaften, des kausalen «vernünftigen»

Denkens, zog, von der Ebene des Kunsthistorikers aus
betrachtet, auch die christliche Gottesvorstellung in Mitleidenschaft:

die Gottheit erfuhr eine Entrückung in die absolute
Unanschaubarkeit. Wenn Christus und die christlichen
«Gottesgestalten» im 19. Jahrhundert überhaupt dargestellt wurden,

waren sie nur noch Symbol, Gefäß subjektiver Hoffnungen
und Wünsche, nicht mehr mythisch gegenständliches,
faktisches Ereignis. Der Kunst des 19. und des 20. Jahrhunderts
würden keine grundsätzlich wesensbestimmenden Züge fehlen,

wenn es diese «religiösen» Werke nicht gäbe: sie waren
und sind bestenfalls das Produkt subjektiver Notwendigkeit für
die einzelnen Künstler, keineswegs jedoch das Resultat
objektiver Nötigung (Schrade). Christus und mit ihm die gesamte
christliche Gestaltenwelt ist künstlerisch undarstellbar geworden:

seit dem 19. Jahrhundert existiert keine «Bildgeschichte»
Christi mehr als wahrhaft relevantes künstlerisches Ereignis -

.daran ändert auch die Tatsache nichts, daß es ausnahmsweise
;zum Beispiel bei Rouault, Barlach, Nolde «packende persönliche

Formulierungen» gibt. Die Kunstgeschichte hat aus
diesem geschichtlich gegebenen Sachverhalt bereits die
Folgerungen gezogen; am klarsten Wolfgang Schöne, auf den
wir uns hier berufen können, nicht aber die Theologie, was
um so merkwürdiger berührt, als gerade die protestantische
Theologie sich theoretisch, denkerisch um Standortbestimmungen

und Definitionen des Phänomens «christliche Kunst»
und um die Frage des Schönen in theologischer Sicht bemüht
hat; wir nennen hier wahllos die Namen E. Buess, H. van Oyen
und H. von Soden. Doch auf dem Feld der praktischen
Kunstausübung haben derartige Bemühungen leider keine Wirkung
gezeitigt - das beweist ein Blick auf die landläufige christliche
Kunst von heute, ob sie nun katholisch oder reformiert ist, in

oftmals erschreckendem Maß.
Zum Schluß mögen die folgenden Sätze von Schöne die Situation

umreißen: «Der Kunst ist eine Schuld daran, daß sie keine
christlichen Gottesgestalten mehr zu formen vermag, schon
deshalb nicht zuzuschreiben, weil es überhaupt falsch ist, in
solchen Zusammenhängen von Schuld zu sprechen. Zweifellos

besteht zwischen den neuen Gehalten der Kunst und der
Tatsache, daß Gott künstlerisch undarstellbar geworden ist,
ein Zirkelverhältnis. Aber daraus darf weder von Seiten der
Theologie geschlossen werden, daß die neuen Gehalte der
Kunst negativer Art seien, noch von seifen der
Kunstgeschichtswissenschaft, daß Gott tot sei. Die Tatsache jedoch,
daß er undarstellbar geworden ist, sollte nicht nur erkannt,
sondern auch anerkannt werden, damit die positive Möglichkeit

ergriffen werden kann, welche für das Verhältnis des
heutigen Menschen zu Gott in der neuen Unsichtbarkeit Gottes
bereitgestellt ist.» Daß in dem Umkreis der positiven Möglichkeiten

im Bereich der christlichen - und auch der reformierten -
Kunst angesichts der Lage die sogenannte «abstrakte» Kunst
eine grundsätzliche und kapitale Chance besitzt, sei hier bloß
am Rande und mit dem einen Hinweis auf eine so bedeutende
Erscheinung wie Manessier vermerkt: Hier stellt sich das
Problem «Christliche Kunst - heute» in ganz neuer, von der
Tradition unbelasteter Weise. Darüber abzuhandeln aber wäre
ein Ding für sich.


	Zum Bilderzyklus im Fraumünster Zürich

