
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 46 (1959)

Heft: 8: Protestantischer Kirchenbau

Artikel: Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

Autor: Barth, Karl / Locher, Gottfried / Tanner, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


271 Rundfrage über den
protestantischen Kirchenbau

mm

Max Hunziker

Das WERK hat eine Reihe von schweizerischen Theologen
verschiedener Richtungen um ihre Stellungnahme zu den Fragen
des protestantischen Kirchenbaus und der Kunst in der Kirche
gebeten. Die Redaktion dankt den Verfassern für ihre spontane
und ernsthafte Mitarbeit und hofft, mit der Publikation der
Antworten eine fruchtbare Diskussion zwischen Theologen und
Architekten anbahnen zu können.
Der Anfrage an die Theologen wurde ein kleiner Fragebogen
beigelegt, wobei es den Verfassern freigestellt war, auf diese Fragen

einzugehen oder die Probleme von anderer Seite her anzugreifen.
Da sich einzelne Beiträge auf diese Fragebogen beziehen, geben
wir dessen Text im Nachfolgenden wieder. Die Redaktion

Die Rundfrage:
Im protestantischen Kirchenbau hat sich in den letzten Jahren
weitgehend das Zentralraumprinzip durchgesetzt. Ist dies richtig,
und sind die damit gemachten Erfahrungen positiv
Im Zentralraum kommt der Anordnung und Gestaltung von
Kanzel und Abendmahlstisch noch stärkere räumliche Bedeutung
zu. Verbindliche Richtlinien über die Gestaltung dieser Partie
bestehen aber noch nicht. Soll der Abendmahlstisch im optischen
Zentrum stehen Soll der Tisch fest und aus Stein oder beweglich
und darum aus Holz sein Wie soll die Kanzel angeordnet sein:
seitlich?, axial hinter dem Abendmahlstisch? Kann auf eine
Kanzel verzichtet und die Predigt am Abendmahlstisch gehalten
werden Wo soll der Taufstein stehen Kann am Abendmahlstisch

getauft werden
Im Gegensatz zu früheren Zeiten wird heute gefordert, daß die

Orgel und der Platz des Kirchenchors nicht im Blickfeld der
Gemeinde liegen sollen. Ist dies richtig, oder sollte eine stärkere

liturgische Betonung von Orgelspiel und Chorgesang auch ihren
architektonischen Ausdruck finden
Welches ist der Platz der christlichen Symbolik und der bildenden
Kunst im protestantischen Kirchenraum? Gibt es Zonen -
Blickzentrum, Kanzelpartie, Seitenwände, Fenster, Eingangspartie,

Vorplatz -, in denen symbolische und bildliche Darstellungen

erlaubt sind, und solche, von denen sie ferngehalten
werden sollen

Gibt es eine solche Abstufung in den Gattungen: Skulptur,
Wandmalerei, Wandteppiche, Glasgemälde, Reliefs an
Abendmahlstisch, Kanzel, Taufstein
Läßt sich eine Ikonographie reformierter Kirchenkunst entwik-
keln? Wo darf das Kreuzsymbol verwendet werden? Welche
anderen Symbole (Fisch, Dornenkrone, Christusmonogramm usw.)
sind zu verwenden? Welche Möglichkeiten und welche

Beschränkungen bestehen in bezug auf figürliche Darstellungen
Wo kann sich der Künstler in solchen Fragen Rat holen

Prof. Dr. Karl Barth, Basel

Zum Problem des protestantischen
Kirchenbaus

Auf die mir vom WERK unter dem Titel «Probleme des
protestantischen Kirchenbausn gestellten Fragen antworte ich wie

folgt:
1. Das «Zentralraumprinzip» halte ich, weil es die Bestimmung
des Kirchengebäudes als Ort der zur Verkündigung des
Wortes Gottes und zum Gebet versammelten Gemeinde
sichtbar macht, für richtig. Ich hoffe, daß es sich fernerhin
durchsetzen wird.
2. Die ideale Lösung des Problems der Gestaltung der Mitte
jenes Raumes sehe ich in der Aufstellung eines markanten,
aber von einem «Altar» deutlich unterschiedenen hölzernen
und leicht erhöhten Tisches. Er hätte - dazu mit einem beweglichen

Pultaufsatz zu versehen - zugleich als Predigtstätte und
als Abendmahlstisch und an Stelle eines «Taufsteins» zu
dienen.
(Die Trennung von «Kanzel», Abendmahlstisch und «Taufstein»

kann in jeder denkbaren Variation ihrer Anordnung nur
zerstreuen und verwirren, wie sie denn auch theologisch nicht
zu begründen ist.)
3. Orgel und Kirchenchor gehören als mehr oder weniger
willkommenes, aber grundsätzlich auch entbehrliches Beiwerk
nicht in den Blickpunkt der versammelten Gemeinde.
4. Bildliche und symbolische Darstellungen sind an keiner
Stelle des protestantischen Kirchenraums am Platze.

(Auch sie können nur zerstreuen und verwirren. Der Wirklichkeit

der Person und des Werkes Jesu Christi kann nur die in

Gebet, Predigt, Taufe und Abendmahl und also im «Gottesdienst»

im engeren Sinn des Begriffs, dann aber und vor allem
die im Leben handelnde Gemeinde selbst entsprechen: kein
Bild und kein Symbol!)
Gestalt, Maß und Farbe der Türen, Wände und Fenster sowie
der Bestuhlung des kirchlichen Raumes sollen und können in
ihrer Sachlichkeit gerade ohne jene fremden Zutaten der
Konzentration der am Gottesdienst Teilnehmenden - ihrer
Ausrichtung auf die sie vereinigende Botschaft und Anbetung

- dienlich und insofern «würdig» und «schön» sein.

Prof. Dr. Gottfried W. Locher, Bern

Aufgaben des modernen evangelischen
Kirchenbaus

1. Die evangelische Kirche ist ein Versammlungsraum. Er muß
das Gefühl der Zusammengehörigkeit fördern.
Bis zur Reformation war das Chor als der Ort der Gegenwart
Gottes im sakramentalen Geschehen das gegebene optische
und architektonische Ziel. Die Gemeinde im Schiff mußte das
amtlich-sakramentale Handeln des Priesters am Altar sehen
können. Die römisch-katholische Kirche ist notwendig eine
Seh-Kirche.



272

Nach reformatorischem Glauben ist die Gegenwart des Herrn
der gesamten in seinem Namen versammelten Gemeinde und

ihrer Verkündigung verheißen; sodann-auf Grund dieser
Verkündigung - den beiden Sakramenten der Taufe und des
Abendmahls. Es ergibt sich für die bauliche Gestaltung: die
Kirche ist eine Rede- und Hör-Kirche. Genauer: sie ist erstens
ein Versammlungsraum, zweitens ein Predigtraum und drittens
ein Raum, in dem getauft und Abendmahl gefeiert wird. Diese
Funktionen des Raums bilden die natürliche Aufgabe des

Architekten; was ihnen dient, wird den hier echten
Sakralcharakter mit sich bringen. Helle, freundliche Räume lassen
mich dem Nächsten begegnen, während alles Halbdunkel dem

Gemeindemäßigen widerspricht.
Diese Dinge sind der Reformationsbewegung spontan zum
Bewußtsein gekommen; sie waren es noch dem 18. Jahrhundert,

wie zahlreiche Bauten und Renovationen jener Tage
beweisen. Aber da weitaus die meisten evangelischen Kirchen
aus dem Mittelalter übernommen wurden, hat eine vierhundertjährige

Gewöhnung in den meisten Kirchgenossen die
Vorstellung erweckt, eine rechte Kirche müsse einen Chor aufweisen.

Doch stellt uns heute die Vermehrung und Bewegung
der Bevölkerung plötzlich vor die Notwendigkeit zahlreicher
Neubauten und damit vor die Pflicht der Besinnung auf
unser eigentliches Erbe und seine Verarbeitung für eine
gewandelte Zeit.
2. Der Zentralbau scheint mir nicht die einzige, aber eine sehr
gute Form zu bieten, eine gottesdienstliche Versammlung zu

beherbergen. Ins Gewicht fällt auch hier die sinngemäße innere
Anordnung: die Möglichkeit, daß Gottesdienstbesucher
einander ins Gesicht sehen, sollte nicht länger mit allen Mitteln
vermieden werden! Zur Kanzel muß von jedem Platz aus ein
Gefühl der Nähe bestehen; die Tatsache, von dorther angeredet

zu werden, muß dem Raum entsprechen. Die Aufstellung
des Taufsteins sollte der Gemeinde die Anteilnahme in

Augenverbindung wahren. Der Abendmahlstisch gehört nicht ins
optische Zentrum, wohl aber in die Mitte des Raums und soll
nicht die Vorstellung eines Schalters, an dem man abgefertigt
wird, wecken, sondern eines Familientischs, an den man gern
herantritt. Den Idealfall verwirklichen die Brüdergemeine und
viele Kirchen calvinischer Tradition in Holland und Schottland,
die im Kirchenraum - und in der Liturgie - Platz für einen großen

Tisch schaffen, an dem die Gemeinde nacheinander in

Gruppen von dreißig oder fünfzig Personen zusitzt.
Orgelspiel und Chorgesang haben als Lebensäußerung der
versammelten Gemeinde ihren Platz in der Kirche und müssen
keineswegs schamvoll versteckt werden. Freilich sind alle
Anklänge an Konzertsäle zu vermeiden; so mag zum Beispiel der
Kirchenchor von Sitzplätzen umgeben sein.
3. Die Atmosphäre des evangelischen Gottesdienstes muß

bestimmt und getragen sein von der lebendigen Verkündigung
und von lebendigen Menschen, an die und durch die diese
Verkündigung ergeht, denn der Gegenwart ihres lebendigen Herrn
soll die Gemeinde gewiß werden. Es dürften nicht die Verzierung,

sondern der Stil, die ruhigen Linien und die Proportionen
des Hauses sein, in denen die Architektur durch Schaffung
einer Stimmung feierlich-freudigen Zusammenkommens jenem
Geschehen Hilfe und Ausdruck zu verleihen vermag. Ob die
traditionellen kirchlichen Symbole, einst sicherlich von hoher

psychologischer Kraft, heute einer entsprechenden Besinnung
wirklich förderlich sind, ist zweifelhaft; ihre Anwendung hat
immer etwas Künstliches. Oder will man ernstlich behaupten,
ein Markuslöwe oder Lukasstier entsprächen dem Glaubensleben

unserer Gemeinden? Vom Unheil der Abstumpfung durch
die Inflation verzierender und verzierter Kreuze gar nicht zu
reden! Man lasse hier getrost Vergangenes vergangen sein;
vielleicht werden dann unserer Generation neue, unmittelbare
Zeichen geschenkt, geboren aus der ehrlichen künstlerischen
Verantwortung unserer Zeit.

Die religiöse Inbrunst, mit der unsere Gemeinden an gute,
besonders aber an kitschige Bilder in ihren Kirchenräumen fixiert
sind, beweist, daß die reformatorische Warnung noch nichts
von ihrer Gültigkeit verloren hat: sie stehen dem gepredigten
Wort und seiner jeweiligen aktuellen Wandlung im Weg. Man
kann in einer Kirche eben nicht einmal das tun, was jeder
aufmerksame Lehrer in seinem Schulzimmer vornimmt: die Bilder
von Zeit zu Zeit auswechseln. Um so eifriger muß die Gemeinde

sich der Pflicht bewußt bleiben, dem bildenden Künstler
anderwärts die Möglichkeit zu geben, sich mit seinem Beitrag
an ihrem gottesdienstlichen Leben zu beteiligen. Der evangelische

Gottesdienst ist nicht auf den Kirchenraum beschränkt,
und den sonntäglichen Besucher nicht nur in einen gefälligen
Raum einzuladen, sondern ihn ebenfalls ermutigt in seinen

gottesdienstlichen Werktag zu entlassen, ist nicht die geringste
Aufgabe des Kirchenarchitekten: nicht nur dem Heiligtum,
sondern auch dem Ausgang, dem Vorhof, der Umgebung möge
er alle Sorgfalt zuwenden. Wenn sie reizen zum verweilenden
Gespräch, hat er viel für den Aufbau der Gemeinde geleistet.

Pfr. Werner Tanner, St. Gallen

Der Sinn von Schiff und Chor

«Im protestantischen Kirchenbau hat sich in den letzten Jahren
weitgehend das Zentralraumprinzip durchgesetzt. Ist das
richtig?» lese ich in dem mir vorgelegten Fragebogen.
Wenn sich der Zentralraum, unter dem die sich mehr oder
weniger dem Kreise nähernde, zum Beispiel achteckige
Grundrißform mit vollkommenem Einbezug von Kanzel, Taufstein

und Abendmahlstisch in den Einheitsraum gemeint ist,
als eine mögliche Lösung versteht, habe ich nichts einzuwenden.

Wenn darunter die Lösung verstanden sein sollte, müßte
ich widersprechen. Den evangelischen Kirchenbau gibt es

nicht; aber es gibt bessere und weniger gute Lösungen.
Der Vorzug des «Zentralraumes», der besonders von Zürich
gefördert wird (im Unterschied zu Bern), ist die starke Betonung

des Gemeinschaftscharakters des Gemeindegottesdienstes.

Das ist aber längst nicht die ganze Charakterisierung
der Gemeinde und ihres Gottesdienstes.
Neutestamentlich gesehen und nicht einfach an einem
«protestantischen Prinzip» gemessen, kommt die Verkündigung
wohl aus der Gemeinde, doch so, daß sie ihr zugleich
gegenübersteht. Denn das Wort kommt durch die Offenbarung
Gottes in Christus von außen und oben zur Gemeinde. So
haben Kanzel und Abendmahlstisch ihren Platz sowohl in
der Gemeinde als der Gemeinde gegenüber. Die spannungsvolle

Einheit beider Gesichtspunkte darf nicht preisgegeben
werden zugunsten eines eingleisigen Prinzips. Das wäre eine
sektenhafte Verengerung der neutestamentlichen Fülle der
Gesichtspunkte.
Dazu kommt ein Weiteres: Der Zentralbau spricht eindrücklich

von der Familiarität der Gemeinde. Man ist aber da zu
ausschließlich im Jetzt und Hier, zu eindeutig «en famille».
Die neutestamentlich orientierte Gemeinde hat noch eine
andere Dimension: die Ausrichtung auf das übergeordnete
Haupt Christus und auf sein kommendes Reich. Beide

Gesichtspunkte bringt die traditionelle Kirche mit Schiff und Chor
mit großartiger Kraft zum Ausdruck; denn ihr eignet ein Zug
nach vorne, der dem Zentralbau abgeht und der sich auch
durch die Vertikale nicht voll ersetzen läßt.

Das Schiff ist Hinweis auf den Leib Christi, die Gemeinde; das

(etwas erhöhte, oft auch heller gestaltete, in den alten Kirchen

gegen Osten liegende) Chor ist Hinweis auf das Haupt Christus,

von dem die Kirche Licht und Weisung empfängt.
Das Schiff ist Sinnbild dieser Welt (dieses Äons), das Chor
Symbol des neuen, kommenden Äons, des Himmelreiches.



273 Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

Schiff und Chor bilden eine Einheit, aber nicht eine schematische,

mathematische, prinzipielle, spannungslose, tote, sondern

eine spannungsvolle, polare, lebendige, menschliche. Es

ist ein Raum, aber nicht als ungegliederte Einheitsmasse, sondern

als gegliederter Raumkörper, entsprechend unserm
Leibe und der christlichen Gemeinde.
Das Chor versteht sich somit nicht einfach von der
römischen Messe, sondern vom Wesen und von der ganzen
Ausrichtung der neutestamentlichen Gemeinde her. Im übrigen
brauchen wir wohl als Kirche des allgemeinen Priestertums
in christlicher Freiheit eine gewisse bauliche Ähnlichkeit
mit der andern Kirche weder krampfhaft zu suchen noch
krampfhaft zu fliehen, besonders nachdem die Katholiken in
letzter Zeit hinsichtlich Einfachheit der Kirche und vor allem
durch die Entfernung des Altares von der Stirnwand und
durch dessen Einbezug in die Gemeinde uns näher gekommen

sind.
Der Chorraum als Ort des Abendmahlstisches strahlt überdies

stärkste Gemeinschaft aus und vermeidet ferner die
Konfrontation mit einer starren Breitwand.
Die Kanzel, niemals in einer axialen Linie mit dem
Abendmahlstisch, soll seitlich und vor dem Chorraum angebracht
sein. Die Verkündigung gehört noch zu diesem Äon. Im
Reiche Gottes muß nicht mehr gepredigt werden, da wir
«schauen werden von Angesicht zu Angesicht». Dagegen hat
Jesus verheißen, daß er seine Gemeinschaft von neuem mit
uns halten werde; darum steht der Tisch als bauliches Zeichen
dieser letzten Gemeinschaft im Chorraum. Die Zweiheit von
Wort und Mahl ist für das Jetzt der christlichen Gemeinde
konstitutiv und darf unter keinen Umständen einer verschwommenen

Einheit weichen.
Die Gliederung in Schiff und Chor ist nicht unbedingt dasselbe
wie das «Langhaus» mit steif-parallel geordneten Bankreihen.
Die Steifheit läßt sich durch zentrierte Anordnung der Bänke
brechen.
Daß die Orgel als nichtkonstitutives Element einer nach Gottes
Wort reformierten Kirche ihren Platz im Rücken oder höchstens
noch auf der Seite der Gemeinde hat, versteht sich fast von
selbst.
Es dürfte die nicht leichte, aber hochinteressante und reizvolle
Aufgabe des Architekten sein, die Vorteile der Zentralraumkirche

mit den Vorteilen der Chorraumkirche unter möglichster
Vermeidung der beidseitigen Nachteile zu verbinden. Das ist
wahrscheinlich schwerer, aber auch interessanter als die
Erfüllung des bloßen Zentralraumprinzipes. Quadratur des
Zirkels? Ich glaube nicht, sofern wir bereit sind, die einfache
äußere Form preiszugeben. Wenn aber jemand, soll dann
nicht in allererster Linie die Kirche von innen nach außen
bauen?

Jean-Louis Leuba, professeur, Dren theo!., Neuchätel

A quoi doit servir une eglise protestante?

protestante? On peut resumer le Programme en trois points,
d'ailleurs connexes.
1° Une eglise sert ä la pr6dication de la Parole de Dieu et ä

l'administration des sacrements, bapteme et sainte cene. Pre-
dication et sacrements sont egaux en importance. Cet usage et
cette egalite seront immediatement lisibles. Chaque eiement,
predication, bapteme et cene, aura son temoin architectural

propre.
2° La communaute de l'Eglise ne se donne pas ä elle-meme
la predication et les sacrements. Elle les recoit de Dieu par le

service du ministre. Les temoins architecturaux de la predication

(chaire) et des sacrements (fonts baptismaux et table de

communion) marqueront la structure de cette ordonnance.
Pas de chaire au niveau des bancs, et la table nettement en

evidence.
3° Par la predication et les sacrements, les membres de l'Eglise
constituent une communaute, non un public ni m£me un
auditoire. La disposition architecturale marquera que l'assemblee,
unie par la Parole et le sacrement, forme une communaute fra-
ternelle d'adoration et de priere.
Un tel programme permet de repondre d'embiee ä quelques-
unes des questions. L'orgue est essentiellement au service du

chant. II n'a pas de röle independant, ni meme constitutif. On

n'en imposera donc pas la vue aux assistants. Un «chceur» ne

se legitime que si la liturgie comporte regulierement la partici-
pation d'un... chceur, pr6cisement, ce qui ne peut etre le cas,
au point de vue reform6, que dans une communaute reguliere
(Taiz6, par exemple), mais non dans une paroisse. S'il y a des

repons, ce qui est souhaitable, ils doivent 6tre chantes par
toute la paroisse. Une Choräle pourra l'y aider, mais pour en-
trainer l'assemblee et non pour y suppleer. Elle prendra donc

place ä une tribune, peut-etre, ou dans l'assemblee meme,
mais non face ä eile.
Les symboles chretiens pourront utilement marquer la desti-
nation de l'edifice, mais avec moderation, sinon ils perdraient
leur puissance d'expression et leur fonction unitive.
Quant ä l'iconographie proprement dite, deux raisons me pa-
raissent devoir engager l'Eglise reformee ä ne point trop rapide-
ment quitter sa reserve s6culaire. A la difference de l'Eglise
d'Orient, l'Eglise latine - dont fönt partie les communautes
issues de la Reformation - n'a jamais eiabore une theologie
des images vraiment refiechie. Nous manquons par trop de

tradition pour pouvoir nous permettre d'user sur ce point d'une
liberte evangeiique qu'il seraitexcessif de contester en principe,
mais dont, pour l'instant du moins, il me parait sage de renon-
cer ä se prevaloir. De plus, au moment oü l'art dit «figuratif»
connatt une crise profonde, il paratt peu indique que les Refor-
mes fassent subitement confiance ä ce type de langage,
surtout dans la forme anecdotique qu'il a souvent revötue.

Cela ne signifle pas que tout art doive etre banni. Je n'en veux

pour preuve, dans mon canton, que les vitraux si lisibles, et

pourtant «non figuratifs» du maitre Pierre-Eugene Bouvier,
dans le Temple de Colombier.

J'eprouve quelque embarras ä repondre aux questions posdes.
II y a lieu de distinguer, me semble-t-il, entre programme et
execution. Le programme est evidemment donn6 par la doc-
trine de l'Eglise. L'execution ressortit ä la liberte creatrice de
l'architecte. Des plans fort differents, des partis m6me oppo-
s6s pourront egalement satisfaire ä un m§me programme. Ainsi
le theologien n'a pas ä dicter de formes, mais ä rappeler la
substance doctrinale et spirituelle.
Comme tout bätiment, une eglise doit repondre aux exigences
de l'usage auquel eile est destinee. CEuvre d'art, eile dtfföre de
la machine: eile doit dire ce qu'elle est, exprimer aussi claire-
ment que possible sa destination.
A quoi doit servir, et donc de quoi devra t6moigner une eglise

Gabriel Widmer, pasteur, Dr en theol., St-Cergue

L'amenagement de la Maison de Dieu selon
l'esprit de la Reforme

L'architecte n'a pas ä recevoir d'ordres du theologien: mais le

theologien doit donner ä l'architecte des directives liturgiques.
La plupart des liturges de languef rancaise (Romane-Musculus,
Thurian, Paquier, etc.) s'accordent sur les principes: le temple
est le lieu oü la Parole est fldeiement prechee et les sacrements
correctement administr6s en presence du peuple de Dieu; il

est un edifice consacre ä Dieu pour un usage precis: le culte.
II n'est donc ni une salle de Conference ou un auditoire, ni une



274

chapelle privee. II rappeile, dans la ville et le village, la presence
de l'Eglise, repandue sur toute la terre. C'est pourquoi, tout en
etant fldeie aux principes reformes, le liturge est ouvert aux
preoccupations cecumeniques; le fldeie d'une autre confession
doit reconnattre en entrant dans un temple qu'il p6n6tre dans
un sanctuaire.
En vertu des principes reformes et du souci oecumenique, le
chceur, visible des l'entree du temple, revet une importance
centrale. II se distingue de la nef par une relative richesse des
materiaux (pierre, bois, etc.), de la lumiere plus intense et la

disposition aussi stricte que possible de ses elements fixes:
au centre, la table sainte en pierre ou en bois clairs sur un socle,
de forme rectangulaire et massive pour ne pas etre confondue
avec une table quelconque, situee devant une croix aux dimen-
sions larges, ä une certaine distance pour permettre ä l'offi-
ciant de presider le repas du Seigneur derriere la table, face
aux fideles. A gauche, les fonts baptismaux, qui par leur
presence constante, doivent rappeler aussi les promesses du
Christ. Entre la table et les fonts baptismaux, le lutrin mobile,
assez solide pour supporter la Bible, lors de l'office du lecteur,
et la liturgie. A droite de la table sainte, la chaire dans le meme
axe, pour montrer que, dans le culte reforme, Parole de Dieu
et sacrements sont sur le meme plan; eile sera peu eievee
et ressemblera ä l'ambon des anciennes basiliques.
Tous les fideles doivent pouvoir suivre ce qui se passe dans le

chceur. Ils participent avec l'officiant aux actes liturgiques qui
creent entre eux la communion; leur attention doit etre attiree
vers la Parole et vers les sacrements. Avec l'officiant, ils fönt
partie du peuple de Dieu, rendant son culte. II faut donc pre-
voir un espace aussi large que possible autour de la table
sainte pour permettre aux fideles de communier en demi-
cercle en aussi grand nombre que possible, et cela pour eviter
le cortege qui rompt toute communion. II en va de meme

pour le bapteme. Si le chceur que rien ne separe de la nef
revet une teile importance, l'orgue et la galerie de la maitrise
sont au second plan. L'orgue et le chant accompagnent les

cantiques de l'assemblee; ils restent silencieux en dehors du
culte public. Lefidele, qui dans la semaine vient se recueillir
dans le temple, se dirige vers le chceur; l'orgue et la galerie
n'ont pour lui aucun röle ä jouer.
Dans ces conditions, on comprend pourquoi la nef doit de-
meurer d'une sobriete concertee: parois depouiliees, sans
ornements decoratifs ni textes enlumines, materiaux communs
etbruts. Ilfautevitertoute distraction au fldeie, concentrer son
attention, son regard vers le chceur, oü se deroule la liturgie et
oü la Parole est prechee.
Par contre, Partiste qu'il soit verrier, ceramiste, peintre ou
sculpteur, pourra donner la mesure de ses talents dans la
decoration du chceur tout en s'abstenant de certains exces de
couleurs et de formes, qui feraient oublier son röle de serviteur
de l'art. Les fantaisies d'un art anecdotique, souvent de mauvais

goüt, qu'elles soient figuratives ou non, n'ont pas leur place
lä oü le Christ rappeile sa personne et son oeuvre ä l'aide de
realites si simples et si graves: la Parole, le Pain, le Vin,
l'Eau.
L'ornementation du chceur doit viser ä souligner par la couleur,

la forme et la matiere (et non ä remplacer) les actes qui
s'y passent: la predication et l'administration des sacrements
(bapteme, sainte cene). Elle renvoie ä celui qui est le centre du
culte: Jesus-Christ; eile n'a donc pas son but en elle-meme.
L'artiste reste ä l'arriere-plan, dans l'anonymat. Ce qui compte,
ce n'est pas le sujet qu'il veut representer, mais le rapport
qu'il veut faciliter par son ceuvre, la relation entre le Christ
crucifie, ressuscite, assis ä la droite de Dieu, et les fideles
vivant des dons du Sauveur et Seigneur. A sa maniere et avec
les moyens dont il dispose, il cherche ä devoiler les mystferes
de la Bonne Nouvelle, sans raconter une histoire et sans faire
un portrait. C'est en ce sens que son oeuvre ne devra pas etre

anecdotique, mais visera ä l'universalite specifique de la
predication et des sacrements. Le langage color6 et lumineux des

vitraux, par exemple, est significatif dans la mesure oü les
couleurs et la matiere lumineuse du verre indiquent independam-
ment du sujet traite la mort, la resurrection et le retour du

Christ; il est par lui-meme expressif, tout en restant enveloppe
d'un certain voile. II a un sens pour les fideles, qui commu-
nient avec le Christ; il pose une question pour les incroyants.
Pour cette raison, tout en restant fidele ä la symbolique de la

tradition des premiers siecles, l'ornementation peut etre d'une
diversite et d'une prolixite etonnantes. Le liturge reforme pr6-
fere le vitrail symbolique ou non-figuratif au vitrail representant
un episode de l'Ecriture; le symbole arrete le regard tout en le

dirigeant vers un au de-lä, il devoile et voile tout äla fois, tandis
que la representation figurative d'une scene livre immediate-
ment son sens, decouvre ä n'importe qui le message dont eile
est porteuse, et pas seulement aux inities, aux fideles
L'architecture sacree, selon l'esprit de la Reforme, doit etre
fonctionnelle, d'apres les remarques precedentes, dans un

sens precis: eile est fonction de la liturgie de la communaute,
du service de Dieu. L'espace, les materiaux, les couleurs, la

forme et la lumiere ont chacun un röle propre ä jouer; ils ont
une utilite: celle qui contribue ä la beaute de la Maison de

Dieu; et ils deviennent pour le peuple de Dieu les signes
incarnes, dans l'etoffe du monde present, de la future Cite de
Dieu.

Pfr. Hermann Heer, Zürich

Zur Gestaltung von Kanzel, Taufstein und
Abendmahlstisch

Viel Unheil stiftet die zwanghafte Idee, Gestalt und Stellung
der Kanzel hätten die überragende Bedeutung des Wortes im

reformierten Gottesdienst sichtbar zu machen. So wird der
Kanzel symbolische Bedeutung zugedacht, was sie nicht zu
leisten vermag. Denn die Kanzel ist ein Möbel, das der Predigt
dienlich ist, weiter nichts. Ihre Aufstellung hat sich in erster
Linie nach guter Hörbarkeit und erst in zweiter Linie nach
bester und zentraler Sichtbarkeit zu richten. Eine etwas
seitliche Aufstellung tut dem Wort, das ja gehört und nicht
gesehen werden soll, keinen Eintrag.
Anders liegt es beim Abendmahlstisch. Was am Tisch
geschieht, soll nicht nur gehört, sondern auch gesehen werden.
Die sichtbaren Zeichen der Gnade, Brot und Wein, sollen
materiell vorhanden sein und nicht bloß gedacht oder
vorgestellt werden. Dazu braucht es Geräte, sie zu fassen, und

einen Platz, sie daraufzustellen. Der Tisch ist als Träger von
Brot und Wein unentbehrlich. Von der Kanzel gilt das nicht
mit gleicher Entschiedenheit: Es wurde schon manche Predigt
im freien Stehen gehalten. Dagegen wird selbst auf dem
Schlachtfeld der Feldprediger dem Sterbenden das Abendmahl

so darreichen, daß er wenigstens nach der Andeutung
eines Tisches sucht, und wenn es bloß ein Brett oder ein
Tornister wäre. Der Tisch ist nicht nur wie die Kanzel wünschbar
und praktisch, ein brauchbares Möbel, sondern er ist
unentbehrlich und mehr als nur Möbel. Ihm eignet bis zu einem

gewissen Grad wenigstens die fälschlicherweise oft der Kanzel

zugeschriebene Ausdrucksmächtigkeit als dem sichtbaren
Träger der sichtbaren Gnadenzeichen. Wogegen die
ungebrauchte Kanzel nichts auszudrücken vermag noch braucht,
ist doch das «Wort» der Gnade nicht dort, sondern am Tisch

mit Augen zu vernehmen.
Daraus ergibt sich, daß der Tisch im Brennpunkt der Blicke
aufgestellt sein muß. Ein schräger Blick auf die sichtbaren
Gnadenzeichen ist unwürdig. Das Hören ist solcher Ausrichtung

weniger bedürftig, ja es kann dem Hören förderlich sein,



275 Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

den Blick am Prediger vorbeigehen und auf einem «Sinnes
vollen» Ort ruhen zu lassen. Daher ist eine leere Mitte
zwischen Kanzel und Tisch unglücklich. Man soll das
Gleichgewicht von Wort und Sakrament, von unsichtbarem und
sichtbarem Gnadenzeichen, nicht in der Dimension des
Sehens gültig darstellen wollen. Das Wort kann man nicht sehen.
Es braucht in der «Sichtbarkeit» dem Abendmahl nicht pedantisch

gleichgeordnet zu sein.
Die Zürcher Tradition kennt von Zwingli her keinen festen
Abendmahlstisch, sondern außer der Kanzel nur den Taufstein.

Zur Feier des Abendmahls wird ein Tisch aufgeschlagen,
meist als Platte auf dem Taufstein, die nach der Feier entfernt
wird. Der Tisch ist also leer nie sichtbar, steht nie ungebraucht.
Die Abendmahlstische, die man heute meistens fest in neue
Kirchen stellt, machen einen eher peinlichen Eindruck. Sie
sollten erinnern an das Nachtmahl als das dem Wort in der
Bedeutung gleichgeordnete Element des christlichen
Gottesdienstes und erinnern fünfzigmal im Jahr tatsächlich nur
daran, daß das Herrenmahl fehlt. (Die Benützung dieser
Tische als Taufstein macht diese Lage grundsätzlich nicht
besser.)
Der bewegliche Tisch, der nach den Abendmahlstagen samt
Kelchen und Kannen versorgt wird, entspricht ganz und gar
dem Gottesdienst, den wir kennen. Geht man von dieser
überlieferten Einrichtung ab, muß man wissen, wozu. Der
unbenutzte Tisch steht da wie ein stummer Vorwurf: Was hindert
mich, das Abendmahl zu empfangen? Der feste Tisch würde
folgerichtigerweise eine Änderung der Liturgie bedingen.
Besser wäre allerdings, eine veränderte Liturgie hätte zu einem
festen Tisch geführt. Nun ist die Einrichtung neu, der Gottesdienst

aber der alte. Wo von der altzürcherischen Einrichtung

der Kirche abgegangen wurde, ist die schöne
Übereinstimmung von Raum und Liturgie gestört worden. Ein fester
Tisch hat nur dort sein Recht, wo er allsonntäglich gebraucht
wird. Da die Einführung allwöchentlichen Abendmahls in

unserer gegenwärtigen kirchlichen Lage schwerste Bedenken
herausfordern müßte, bliebe wohl nur noch eine Möglichkeit,
den festen Tisch zu rechtfertigen: Er müßte- in Angleichung
an den Gottesdienst anderer Konfessionen - zum Ort gemacht
werden, wo Gebete und Lesungen gehalten werden. (Der
Bündner Kirche ist solcher Brauch nicht fremd.) So wäre man
der Not enthoben, mit einem freundlichen Blumenstrauß die
Blöße seiner Funktionslosigkeit zu decken. Durch den
Gebrauch zu Gebet und Lesung ergäbe sich eine weitere
Ausstattung mit einem Lesepult von selbst. Auch Blumen würden
jetzt keine Verlegenheit mehr bedeuten. Daß Kerzen in einer
reformierten Kirche so viel schrecklicher sind als Bilder,
Stationenwege und Kruzifixe, kann ich persönlich nicht einsehen.
Dieser Abfall von der reformierten Tradition schiene mir
vergleichsweise harmlos. Was dafür spricht, ist vor allem, daß
man sich über den symbolischen Gehalt von Kerzen das Hirn
nicht zu zermartern braucht, denn sie «leuchten» von selbst
ein. Längst sind mit Christbäumen und Adventskränzen Kerzen
für kurze Wochen in unsere Kirchen eingezogen. Ihr
Aufenthaltsrecht zu verlängern scheint aber eine Frage zu sein,
die tabu ist.
Schließlich ergäben sich aus dem regelmäßigen Brauchen des
Tisches gewiß Anregungen, das fatale Problem der Stirnwand
besser zu lösen. Der Blick würde diese Wand nicht mehr so
ungehemmt erreichen, weil er am Tisch schon verweilen kann.
Die Wand würde nicht mehr Blickfang, sondern nur noch
Hintergrund des Blickfangs sein. Das mildert den Aufprall
und nimmt den dort versuchten Teppichen, Kreuzen und

Staudengärten das Pathos des Standhaltenmüssens.
Indessen wird die Kirche entscheiden müssen, was sie
braucht; ob sie auskommt mit einer Kirche, wie Zwingli sie
einrichtete, oder ob und wie sie in der Liturgie A sagen will,
nachdem schon in mancher Kirche B gebaut worden ist.

Prof. Dr. Julius Schweizer, Allschwil

Gottesdienstliche Form und kirchliche
Raumgestaltung

Kirchliche Raumgestaltung ist Funktion des gottesdienstlichen
Lebens in seiner jeweiligen konkreten Gestalt. Sache der
Architekten ist es, um dieses in Wort und Musik, in Farben und
Formen, in Bewegung in Raum und Zeit gefaßte Geschehen
den ihm angemessenen Raum zu schaffen und durch dessen
Gestaltung beizutragen zur Sammlung der Gemeinde und zu
konzentrierter Hinweisung auf den Mittelpunkt des liturgischen
Handelns. Durch Jahrhunderte hindurch war es den Bauleuten
gegeben, aus der überquellenden, neue Formen schaffenden
Vitalität der jeweiligen Periode schöpfend, überzeugende
Gestaltungen des dem liturgischen Leben entsprechenden Raumes

hervorzubringen. Sache der Kirche aber war es, den
Architekten und den bildenden Künstlern aufs genaueste und bis
ins einzelne gehend auf Grund ihres Wissens um lebendige
Liturgie ihre Ansichten und Wünsche kundzutun. So durfte
eine glückliche Zusammenarbeit bestehen zwischen der Kirche
als Bauherrin und den Bauleuten, zu welcher jede Seite das
Ihrige beizutragen in der Lage war. Heute jedoch pflegt die
Kirche den umgekehrten Weg zu gehen und aus eigener
Unsicherheit heraus Hilfe und Klarheit dort zu suchen, wo sie
Aufträge in konkretester Form zu erteilen hätte. So liegt die

Schwierigkeit heute nicht so sehr bei den Bauleuten und den
Künstlern als bei der Kirche, die über ihre eigenen
gottesdienstlichen Belange im unklaren ist.
Die reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz sind
sich dieser Notlage bewußt und bemühen sich um eine
Neugestaltung ihres allzu formlosen liturgischen Handelns. Dabei
zeichnen sich wohl Möglichkeiten künftiger Gestaltungen ab;
aber es liegt bis heute nichts Abschließendes vor, das dem
Architekten als Grundlage für seine Arbeit dienen könnte.
Nun liegt die Gefahr nahe, für die Interimsvorschläge - denn

nur um solche kann es sich ehrlicherweise für die nächsten
Jahre handeln - kurzerhand von dogmatischen Aussagen über
die Kirche und ihren Gottesdienst auszugehen oder aber sich
in allerhand frommer Symbolik zu gefallen. Beides wird
tatsächlich versucht, nicht zum Besten der Sache, denn zwischen
dogmatischer Aussage und konkreter Raumgestaltung müßte
ein anschauliches Zwischenstück stehen, legitimerweise die

liturgische Form, da sonst das ganze Bemühen ins Abstrakte
verläuft; Symbolik aber birgt stets die Gefahr einer Vieldeutigkeit,

die ein Abgleiten in unsrer Kirche fremde Bereiche
befürchten läßt. So müßte uns trotz der gegenwärtig wenig
abgeklärten Lage richtunggebende Weisung letzten Endes doch
aus dem Bereich der Liturgik zukommen. Es dürfte dies im
Bereiche des Möglichen liegen, denn die Forschung der letzten
Jahre scheint einige grundlegend wichtige Tatbestände
abgeklärt zu haben.
Zum ersten wäre zu bedenken, daß sich zwischen unser
heutiges Bemühen um eine Neugestaltung von Liturgie und
kirchlichem Raum einerseits und die unsrer Kirche naheliegenden
Formen der Reformationszeit andrerseits ein Fremdkörper
eingeschoben hat, die spätbarocke aufklärerische Anschauung
vom Wesen des Gottesdienstes, die in ihm nur das Instrument
der Belehrung und moralischen Förderung des Volkes zu
sehen vermochte und die Gemeinde als Publikum in einem
Lehrsaal vor einem Rednerpult versammelte. Davon hat sich
unsre reformierte Kirche wohl endgültig distanziert, und damit
dürfte auch die entsprechende kirchliche Raumgestaltung
dahinfallen.
Die zweite Schwierigkeit ist darin zu suchen, daß unsre
Kirchen in der Zeit der Reformation in liturgischer Hinsicht von
zwei Seiten her ihre Impulse bezogen haben: aus Zwingiis
Bemühung um gottesdienstliche Reform und aus der reichen



276

liturgischen Arbeit des Straßburger Kreises, wie sie uns durch
die kalvinische Gottesdienstform nahe gebracht wurde. Diese
beiden im Bereiche einer reformierten Kirche legitimen Formen
bedingen jedoch eine wesentlich andere Raumgestaltung. Im

Wort-Gottesdienst Zwingiis schart sich das Volk um die
Kanzel, von wo aus das Wort auf es zukommt, und dort
geschieht nun jene Verwandlung, für die im Abendmahlsformular
Zwingiis in bewegten Worten Gott gedankt wird und durch
welche die Zürcher Gemeinde gewandelt wird in den «Leib
des Herrn». Damit aber ist das liturgische Zentrum eindeutig
gegeben. Denn wo sich das «Verum Corpus Christi» befindet,
ist auch der Mittelpunkt des ganzen liturgischen Ablaufes zu
suchen. Darum bleibt beim Abendmahl die Gemeinde als
«Leib Christi» beieinander und läßt sich das Sakrament in
«sitzender Kommunion» spenden. Damit aber verliert der
Chorraum der mittelalterlichen Kirche seinen Sinn: das ganze
Geschehen ist auf die Ebene der Gemeinde, in den Predigtraum,

herabgestiegen und wird von der Gemeinde selbst
getragen. So müßte von hier aus jener Form des kirchlichen Raumes

das Wort geredet werden, in dem die Gemeinde um
Kanzel und Abendmahlstisch sich versammelt: der Zentralbau
in einfachster Gestalt müßte sich als das Gegebene erweisen.
Anders ist der Ausgangspunkt bei Calvin, bedingt durch das
stärkere Verharren der Straßburger bei der Linie der «grande
tradition» christlicher Liturgie. Im kalvinischen Gottesdienst
wird eine Bewegung sichtbar, die als anschauliches Element
von der Raumgestaltung aufgenommen werden könnte.
Zunächst vereinigt sich die Gemeinde um das gepredigte Wort,
nachdem sie nach abgelegtem Sündenbekenntnis im Empfang
der Absolution sich der Gnade Gottes hat versichern lassen.
Dann aber darf sie als Gemeinde der von Gott Berufenen,
begleitet vom Gesang der Psalmen, hintreten zum Tisch des
Herrn und wissen, daß der himmlische Christus die Seelen
der Glaubenden zu sich erheben und speisen und tränken will
zum ewigen Leben. Übersetzt ins Räumliche, müßte sich eine
Gestaltung ergeben, wie sie etwa bei spätgotischen Kirchen
der Bettelorden zu finden ist, mit dem starken Lichteinfall aus
dem gegenüber dem Predigtraum überhöhten Chor, im Extrem
vielleicht in der Disposition der Lorcher Klosterkirche. Immerhin

wäre dabei zu bedenken, daß gerade die Gestaltung der

Hugenottenkirchen viel eher sich an das Prinzip der zentrierten
Kirche angeschlossen hat. (O. Senn in WERK 2/1952 und
«Kirchen», Handbuch für Kirchenbau, 1959, S. 261 ff.)
Zum dritten drängt sich, vor allem für den bildenden Künstler,
das Problem einer legitimen Anschaulichkeit im Bereich eines
reformierten Gottesdienstes auf. Nun liegt es aber im Wesen
echter Anschaulichkeit, daß sie im Gegensatz zu der hinter
der Auffassung vom Gottesdienst liegenden Anschauung nie

an sich vorkommt, sondern, vom Betrachter her gesehen,
letzten Endes eine analytische Apperzeption darstellt, von der
Sache her aber sich als Qualität erkennen läßt, die einer
Gestaltung zukommt und die, einer schöpferischen Synthese
entspringend, als Struktur stets zusammen mit anschaulichen
Elementen auch übergreifende Sinnmomente in sich trägt. So
müßte die Fragestellung - nicht des Künstlers, sondern der
auftraggebenden Kirche - dahin gehen, was in einem
reformierten Gottesdienst, so wie ihn unsre deutschschweizerischen

Kirchen kennen, Träger echter Anschaulichkeit sein
kann - und darf.
Das Beispiel des barocken katholischen Gottesdienstraumes
dürfte die Problematik deutlich hervortreten lassen. Dort ist
der gesamte Raum einbezogen in eine gewaltige Bewegung,
welche die schützende Decke aufbrechen läßt und den Blick
freigibt in die Unendlichkeit andrer Welten bis hinauf zum
Throne des Allmächtigen und in kühnsten Perspektiven den
Beschauer mitreißt in dem nach oben strebenden Wirbel von
Farben und Formen, der alles erfaßt bis hin zu den Säulen des
Altars und bis zur reichen Ornamentik des kirchlichen Raums

oder, der Gegenbewegung folgend, ihn hineinschauen läßt in

das Herabschweben des Himmlischen bis in die unmittelbare
Umgebung des Betrachters, wo die überwältigende Menge
himmlischer Gestalten und allegorischer Figuren, die Scharen
der Engel und mutwilliger Putten sich hinauswagen aus der
Geschütztheit der zweidimensionalen Ebene des Malerischen
in die Welt des Bildhauers und des Stucco lustro und aufs

greifbarste hineinragen in den Raum der Gemeinde. Dort aber,

wo die beiden Bewegungen sich treffen und in einem
Verschwimmen aller Grenzen die Mächte dieser und der andern
Welt sich durchdringen, kann wie flimmernder Goldstaub
aufklingen die zeitlose Musik etwa eines Monteverdi.
Nun ist es auffällig, daß die feste Hand Zwingiis und Calvins
so schwer auf dem Kirchendache gelastet hat, daß auch der

Schwung der barocken Zeit daran zerbrach und in jenen
reformierten Kirchen, die damals in unsrem Gebiet gebaut wurden,

nirgends die wohl mit reicher Stukkatur geschmückten
Decken durch die Macht glühender Farben und kühner
Perspektiven durchstoßen wurden. Dies erklärt sich daraus, daß

hier die Anschaulichkeit nicht herkommt aus einer großartigen
Schau, in welcher sich der Betrachter verlieren kann und die
ihn mit fortreißt in andere Welten, sondern daß sie einen
andern Träger gefunden hat, nämlich ein Geschehen, ein

«Tun», das, von Christus gestiftet, auf die Gemeinde zukommt,
und das ist etwas erheblich anderes. Im Gottesdienst des
ausgehenden Mittelalters und der Barockzeit lag die Gefahr darin,
daß der katholische Christ, dem allein schon durch den
Gebrauch der lateinischen Sprache und die sich mehrenden

Stillgebete der Zugang zu dem im fernen Chorraum sich
abspielenden Gottesdienst erschwert war, in ein privates Vor-
Gott-Hintreten versinkt. In den Formularen Zwingiis wie Calvins
aber gleitet das gottesdienstliche Geschehen aus dem Altarraum

hinab auf die Ebene der versammelten Gemeinde und
läßt diese zur eigentlichen Trägerin des ganzen Handelns und

Geschehens werden. Es war ein Anliegen Zwingiis wie Bul-

lingers, daß zum Beispiel die Einsetzungsworte im Vollzuge
des Abendmahls nicht nur gesprochen, sondern auch getan
würden und daß dies von allen Anwesenden gesehen werde.
Und es war ein Stück äußerster Anschaulichkeit, wenn von
dem vor der Gemeinde stehenden Abendmahlstisch her in

aller Stille die Spendung des Nachtmahls auf die wartende
Gemeinde zukam. Diese Anschaulichkeit durfte bei Zwingli
durch nichts gestört werden, auch durch kein begleitendes
Singen oder Sprechen.
Es wäre daher zu bedenken, ob die aus dem sichtbaren
Geschehen der Versammlung der Gemeinde um das lautwerdende

Wort und aus dem «Tun» des Sakramentes sich
ergebende Anschaulichkeit durch die Mitwirkung des bildenden
Künstlers unterstrichen und gefördert wird oder ob durch sein
Werk für die Gemeinde und vor allem für den Einzelnen einmal
mehr eine Gelegenheit geschaffen wird, mit seinen frommen
Gedanken sich dem gemeinsamen Tun zu entziehen und sich
in einem separaten Seelengärtlein einem privaten Seelen-
stündlein hinzugeben, was dem protestantischen Individualisten

nur allzusehr liegen dürfte. Bildende Kunst, Musik und

Architektur aber haben hinzuführen zu gemeinsamem Handeln
und darin festzuhalten, heute mehr denn je.
Endlich sei bemerkt, daß die Lage, in der sich die Kirche von
heute vorfindet, eine erheblich andere ist als jene des
ausgehenden Mittelalters. An Stelle einer Gemeinde, die den

Einzelnen in Ordnung trägt, tritt die Vermassung, an Stelle
des vereinzelten Abfalles von der kirchlichen Lehre die Mas-

senapostasie und an Stelle der kirchlichen Autorität deren

weitgehender Verlust. Das müßte sich auswirken im Verzicht
auf große repräsentative Kirchengebäude, hinter deren
imposanter Front sich eine beängstigende Leere auftut, und zwingen
zur Errichtung zahlreicher kleinerer gottesdienstlicher Räume,

wo sich keine Masse bildet und wo der Einzelne sich ganz



277 Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

anders angesprochen weiß, vor allem dann, wenn er sich in
altreformierter Weise mit seinen Gemeindegenossen versammelt

sieht rund um Kanzel und Abendmahlstisch, sich inmitten
anderer vorfindet und nicht weiterhin in unverbindlicher
Vereinzelung seinen eigenen Gedanken nachhängen darf. Doch
müßte darüber im einzelnen sehr sorgfältig geredet werden.

Prof. Dr. Fritz Buri, Basel

Wider den Zentralbau - für die Kirche
mit Chor

Nicht erst heute, aber heute wieder von neuem wird uns gesagt,
der Zentralbau sei die eigentliche protestantische Kirchenbau-
form. In der Kirche des Wortes habe der Chor keine Funktion
mehr, sondern sei nur noch baugeschichtliches Überbleibsel.
Um der Bedeutung der Wortverkündigung willen müßten
Kanzel und Abendmahlstisch im Zentrum stehen, sei's an der
Stirnseite der Kirche oder noch besser in der Mitte der -
wenn möglich sogar amphitheatralisch angeordneten -
Sitzreihen. Das Hineinverlegen der Kanzel in die Gemeinde und die
konzentrische Bestuhlung entsprächen dem heute wach
gewordenen und zu fördernden Gemeindebewußtsein. Aus
diesem Grunde verzichte neuerdings sogar die katholische Kirche
auf den Chorraum und stelle das Kultgeschehen mitten in die
Gemeinde hinein.
So kann man heute den Eindruck gewinnen, daß der Zentralbau
die theologisch und kirchlich allein legitime Kirchenanlage
darstelle, und daß eine moderne Weiterentwicklung des
Kirchenbaus nur in dieser Richtung zu suchen sei.
Trotz eindrucksvoller Beispiele aus älterer, neuerer und
jüngster Zeit halten wir jedoch die heutige Propagierung des
kirchlichen Zentralbaus für verkehrt und insbesondere dem
Wesen einer glaubwürdigen Verkündigung des Wortes Gottes
in der christlichen Gemeinde weder entsprechend noch dienlich.

So paradox es klingt: die katholische Kirche kann es sich
leisten, auf den Chor zu verzichten und den Altar mitten in
die Gemeinde hineinzustellen - nicht aber die protestantische
Kirche. Die leibhaftige Gegenwart Christi, die sich für den
katholischen Gläubigen in der Messe auf dem Altar ereignet,
stellt ein derartig übernatürlich göttliches Geschehen dar, daß
es in seiner Wunderhaftigkeit im Chorraum oder außerhalb
desselben, in einer Kirche mit oder ohne Chor dasselbe bleibt.
Grundsätzlich ist von dem Wunder, das die Reformation an
die Stelle des von ihr verworfenen Meßwunders gesetzt hat,
von dem Wunder des Ereignisses des Wortes Gottes im
Menschenwort der Predigt, das gleiche zu sagen. Dieses
Wunder der Fleischwerdung des Wortes, um das es - recht
verstanden - auch in der Messe geht, kann sich, wenn Gott es
will, überall und jederzeit ereignen. Aber nachdem die
Reformation - mit guten Gründen - den übernatürlichen Rahmen,
mit dem die katholische Kirche dieses Geschehen in der Messe
umgibt, zerschlagen hat und das Sakrament - wenigstens auf
reformiertem Boden - nur noch zeichenhaft verwendet, setzt
sie das Wort der Gefahr völliger Profanierung oder auch
erneuter Magisierung aus. Man wird nicht sagen können, daß
die protestantische Kirche dieser Gefährdung des Wortes
immer entgangen sei, und dieses Verhängnis spiegelt sich
denn auch in der Geschichte ihres Kirchenbaus.
Es scheint mir nicht nur eine aus den gegebenen Verhältnissen
hervorgegangene Notlösung gewesen zu sein, daß die
Reformation die Kirchen, in denen vormals die Messe gelesen worden

war, weiterhin zu ihrer Wortverkündigung verwendete: mit
einem - abgesehen von den zu Taufe und Abendmahl
verwendeten Kultgegenständen - leeren Chor (von weiteren
Verwendungen können wir hier absehen) und mit der in der Regel
an einer der Seitenwände angebrachten Kanzel. Die Kanzel

nicht im Zentrum und nicht in der ausschließlichen
Blickrichtung der Gemeinde, sondern, wenn auch an hervorgehobenem

Platze, doch bescheiden auf der Seite und zugleich in
der Nähe der Gemeinde, aber die Gemeinde selber nun
ausgerichtet auf das von der «Abgötterei» gereinigte Chor, in dem

nur Taufe und Abendmahl zeichenhaft das Wort der Verkündigung

in seiner besonderen Qualität als Gottes Wort
unterstreichen: das ist die der evangelischen Predigt wahrhaft
entsprechende Gestaltung des kirchlichen Raumes. Gerade der -
abgesehen von seiner zeichenhaften Ausstattung - leere Chor
vermag durch seine Leere der Gemeinde die ganz andere
Dimension, die Dimension des Wortes Gottes, darzustellen,
um deren Aufbrechen und Innewerden es doch gehen muß,
wenn das, was auf der Kanzel verkündigt wird, nicht bloß das
Menschenwort der Bibel und das Menschenwort der Predigt
bleiben soll, sondern im Vernehmen dieses Wortes durch den
Heiligen Geist Gottes Wort für den einzelnen Ereignis wird
und eine anbetende und antwortende Gemeinde schafft.
Diese, alles andere als bloß erlebnismäßige, zum Träumen und
zu mystischer Versenkung einladende, und darum nicht psy-
chologisierbare und technisierbare Sache ist die legitime
Funktion des leeren Chores in der protestantischen Kirche. Im
Zusammenhang mit Predigt, Taufe und Abendmahl ist dieser
Chor denn auch nicht nur leer, sondern Symbol der durch das
Nichtobjektivierbare des Wortes Gottes gefüllten Leere und
des sich in diesem Wort verstehenden Glaubens. In ihrem
Ausgerichtetsein auf diesen Chor, in dem bei allem Hören auf
das Wort der Blick auch gerade noch an der Kanzel vorbeigeht

- ohne sich aber durch etwas anderes als durch das
Ganz-Andere der in diesem Raum dargestellten Qualität des
Wortes Gottes gefangennehmen zu lassen - und in der
Teilnahme an den im Chor stattfindenden Handlungen der Taufe
und des Abendmahls bezeugt die Gemeinde, daß sie in Wahrheit

die Gemeinde des Wortes ist.
Um dieser Sachlage willen haben wir allen Grund, dankbar zu
sein für alle großen und vor allem auch kleinen Kirchen, die
uns aus der Zeit erhalten geblieben sind, in der man noch
Chöre zu bauen verstanden und - trotz falscher Füllung und
Verwendung - offenbar noch um ihre echt sakrale Bedeutung
gewußt hat. Aber diese Einsicht verpflichtet uns auch -
andersartigen Entwicklungen, Modeströmungen und
Zeiterscheinungen zum Trotz - beim Neubau von Kirchen der nur
zum Schaden preiszugebenden Funktion des Chores Rechnung

zu tragen. Selbstverständlich kann es sich dabei nicht
um eine Kopierung früherer Stilformen handeln, in denen der
Chor ursprünglich in erster Linie die Funktion des Altargehäuses

und des Raumes des Messedienstes besaß. Aufgabe
moderner Kirchenarchitektur ist es, eine dem wahren Wunder
des Ereigniswerdens des Wortes Gottes in der Verkündigung
entsprechende Gestaltung eines Chores zu finden - eine
Aufgabe, deren Gelingen allerdings voraussetzt, daß der Architekt
nicht nur theoretisch etwas von einer rechten Theologie des
Wortes weiß, sondern selber seine Existenz als durch dieses
Wort begründet versteht, das heißt Glied der echten Gemeinde
des Wortes ist.
Wenn diese Voraussetzung nicht erfüllt ist, besteht die
Gefahr, daß man unserem Postulat des Chores des Wortes durch
irgendwelchen technischen Zauber, wie er uns heute in

reichem Maße zur Verfügung steht, zu genügen versucht -
oder daß man die Aufgabe als unerfüllbar bezeichnet und sich
der billigeren, heute geradezu in der Luft liegenden Lösung
des Zentralbaus zuwendet, der aber mit seiner Chorlosigkeit
und seiner zentralen Position der Kanzel auf einem
Mißverständnis des Wortes der kirchlichen Verkündigung beruht
und der mit seiner Betonung der konzentrischen Sitzanordnung

einer Verkennung des Wesens echter Gemeinschaft
und des Wesens einer im Worte Gottes begründeten Gemeinde
anheimzufallen größte Gefahr läuft.



278

Von diesem Mißverständnis des Sinnes wahrer Verkündigung

und den daraus resultierenden Gefahren und Irrtümern
des Zentralbaus in Vergangenheit und Gegenwart soll hier
zur indirekten Rechtfertigung der von uns vertretenen Kirche
mit Chor noch ein Wort gesagt sein.
Wann hat man mit der unheilvollen Verlegung der Kanzel in
die zentrierte Blickrichtung der Gemeinde und der damit
verbundenen Preisgabe des Chores begonnen, und wo vermag
diese Reform immer wieder Boden zu gewinnen? Es geschah
und geschieht das immer dort, wo man es nicht mehr mit dem
wirklichen Geheimnis des Ereigniswerdens des Wortes Gottes
wagt, vielleicht auch nicht mehr darum weiß oder es irgendwie
mißversteht und deshalb meint, der Verwirklichung dieses
Geheimnisses nachhelfen und sie sicherstellen zu müssen,
indem man ihr eine der katholischen Messe irgendwie
entsprechende Gestalt verleiht - in der Theologie und dann eben
auch im Gottesdienst. In einem falschen Eifer um das Wort
rückt man die Kanzel in den Mittelpunkt und macht sie so zur
Rednerbalustrade oder zum Lehrpult.
Diese Art Kanzel entspricht durchaus der Bedeutung, welche
man hier dem Prediger beimißt: Als Aufklärer oder Erweckter
hat er die ewigen, zeitlosen Wahrheiten der Bibel zu verkündigen

oder seine persönlichen religiösen Erlebnisse, die ihm

an diesem Buch zuteil geworden sind. Für solche Künste
bedarf es schon einer Zurschaustellung des Redners, wie die
schlichte Seitenkanzel sie nicht gewährt - in der Front, vor
oder, wenn möglich, sogar über dem Altar. Oder aber der
Prediger hat andere Ambitionen: Es geht ihm nicht um aus
der Bibel zu erhebende zeitlos gültige Lebensweisheiten und

an ihr zu machende Herzenserfahrungen, sondern um das
reine Wort Gottes, das unter Anleitung der Bekenntnisse und
Lehren der Kirche in der Schrift zu erkennen ist. Auch diesem

Verkündiger der rechten Lehre genügt die alte Predigtkanzel
nicht, sondern er bedarf eines Lehrpultes möglichst nahe an
der Gemeinde, damit keines der Worte Gottes verlorengehe.
Wie dieser Orthodoxe jedoch auch die Balustrade besteigen
und sich der Kanzelrhetorik bedienen kann, so können sich
der Rationalist und der Pietist auch auf dem Katechetenpult
wohlfühlen. Aber in der Front wollen sie alle stehen, die Blicke
auf sich ziehen und um ihre Weisheit, um ihre Person, um ihre
Lehre ihre Gemeinde versammeln. Gewiß auch eine Gemeinde
des Wortes- aber wohl nicht des Wortes Gottes, sondern der
Menschenworte!
Aber dann wohl auch keine wirkliche Gemeinde des Wortes,
sondern eine Versammlung von Weisen und Individualisten
oder religiösen Persönlichkeiten und Bekehrten oder dogmatischen

Rechthabern, Besserwissern und Sektierern, die
meinen, durch eine bestimmte Sitzordnung, die ihnen erlaubt -
statt sich den Rücken zu kehren - einander ins Gesicht
zu schauen und einander zuzunicken, während einer knappen
Stunde zu einer Gemeinschaft werden zu können. Was für
Vorstellungen macht man sich da über das Wesen der
Gemeinschaft und das Entstehen einer wirklichen Gemeinde!

Auf diese Weise entsteht weder das eine noch das

andere, sondern höchstens ein Vortragspublikum oder eine
größere oder kleinere Masse, deren Gemüter sich ein mehr
oder weniger geschickter Redner wie einer Klaviatur bedient,
oder es bleiben in Zukunft auch viele ganz einfach diesem Räume

fern, weil sie in ihm nicht wissen, wo sie hinschauen sollen,
ohne in ihrer Andacht gestört zu werden, und weil sie noch
etwas anderes als Gesichter und angeblich konsequent reformiert

kahle Wände sehen möchten - kurz: weil ihnen der Chor
mit seiner Tiefe und der Transparenz seiner Fenster fehlt.
Haben wir karikiert? Gewiß - aber warum nicht, wenn dadurch
das Charakteristische und damit das Unmögliche und
Verfehlte, das die Zentralbauidee in sich birgt, zum Vorschein
gekommen ist!
Damit ist auch zugegeben - und wir tun das um der Sache

willen gern - daß der Zentralbau keine solche Karikatur einer
wahren Kirche sein und vor allem auch nicht eine solche
karikierende Gottesdienstübung zur Folge haben muß. Auch
in Zentralbauten konnte und kann je und je das Evangelium
recht verkündigt, können die Sakramente recht gehandhabt
werden und kann damit wirkliche Verkündigung des Wortes
sich ereignen und echte christliche Gemeinde sich bilden. Es

kann das noch unter viel ungünstigeren Verhältnissen und

Voraussetzungen geschehen. Auch das gereinigte Chor und

die rechte Stellung der Kanzel garantieren das Geschehen
des Wunders des Wortes Gottes noch nicht. Dieses Wunder
läßt sich überhaupt nicht garantieren. Aber schwerlich wird es
sich da ereignen, wo eine ihm so fremde Idee, wie der kirchliche

Zentralbau sie darstellt, zum Prinzip und zur allein
rechtmäßigen Form evangelischen Kirchenbaus erhoben wird.
Aus den konkreten Anweisungen, die sich für die Einzelheiten
des Kirchenbaus aus dem hier entwickelten Grundgedanken
der wahren Kirche des Wortes ergeben, seien zum Schluß nur
noch zwei Momente herausgehoben, weil sie mit dem
Grundsätzlichen engstens verbunden sind.
Wenn wir dem Zentralbau gerade den für ihn in Anspruch
genommenen gemeinschaftsbildenden, den Gemeindegedanken

verkörpernden Charakter bestreiten, so meinen wir nicht,
daß die auf der Chor ausgerichtete Längskirche dieses Ziel

zu verkörpern und verwirklichen vermöchte. Aber rein menschliche

Gemeinschaft und dann auch christliche Gemeinde
entsteht überhaupt nicht durch Sitzen in Bankreihen, auch nicht
in konzentrisch angeordneten - und auch nicht durch wiederholtes

derartiges Sitzen. Für wirkliche Gemeinschaft und

kirchliches Gemeindeleben braucht es noch ein ganz anderes
Zusammensein, das der Kultraum nie ermöglichen kann, zu
dem der Kultraum als sogenannter Mehrzweckbau aber auch
nicht profaniert werden sollte. Der Kultraum bedarf in

unmittelbarer Nähe - mit ihm als ein anderer Teil der Stätte,
an der die Gemeinde zusammenkommt, mit ihm auch als
bauliche Einheit verbunden - des Foyers, des Gesellschaftsraums

oder der Gesellschaftsräume, wo man plaudern,
diskutieren, lesen, spielen, eine Erfrischung einnehmen, kurz:
alles das tun kann, was zu einer Gemeinschaft gehört, und was
auch heute eine lebendige christliche Gemeinde nicht
entbehren kann. Zur Predigt gehört die Aussprache, zum Abendmahl

die Agape, zur Feier das Werk. Darum gehört zur Kirche
das Foyer - unzertrennt und unvermischt wie die göttliche und
menschliche Natur des Herrn, dessen Leib die Kirche ist.
Und noch ein Wort zum Schmuck des Gotteshauses. Sein
Schmuck ist nicht einfach die das Wort Gottes hörende
Gemeinde. Aber er darf auch nicht ein Ersatz für die Predigt sein;
denn niemals kann durch das Kunstwerk geschehen, was sich
in der Predigt ereignen soll. Wie eine künstlerische Predigt,
so sind auch predigende Kunstwerke meist fragwürdig. Gewiß

soll kirchliche Kunst aus dem Hören des Wortes hervorgehen,
aber nicht so, daß sie nun selber wieder Wort wird. Sie soll
Bild bleiben, das als solches Ausdruck jener Dimension des

Ereigniswerdens des Wortes Gottes im Menschenwort ist,
des Transparentwerdens des Menschenwortes für Gottes Wort.
Daß ein Kunstwerk aus dem Hören von Gottes Wort im
Menschenwort hervorgegangen ist, aber nicht Gottes Wort
darstellen will, sondern jenes Ereignis des Durchbruchs der
anderen Dimension bezeugt- das qualifiziert es als Kunst der
Kirche des Wortes.
Solche Kunst ist auf verschiedene Weise möglich. Eine

hervorragende Möglichkeit stellt in der Gegenwart die
ungegenständliche Kunst dar, und zwar vor allem da, wo sie sich der

Transparenz farbiger Scheiben für das Licht bedient. Damit ist
gesagt, was unerläßlicher Schmuck des Chors der Kirche des
Wortes ist, und welcher Art diese Glasfenster sein müssen,
damit sie ihre Funktion im Dienste eines echten Verständnisses

des Wortes erfüllen können.



279 Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

Pfr. Dr. Walter Bernet, Volketswil

Bildende Kunst im Raum der Kirche

Es ist nicht möglich, für das Problem der bildenden Kunst in
der reformierten Kirche im Rahmen eines kurzen Artikels eine
grundsätzliche Lösung zu formulieren. Diese ganze Sache
liegt so sehr im argen innerhalb des protestantischen
Denkens, daß kaum einer es gewagt hat und wagt, in einer
umfassenden Weise das Problem anzugehen. So mag man auch
von mir nur erwarten, daß ich das Dilemma, in welchem sich
der Protestantismus gegenüber der bildenden Kunst befindet,
aufzuzeigen und zu durchleuchten, nicht aber eine fertige
Lösung zu bieten versuche. «La poire n'est pas encore müre»,
so hat Napoleon gesagt, wenn er sich grundsätzlich zu
entscheiden nicht vermochte. Und genau dasselbe müssen wir
Theologen im Blick auf das Verhältnis von Kirche und
bildender Kunst, besser: von Glauben und Kunst, sagen. Aber
immerhin ist die Situation reif dafür, daß wir uns im Gespräch
mit Künstlern auf Problematik und Dilemma besinnen.

Eine solche Besinnung muß mit der Frage beginnen, worum
es der Kirche eigentlich gehe. Und da kann es von reformierter
Seite nur die eine Antwort geben: Es geht der reformierten
Kirche, wenn sie ganz auf ihren Auftrag und ihre Bestimmtheit
aus ist, um gar nichts anderes als um den Glauben.
Es gehört sicher zum bene esse der Kirche, daß sie sich
bewußt und demütfg zugleich einreiht in die Kulturgeschichte
Europas, daß sie also nicht dergleichen tut, als hätte sie mit
aller Kultur des Abendlandes nichts zu schaffen. Aber eben,
das gehört nur zum bene esse. Das esse selbst der Kirche, das
Sein der Kirche, gründet nicht in der Kultur, verblüht nicht als
edle Pflanze im Garten des europäischen Geistes, es gründet
im Glauben allein.
Worum es der Kirche geht, was unabdingbar ihr esse
begründet, woraus sie lebt und was sie zu sagen, zu tun, zu
predigen hat, das ist allein der Glaube. Worum aber geht es
nun dem Glauben? Wir sagen es ganz kurz: Dem Glauben
geht es um Gott. Glaube ist, um ein altmodisches, aber darum
nicht untreffend gewordenes Wort zu gebrauchen, Glaube ist
Gottesfurcht.
Aber nun ergreift der Glaube die Wirklichkeit Gottes nicht als
eine spezielle, und alle andere Wirklichkeit geht ihn nichts an.
Indem der Glaube Gottes Wirklichkeit ergreift, bringt er unbedingt

im gleichen Atemzug auch die Wirklichkeit meiner selbst
und der Welt zur Sprache. Also: Der Glaube bringt die
Wirklichkeit als ganze zur Sprache. Das sei nun zunächst ganz
wörtlich verstanden: Der Glaube bringt die Wirklichkeit als

ganze zur Sprache. Der Glaube hat es mit der Sprache zu tun,
weil es ihm um die Wirklichkeit geht. Die Sprache ist das prae
der Wirklichkeit. Die Sprache ist es, worin Wirklichkeit als
Wirklichkeit allein zum Vorschein kommen kann.
Der Glaube bringt die Wirklichkeit zur Sprache. Das heißt nun
einfacher: Der Glaube setzt uns nicht über die Wirklichkeit ins
Bild. Er nimmt sich die Wirklichkeit nicht als Objektives vor,
um so die Wirklichkeit behandeln und sich ihrer bemächtigen
zu können. Indem es ihm um die Wirklichkeit als ganze geht,
stellt er sie sich nie vor. Denn damit würde er sie ja wieder
objektivierend unterteilen, spezifizieren. Für den Glauben gibt
es kein abschließendes Bild von Wirklichkeit im Sinne der
objektivierenden Vorstellung; für den Glauben kommt die
Wirklichkeit zur Sprache, zum Wort, also zu dem, worin sie
sich auslegt, beschreibt, erscheint.
So bedeutet Glaube also nie Vorstellung, Einbildung, sondern
er lebt - und mit ihm lebt die Kirche - aus dem ungegenständlichen

Wort, in welchem sich die Wirklichkeit als ganze
auslegt.
Damit ist nun gewissermaßen eine nötige Vorwarntafel auf¬

gestellt: Wir können etwa den Bildersturm der Zürcher
Reformation nicht einfach mit einem mitleidigen Lächeln als
mittelalterliche Barbarei abtun. Wir müssen in ihm das ernste
Anliegen sehen, mit dem zweiten Gebot Ernst zu machen -
und zwar nicht im gesetzlichen, sondern im evangelisch-
reformatorischen Sinn.
«Du sollst dir kein Gottesbild machen, keinerlei Abbild, weder
dessen, was oben im Himmel, noch dessen, was unten auf
Erden, noch dessen, was in den Wassern unter der Erde ist;
du sollst sie nicht anbeten und ihnen nicht dienen; denn ich,
der Herr, dein Gott, bin ein eifersüchtiger Gott, der die Schuld
der Väter heimsucht bis ins dritte und vierte Geschlecht an
den Kindern derer, die mich hassen, der aber Gnade übt bis
ins tausendste Geschlecht an den Kindern derer, die mich
lieben und meine Gebote halten.»
Dieses Gebot ist für reformiertes Denken ja vor allem ein
Schutz für das rechte Verständnis des Glaubens. Wie ist das

zu verstehen?
Das zweite Gebot richtet sich zum ersten gegen jeden
Versuch einer Vergötzung von Welthaftem, Dinglichem. Es macht
klare Front gegen die Hybris der abtrünnigen Israeliten im
Götzen- und Bilderdienst. Zum zweiten - und das ist für uns
jetzt bedeutsam - wendet es sich gegen jegliche Verding-
lichung, gegen alles Gegenständlichmachen Gottes. Gott in
seiner totalen Andersartigkeit, Heiligkeit und Souveränität soll
nicht verdinglichend in einen Götzen umgelogen werden. -
Das heißt also das zweite Gebot: Der Mensch steht nicht im

archimedischen Punkt außerhalb von Sein und Seiendem, von
dem aus er Gott hineinziehen könnte und hineinzwingen in die
Formen und Kategorien dieser Welt. Der Mensch steht nicht
im archimedischen Punkt, von dem aus er Gott nachweisen
könnte und hineinweisen in den Kreis menschlichen Handelns
und Behandeins. Gott handelt, und Gott handelt als der
schlechthin Heilige. Der Mensch steht nicht im archimedischen
Punkt, von dem aus er zu verfügen vermag über das Ganze
des Seins, von dem aus er Gott einreihen könnte in das
Verfügbare.

Also: Der Mensch kann sich Gott nicht «vornehmen» - weder
im ethischen Sinne, daß er ihn erreichen und also über ihn

verfügen könnte, noch im theologischen Sinne, daß er ihn

nachweisen, beweisen und markieren könnte, noch im
ästhetischen Sinne, daß er ihn «anschauen» und also aus solcher
Anschauung heraus in irgendeinem seiner möglichen
Verhältnisse darstellen könnte. Es gibt keine direkte Markierung,
Benennung und Darstellung Gottes, wie es solche direkte
Markierung, Benennung und Darstellung für jedes Ding dieser
Welt allenfalls grundsätzlich geben könnte. Es gibt keinen
archimedischen Punkt außerhalb und also kein Vornehmen
und Zuschauen. Wer also echterweise Aussage über Gott
wagt, der tut es als ein Betroffener mitten drin, und er entfaltet
in solcher Aussage zugleich immer ein Stückweit die
Bestimmtheit seiner menschlichen Existenz und ihrer Welt durch
Gottes handelndes Wort.
Noch einmal: Im Glauben werde ich nicht über die Wirklichkeit

Gottes und der Welt ins Bild gesetzt, sondern in ihm kommt
diese Wirklichkeit zur Sprache. Im Glauben stehe ich gerade,
indem da die Wirklichkeit als ganze zur Sprache kommt, zur
Debatte.
Die Kritik des zweiten Gebotes am Bildmachen ist also radikal.
Sie richtet sich nicht nur gegen das Bildnismachen, sondern
grundsätzlich gegen jeden Versuch, menschliches Dasein zu
verstehen als Weltanschauung, als Welt-Bilden. Es vermag
sich also nicht etwa eine besondere Aktion des Menschen,
eine besondere Art der Aussage seiner Existenz, dieser Kritik
besonders zu entziehen, und es kann auch nicht eine besondere

Art der Aussage, etwa die künstlerische, dieser Kritik
besonders verfallen. Sondern alle aussagenden Aktionen des
Menschen unterstehen ihr. Es ist also falsch, zu sagen: Über



280

Gott und die letzten Dinge darf man zwar reden, und ad

maiorem gloriam Dei darf man musizieren, aber malende Aussage

in solchen Dingen oder bildhauerischer Ausdruck ist
verboten. Reden, Denken, Musizieren, Bildhauen und Malen
sind gleichermaßen mächtig, ohnmächtig und fraglich. Es

darf niemals die Frage sein: Bilder oder nicht Bilder in der
christlichen Kirche, weil es auch nie die Frage sein kann: Wort
oder nicht Wort, und schon gar nicht die Frage: Mensch oder
nicht Mensch?

Damit ist etwas ganz Wesentliches gewonnen:
Diese radikale Kritik, indem - evangelisch verstanden - in ihr
der Glaube zutage tritt, eröffnet und schafft Freiheit. Nicht
indem wir uns der Sprache bedienen, kommt automatisch die
Wirklichkeit als ganze im Glauben zur Sprache. Nicht indem
wir malen usw. kommt die Wirklichkeit als ganze automatisch
nicht zur Sprache. Das heißt, es ist durchaus möglich, daß
etwa in einem Werk der bildenden Kunst die Wirklichkeit zur
Sprache kommt. Das heißt, es gibt grundsätzlich bildende
Kunst, die im Raum der Kirche im Blick auf den Glauben nicht
nur toleriert, sondern erwünscht, ja gefordert werden kann.
Welcher Gestalt ist nun solche Kunst? Diese Frage führt uns
aufs neue in ein Dilemma hinein, dessen bewußt zu werden
für unseren Zusammenhang wichtig ist.
Der eine Versuch, dieses Problem zu lösen, unterscheidet
christliche Kunst von unchristlicher. Wobei der Gegenstand
der Darstellung Kriterium für die Differentialdiagnose wird.
Adam und Eva mit dem Apfel als Sujet machen ein Bild zu
einem Dokument christlicher Kunst, wohingegen der Apfel
auf dem Kopf des Walter Teil in die nicht christliche Kunst
verwiesen wird. Es leuchtet unmittelbar ein, daß dieser
Versuch - den man im Detail unter dem dogmengeschichtlichen
Stichwort des opus operatum abhandeln könnte - im Raum
gerade der reformierten Kirche in keiner Weise befriedigen
kann.
Man könnte es nun unternehmen, diesem Versuche einen
andern unter dem Stichwort des opus operantis entgegenzustellen.

Dabei müßte man zum vornherein sagen: Es «gibt» keine
christliche Kunst. Es gibt keine Kunst, die sich durch ihren
Gegenstand als christliche ausweist. Aber es gibt Kunst von
Christen. Das wird ja sehr oft im Kirchenbau gefordert: Nur
der christliche Architekt könne wirklich eine Kirche bauen.
Da geht es also um den operans, um den Werkenden, nicht um
das Werk.
Und genau da liegt auch die Schwierigkeit dieses Versuches:
Damit das Werk als ein im Räume der Kirche tragbares, ja
wünschenswertes verstanden werden kann, bedarf es einer
dauernden Verifizierung des Bezuges auf den, der es schuf,
und seines Glaubens. Damit aber verfällt man einem psycho-
logisierenden und historisierenden und damit einem den
Glauben objektivierenden Mißverständnis des Kunstwerkes
selbst.
Eine dritte Möglichkeit ist die, daß man rundweg erklärt: Die
bildende Kunst gehört überhaupt nicht in die Kirche hinein.
Damit aber wird das zweite Gebot nicht evangelisch, sondern
gesetzlich verstanden. Das heißt: Damit übersieht man die
Radikalität des Gebotes; man meint, sich durch eine ästhetische

Diät aus dem Dilemma retten zu können, in welchem
wir uns eben grundsätzlich im Blick auf das zweite Gebot
vorfinden. Und andererseits ist man nicht bereit, die Freiheit,
welche das radikale Verständnis des Gebotes schafft,
verantwortlich zu übernehmen.
Wir sehen: Je intensiver wir auf das Problem der bildenden
Kunst im Räume der Kirche eingehen, desto größer wird die
Verlegenheit, desto deutlicher zeigt sich das Dilemma.

Hinweise, die das Gespräch hinüber und herüber anregen
möchten.
1. Es ist unmöglich, ein Differentialdiagnostikum für christliche

und außerchristliche Kunst herauszuarbeiten. Wir müssen

uns damit abfinden, daß es eine christliche Kunst als
solche nicht gibt.
2. Es kann sich also nicht darum handeln, ein Werk, das sich
durch einen «christlichen» Gegenstand ausweist oder einen
gläubigen Christen zum Schöpfer hat, im Raum der Kirche zu
akzeptieren und ein Werk, das einen «profanen» Gegenstand
zur Darstellung bringt oder das von einem Maler oder
Bildhauer stammt, dessen Glaube zweifelhaft ist, auszuschließen.
3. Die Entscheidung kann im Blick auf die Freiheit, welche die
radikale Kritik des zweiten Gebotes eröffnet, nur von der Art,
vom Charakter, vom «Wesen» des Werkes selbst abhängen.
4. Ein Bild zum Beispiel, welches die Wirklichkeit, die es
intendiert, als Vor-stellung abschließend zur Darstellung bringt,
ein Bild, dessen Wirklichkeit in der Vor-stellung und durch
die Vorstellung sich selbst genügt, ein Bild, das - um es ganz
einfach zu sagen - den Betrachter stumm läßt, mag «ansprechend»,

mag gar überwältigend, hinreißend schön sein; im
Räume der Kirche hat es nichts zu suchen. Ein Bild aber, das
den Betrachter aus sich selbst heraus zur Interpretation, zur
Auslegung, auffordert, ein Bild also, das aus sich selbst heraus
der Interpretation und Auslegung bedürftig ist und dessen
Wirklichkeit erst und nur im Vollzuge der Interpretation und
Auslegung zur Sprache kommt, ist im Räume der Kirche
wünschenswert. Nicht weil es etwa den Glauben zu produzieren

oder zu fördern imstande ist, hat es seinen Platz im
Raum der Kirche, aber weil es in seiner Interpretationsbedürftigkeit

sich entwirft nicht auf irgendeine Vor-stellung von
Realem hin, sondern auf die Wirklichkeit selbst als ganze,
deren prae die Sprache ist, in der allein sie sich zeitigt.
5. Ein solches Werk hält nun nicht aus sich selbst heraus der
radikalen Kritik des zweiten Gebotes stand. Aber indem es
aus sich selbst heraus im Verzicht auf umfassend-abschließendes

Vorstellen und Ins-Bild-Setzen und Ein-Bilden der
Wirklichkeit darauf aus ist, als Wirklichkeit durch die
Interpretation zur Sprache zu kommen, setzt es den Glauben aufs
Spiel. Und zwar in dem Sinne, daß der interpretierende
Betrachter im Blick auf die Wirklichkeit, die ausgelegt zur Sprache
kommt, sich selbst im Glauben oder Unglauben entscheidend
zur Debatte gestellt weiß.
6. Man sage nun nicht: Da wird mit komplizierten Worten ganz
einfach der symbolischen Darstellung das Wort geredet. Wohl
mag das Symbol in solcher Kunst seinen Platz haben. Aber
das Symbol ist nicht der Garant solcher im Räume der Kirche
wünschenswerten Kunst. Auch und gerade das Symbol ist
immer der Frage zu unterwerfen, ob es in sich abschließend
«seine» Wirklichkeit re-präsentiere, vor-stelle, oder ob es, um
Wirklichkeit zu präsentieren, zu vergegenwärtigen, zu zeitigen,
der Interpretation bedürfe, in der allein Wirklichkeit als ganze
zur Sprache kommt.
7. Bildende Kunst im Räume der Kirche muß sich also keineswegs

verleugnen, muß nicht dürftig sein; aber sie muß
bedürftig sein. Sie stellt Wirklichkeit nicht abschließend vor,
sondern sie ist stets auf Wirklichkeit aus. Und indem sie auf
die Wirklichkeit als ganze aus ist, bedarf sie der Auslegung,
in welcher allein sie die Wirklichkeit so zeitigt, daß sich der
Betrachter oder die betrachtende Gemeinde in Glauben oder
Unglauben ins Spiel gezogen weiß.
Noch einmal: Diese Sätze wollen keine Lösung des alten und
schweren Problems der bildenden Kunst im Räume der Kirche
sein. Sie wollen lediglich jedes Gespräch, in dem es konkret
um diese Frage geht, anregen.

Was wir nun im Folgenden äußern, das zeigt nicht einen
ausgebauten Weg aus dem Dilemma heraus, das sind vielmehr


	Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

