Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 46 (1959)

Heft: 8: Protestantischer Kirchenbau

Artikel: Rundfrage Uber den protestantischen Kirchenbau
Autor: Barth, Karl / Locher, Gottfried / Tanner, Werner
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-35999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-35999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

27

Rundfrage iiber den
protestantischen Kirchenbau

Max Hunziker

Das WERK hat eine Reihe von schweizerischen Theologen ver-
schiedener Richtungen um ihre Stellungnahme zu den Fragen
des protestantischen Kirchenbaus und der Kunst in der Kirche
gebeten. Die Redaktion dankt den Verfassern fiir ihre spontane
und ernsthafte Mitarbeit und hofft, mit der Publikation der Ant-
worten eine fruchtbare Diskussion zwischen Theologen und
Architekten anbahnen zu kénnen.

Der Anfrage an die Theologen wurde ein kleiner Fragebogen bei-
gelegt, wobei es den Verfassern freigestellt war, auf diese Fragen
einzugehen oder die Probleme von anderer Seite her anzugreifen.
Da sich einzelne Beitrdge auf diese Fragebogen beziehen, geben
wir dessen Text im Nachfolgenden wieder. Die Redaktion

Die Rundfrage:

Im protestantischen Kirchenbau hat sich in den letzten Jahren
weitgehend das Zentralraumprinzip durchgesetzt. Ifiﬂgfa richtig,
und sind die damit gemachten Erfahrungen positiv ? rnny
Im Zentralraum kommt der Anordnung und Gestaltung von
Kanzel und Abendmahlstisch noch stérkere rdumliche Bedeutung
zu. Verbindliche Richtlinien lber die Gestaltung dieser Partie
bestehen aber noch nicht. Soll der Abendmahlstisch im optischen
Zentrum stehen ? Soll der Tisch fest und aus Stein oder beweglich
und darum aus Holz sein? Wie soll die Kanzel angeordnet sein:
seitlich ?, axial hinter dem Abendmahlstisch? Kann auf eine
Kanzel verzichtet und die Predigt am Abendmahlistisch gehalten
werden ? Wo soll der Taufstein stehen? Kann am Abendmahls-
tisch getauft werden ?

Im Gegensatz zu friiheren Zeiten wird heute gefordert, dap die
Orgel und der Platz des Kirchenchors nicht im Blickfeld der
Gemeinde liegen sollen. Ist dies richtig, oder sollte eine stédrkere
liturgische Betonung von Orgelspiel und Chorgesang auch ihren
architektonischen Ausdruck finden ?

Welches ist der Platz der christlichen Symbolik und der bildenden
Kunst im protestantischen Kirchenraum? Gibt es Zonen -
Blickzentrum, Kanzelpartie, Seitenwédnde, Fenster, Eingangs-
partie, Vorplatz —, in denen symbolische und bildliche Darstel-
lungen erlaubt sind, und solche, von denen sie ferngehalten
werden sollen?

Gibt es eine solche Abstufung in den Gattungen: Skulptur,
Wandmalerei, Wandteppiche, Glasgemilde, Reliefs an Abend-
mabhlstisch, Kanzel, Taufstein ?

Lapt sich eine lkonographie reformierter Kirchenkunst entwik-
keln? Wo darf das Kreuzsymbol verwendet werden ? Welche an-
deren Symbole (Fisch, Dornenkrone, Christusmonogramm usw.)
sind zu verwenden? Welche Méglichkeiten und welche Be-
schrénkungen bestehen in bezug auf figirliche Darstellungen ?
Wo kann sich der Kiinstler in solchen Fragen Rat holen?

Prof. Dr. Karl Barth, Basel

Zum Problem des protestantischen
Kirchenbaus

Auf die mir vom WERK unter dem Titel «Probleme des prote-
stantischen Kirchenbaus» gestellten Fragen antworte ich wie
folgt:

1. Das «Zentralraumprinzip» halte ich, weil es die Bestimmung
des Kirchengebdudes als Ort der zur Verkiindigung des
Wortes Gottes und zum Gebet versammelten Gemeinde
sichtbar macht, fur richtig. Ich hoffe, daB es sich fernerhin
durchsetzen wird.

2. Die ideale Losung des Problems der Gestaltung der Mitte
jenes Raumes sehe ich in der Aufstellung eines markanten,
aber von einem «Altar» deutlich unterschiedenen hélzernen
und leicht erhdhten Tisches. Er hétte — dazu mit einem beweg-
lichen Pultaufsatz zu versehen - zugleich als Predigtstétte und
als Abendmabhistisch und an Stelle eines «Taufsteins» zu
dienen.

(Die Trennung von «Kanzel», Abendmahlstisch und «Tauf-
stein» kann in jeder denkbaren Variation ihrer Anordnung nur
zerstreuen und verwirren, wie sie denn auch theologisch nicht
zu begriinden ist.)

3. Orgel und Kirchenchor gehéren als mehr oder weniger will-
kommenes, aber grundsétzlich auch entbehrliches Beiwerk
nicht in den Blickpunkt der versammelten Gemeinde.

4. Bildliche und symbolische Darstellungen sind an keiner
Stelle des protestantischen Kirchenraums am Platze.

(Auch sie kédnnen nur zerstreuen und verwirren. Der Wirklich-
keit der Person und des Werkes Jesu Christi kann nur die in
Gebet, Predigt, Taufe und Abendmahl und also im «Gottes-
dienst» im engeren Sinn des Begriffs, dann aber und vor allem
die im Leben handelnde Gemeinde selbst entsprechen: kein
Bild und kein Symbol!)

Gestalt, MaB und Farbe der Tiiren, Wande und Fenster sowie
der Bestuhlung des kirchlichen Raumes sollen und kénnen in
ihrer Sachlichkeit gerade ohne jene fremden Zutaten der
Konzentration der am Gottesdienst Teilnehmenden - ihrer
Ausrichtung auf die sie vereinigende Botschaft und Anbe-
tung - dienlich und insofern «wiirdig» und «schén» sein.

Prof. Dr. Gottfried W. Locher, Bern

Aufgaben des modernen evangelischen
Kirchenbaus

1. Die evangelische Kirche ist ein Versammlungsraum. Er muf8
das Gefiihl der Zusammengehdrigkeit fordern.

Bis zur Reformation war das Chor als der Ort der Gegenwart
Gottes im sakramentalen Geschehen das gegebene optische
und architektonische Ziel. Die Gemeinde im Schiff muBte das
amtlich-sakramentale Handeln des Priesters am Altar sehen
konnen. Die rémisch-katholische Kirche ist notwendig eine
Seh-Kirche.



272

Nach reformatorischem Glauben ist die Gegenwart des Herrn
der gesamten in seinem Namen versammelten Gemeinde und
ihrer Verklindigung verheiBen; sodann - auf Grund dieser Ver-
kiindigung - den beiden Sakramenten der Taufe und des
Abendmabhls. Es ergibt sich fir die bauliche Gestaltung: die
Kirche ist eine Rede- und Hor-Kirche. Genauer: sie ist erstens
ein Versammlungsraum, zweitens ein Predigtraum und drittens
ein Raum, in dem getauft und Abendmahl gefeiert wird. Diese
Funktionen des Raums bilden die natirliche Aufgabe des
Architekten; was ihnen dient, wird den hier echten Sakral-
charakter mit sich bringen. Helle, freundliche Rdume lassen
mich dem Néchsten begegnen, wihrend alles Halbdunkel dem
Gemeindemé&Bigen widerspricht.

Diese Dinge sind der Reformationsbewegung spontan zum
BewuBtsein gekommen; sie waren es noch dem 18. Jahrhun-
dert, wie zahlreiche Bauten und Renovationen jener Tage be-
weisen. Aber da weitaus die meisten evangelischen Kirchen
aus dem Mittelalter ibernommen wurden, hat eine vierhundert-
jahrige Gewdhnung in den meisten Kirchgenossen die Vor-
stellung erweckt, eine rechte Kirche miisse einen Chor aufwei-
sen. Doch stellt uns heute die Vermehrung und Bewegung
der Bevolkerung plétzlich vor die Notwendigkeit zahlreicher
Neubauten und damit vor die Pflicht der Besinnung auf
unser eigentliches Erbe und seine Verarbeitung fiir eine ge-
wandelte Zeit.

2. Der Zentralbau scheint mir nicht die einzige, aber eine sehr
gute Form zu bieten, eine gottesdienstliche Versammlung zu
beherbergen. Ins Gewicht falltauch hier die sinngeméBe innere
Anordnung: die Méglichkeit, daB Gottesdienstbesucher ein-
ander ins Gesicht sehen, sollte nicht langer mit allen Mitteln
vermieden werden! Zur Kanzel muB von jedem Platz aus ein
Gefiihl der N&he bestehen; die Tatsache, von dorther angere-
det zu werden, muB dem Raum entsprechen. Die Aufstellung
des Taufsteins sollte der Gemeinde die Anteilnahme in Augen-
verbindung wahren. Der Abendmahlstisch gehért nicht ins
optische Zentrum, wohl aber in die Mitte des Raums und soll
nicht die Vorstellung eines Schalters, an dem man abgefertigt
wird, wecken, sondern eines Familientischs, an den man gern
herantritt. Den Idealfall verwirklichen die Briidergemeine und
viele Kirchen calvinischer Tradition in Holland und Schottland,
die im Kirchenraum - und in der Liturgie - Platz fiir einen gro-
Ben Tisch schaffen, an dem die Gemeinde nacheinander in
Gruppen von dreiBig oder flinfzig Personen zusitzt.
Orgelspiel und Chorgesang haben als LebensduBerung der
versammelten Gemeinde ihren Platz in der Kirche und miissen
keineswegs schamvoll versteckt werden. Freilich sind alle An-
kldnge an Konzertsile zu vermeiden; so mag zum Beispiel der
Kirchenchor von Sitzpldtzen umgeben sein.

3. Die Atmosphére des evangelischen Gottesdienstes muB
bestimmt und getragen sein von der lebendigen Verkiindigung
und von lebendigen Menschen, an die und durch die diese Ver-
kiindigung ergeht, denn der Gegenwart ihres lebendigen Herrn
soll die Gemeinde gewiB werden. Es dirften nicht die Verzie-
rung, sondern der Stil, die ruhigen Linien und die Proportionen
des Hauses sein, in denen die Architektur durch Schaffung
einer Stimmung feierlich-freudigen Zusammenkommens jenem
Geschehen Hilfe und Ausdruck zu verleihen vermag. Ob die
traditionellen kirchlichen Symbole, einst sicherlich von hoher
psychologischer Kraft, heute einer entsprechenden Besinnung
wirklich férderlich sind, ist zweifelhaft; ihre Anwendung hat
immer etwas Kiinstliches. Oder will man ernstlich behaupten,
ein Markusléwe oder Lukasstier entsprdchen dem Glaubens-
leben unserer Gemeinden? Vom Unheilder Abstumpfung durch
die Inflation verzierender und verzierter Kreuze gar nicht zu
reden! Man lasse hier getrost Vergangenes vergangen sein;
vielleicht werden dann unserer Generation neue, unmittelbare
Zeichen geschenkt, geboren aus der ehrlichen kiinstlerischen
Verantwortung unserer Zeit.

Die religiése Inbrunst, mit der unsere Gemeinden an gute, be-
sonders aber an kitschige Bilder in ihren Kirchenrdumen fixiert
sind, beweist, daB die reformatorische Warnung noch nichts
von ihrer Giiltigkeit verloren hat: sie stehen dem gepredigten
Wort und seiner jeweiligen aktuellen Wandlung im Weg. Man
kann in einer Kirche eben nicht einmal das tun, was jeder auf-
merksame Lehrer in seinem Schulzimmer vornimmt: die Bilder
von Zeit zu Zeit auswechseln. Um so eifriger muB die Gemein-
de sich der Pflicht bewuBt bleiben, dem bildenden Kinstler
anderwérts die Méglichkeit zu geben, sich mit seinem Beitrag
an ihrem gottesdienstlichen Leben zu beteiligen. Der evange-
lische Gottesdienst ist nicht auf den Kirchenraum beschrénkt,
und den sonntéglichen Besucher nicht nur in einen gefalligen
Raum einzuladen, sondern ihn ebenfalls ermutigt in seinen
gottesdienstlichen Werktag zu entlassen, ist nicht die geringste
Aufgabe des Kirchenarchitekten: nicht nur dem Heiligtum,
sondern auch dem Ausgang, dem Vorhof, der Umgebung mége
er alle Sorgfalt zuwenden. Wenn sie reizen zum verweilenden
Gespréch, hat er viel fiur den Aufbau der Gemeinde geleistet.

Pfr. Werner Tanner, St. Gallen

Der Sinn von Schiff und Chor

«Im protestantischen Kirchenbau hat sich in den letzten Jahren
weitgehend das Zentralraumprinzip durchgesetzt. Ist das rich-
tig?» lese ich in dem mir vorgelegten Fragebogen.

Wenn sich der Zentralraum, unter dem die sich mehr oder
weniger dem Kreise ndhernde, zum Beispiel achteckige
GrundriBform mit vollkommenem Einbezug von Kanzel, Tauf-
stein und Abendmabhlstisch in den Einheitsraum gemeint ist,
als eine mégliche Lésung versteht, habe ich nichts einzuwen-
den. Wenn darunter die Lésung verstanden sein sollte, miiBte
ich widersprechen. Den evangelischen Kirchenbau gibt es
nicht; aber es gibt bessere und weniger gute Lésungen.

Der Vorzug des «Zentralraumes», der besonders von Zirich
gefordert wird (im Unterschied zu Bern), ist die starke Beto-
nung des Gemeinschaftscharakters des Gemeindegottes-
dienstes. Das ist aber léngst nicht die ganze Charakterisierung
der Gemeinde und ihres Gottesdienstes.

Neutestamentlich gesehen und nicht einfach an einem «pro-
testantischen Prinzip» gemessen, kommt die Verkiindigung
wohl aus der Gemeinde, doch so, daB sie ihr zugleich gegen-
libersteht. Denn das Wort kommt durch die Offenbarung
Gottes in Christus von auBen und oben zur Gemeinde. So
haben Kanzel und Abendmahlstisch ihren Platz sowohl in
der Gemeinde als der Gemeinde gegendiiber. Die spannungs-
volle Einheit beider Gesichtspunkte darf nicht preisgegeben
werden zugunsten eines eingleisigen Prinzips. Das wére eine
sektenhafte Verengerung der neutestamentlichen Fiille der
Gesichtspunkte.

Dazu kommt ein Weiteres: Der Zentralbau spricht eindrick-
lich von der Familiaritdt der Gemeinde. Man ist aber da zu
ausschlieBlich im Jetzt und Hier, zu eindeutig «en famille».
Die neutestamentlich orientierte Gemeinde hat noch eine
andere Dimension: die Ausrichtung auf das tbergeordnete
Haupt Christus und auf sein kommendes Reich. Beide Ge-
sichtspunkte bringt die traditionelle Kirche mit Schiff und Chor
mit groBartiger Kraft zum Ausdruck; denn ihr eignet ein Zug
nach vorne, der dem Zentralbau abgeht und der sich auch
durch die Vertikale nicht voll ersetzen |&Bt.

Das Schiff ist Hinweis auf den Leib Christi, die Gemeinde; das
(etwas erhohte, oft auch heller gestaltete, in den alten Kirchen
gegen Osten liegende) Chor ist Hinweis auf das Haupt Chri-
stus, von dem die Kirche Licht und Weisung empféngt.

Das Schiff ist Sinnbild dieser Welt (dieses Aons), das Chor
Symbol des neuen, kommenden Aons, des Himmelreiches.




273

Schiff und Chor bilden eine Einheit, aber nicht eine schema-
tische, mathematische, prinzipielle, spannungslose, tote, son-
dern eine spannungsvolle, polare, lebendige, menschliche. Es
ist e/n Raum, aber nicht als ungegliederte Einheitsmasse, son-
dern als gegliederter Raumkérper, entsprechend unserm
Leibe und der christlichen Gemeinde.

Das Chor versteht sich somit nicht einfach von der rémi-
schen Messe, sondern vom Wesen und von der ganzen Aus-
richtung der neutestamentlichen Gemeinde her. Im {ibrigen
brauchen wir wohl als Kirche des allgemeinen Priestertums
in christlicher Freiheit eine gewisse bauliche Ahnlichkeit
mit der andern Kirche weder krampfhaft zu suchen noch
krampfhaft zu fliehen, besonders nachdem die Katholiken in
letzter Zeit hinsichtlich Einfachheit der Kirche und vor allem
durch die Entfernung des Altares von der Stirnwand und
durch dessen Einbezug in die Gemeinde uns ndher gekom-
men sind.

Der Chorraum als Ort des Abendmabhlstisches strahlt {iber-
dies stdrkste Gemeinschaft aus und vermeidet ferner die Kon-
frontation mit einer starren Breitwand.

Die Kanzel, niemals in einer axialen Linie mit dem Abend-
mahlstisch, soll seitlich und vor dem Chorraum angebracht
sein. Die Verkiindigung gehdrt noch zu diesem Aon. Im
Reiche Gottes muB nicht mehr gepredigt werden, da wir
«schauen werden von Angesicht zu Angesicht». Dagegen hat
Jesus verheiBen, daB er seine Gemeinschaft von neuem mit
uns halten werde; darum steht der Tisch als bauliches Zeichen
dieser letzten Gemeinschaft im Chorraum. Die Zweiheit von
Wort und Mahl ist fiir das Jetzt der christlichen Gemeinde
konstitutiv und darf unter keinen Umsténden einer verschwom-
menen Einheit weichen.

Die Gliederung in Schiff und Chor ist nicht unbedingt dasselbe
wie das «Langhaus» mit steif-parallel geordneten Bankreihen.
Die Steifheit 148t sich durch zentrierte Anordnung der Bénke
brechen.

DaB die Orgel als nichtkonstitutives Element einer nach Gottes
Wort reformierten Kirche ihren Platz im Riicken oder héchstens
noch auf der Seite der Gemeinde hat, versteht sich fast von
selbst.

Es diirfte die nicht leichte, aber hochinteressante und reizvolle
Aufgabe des Architekten sein, die Vorteile der Zentralraum-
kirche mit den Vorteilen der Chorraumkirche unter méglichster
Vermeidung der beidseitigen Nachteile zu verbinden. Das ist
wahrscheinlich schwerer, aber auch interessanter als die Er-
fullung des bloBen Zentralraumprinzipes. Quadratur des Zir-
kels? Ich glaube nicht, sofern wir bereit sind, die einfache
duBere Form preiszugeben. Wenn aber jemand, soll dann
nicht in allererster Linie die Kirche von innen nach auBen
bauen?

Jean-Louis Leuba, professeur, D' en théol., Neuchétel
A quoi doit servir une église protestante?

J’éprouve quelque embarras a répondre aux questions posées.
Il y a lieu de distinguer, me semble-t-il, entre programme et
exécution. L.e programme est évidemment donné par la doc-
trine de I'Eglise. L'exécution ressortit a la liberté créatrice de
I'architecte. Des plans fort différents, des partis méme oppo-
sés pourront également satisfaire 8 un méme programme. Ainsi
le théologien n'a pas a dicter de formes, mais & rappeler la
substance doctrinale et spirituelle.

Comme tout batiment, une église doit répondre aux exigences
de l'usage auquel elle est destinée. CEuvre d'art, elle différe de
la machine: elle doit dire ce qu'elle est, exprimer aussi claire-
ment que possible sa destination.

A quoi doit servir, et donc de quoi devra témoigner une église

Rundfrage iiber den protestantischen Kirchenbau

protestante? On peut résumer le programme en trois points,
d'ailleurs connexes.

1° Une église sert & la prédication de la Parole de Dieu et &
I'administration des sacrements, baptéme et sainte céne. Pré-
dication et sacrements sont égaux en importance. Cet usage et
cette égalité seront immédiatement lisibles. Chaque élément,
prédication, baptéme et céne, aura son témoin architectural
propre.

2° La communauté de I'Eglise ne se donne pas a elle-méme
la prédication et les sacrements. Elle les regoit de Dieu par le
service du ministre. Les témoins architecturaux de la prédica-
tion (chaire) et des sacrements (fonts baptismaux et table de
communion) marqueront la structure de cette ordonnance.
Pas de chaire au niveau des bancs, et la table nettement en
évidence.

3° Parla prédication et les sacrements, les membres de I'Eglise
constituent une communauté, non un public ni méme un audi-
toire. La disposition architecturale marquera que 'assemblée,
unie par la Parole et le sacrement, forme une communauté fra-
ternelle d'adoration et de priére.

Un tel programme permet de répondre d'emblée a quelques-
unes des questions. L'orgue est essentiellement au service du
chant. Il n'a pas de réle indépendant, ni méme constitutif. On
n'en imposera donc pas la vue aux assistants. Un «chceur» ne
se légitime que si la liturgie comporte réguliérement la partici-
pation d'un... cheeur, précisément, ce qui ne peut étre le cas,
au point de vue réformé, que dans une communauté réguliére
(Taizé, par exemple), mais non dans une paroisse. S'il y a des
répons, ce qui est souhaitable, ils doivent étre chantés par
toute la paroisse. Une chorale pourra I'y aider, mais pour en-
trainer I'assemblée et non pour y suppléer. Elle prendra donc
place & une tribune, peut-&tre, ou dans l'assemblée méme,
mais non face a elle.

Les symboles chrétiens pourront utilement marquer la desti-
nation de I'édifice, mais avec modération, sinon ils perdraient
leur puissance d’expression et leur fonction unitive.

Quant a l'iconographie proprement dite, deux raisons me pa-
raissent devoir engager I'Eglise réformée a ne point trop rapide-
ment quitter sa réserve séculaire. A la différence de I'Eglise
d'Orient, I'Eglise latine — dont font partie les communautés
issues de la Réformation - n'a jamais élaboré une théologie
des images vraiment réfléchie. Nous manquons par trop de
tradition pour pouvoir nous permettre d'user sur ce pointd'une
liberté évangélique qu’il serait excessif de contester en principe,
mais dont, pour I'instant du moins, il me parait sage de renon-
cer & se prévaloir. De plus, au moment ol I'art dit «figuratif»
connait une crise profonde, il parait peu indiqué que les Réfor-
més fassent subitement confiance a ce type de langage, sur-
tout dans la forme anecdotique qu'il a souvent revétue.

Cela ne signifie pas que tout art doive &tre banni. Je n'en veux
pour preuve, dans mon canton, que les vitraux si lisibles, et
pourtant «non figuratifs» du maitre Pierre-Eugéne Bouvier,
dans le Temple de Colombier.

Gabriel Widmer, pasteur, D' en théol., St-Cergue

L'aménagement de la Maison de Dieu selon
I'esprit de la Réforme

L'architecte n'a pas a recevoir d’ordres du théologien: mais le
théologien doit donner a I'architecte des directives liturgiques.
La plupart des liturges de langue frangaise (Romane-Musculus,
Thurian, Paquier, etc.) s'accordent sur les principes: le temple
estle lieu ot la Parole est fidélement préchée et les sacrements
correctement administrés en présence du peuple de Dieu; il
est un édifice consacré & Dieu pour un usage précis: le culte.
1l n’est donc ni une salle de conférence ou un auditoire, ni une



274

chapelle privée. Il rappelle, dans la ville et le village, la présence
de I'Eglise, répandue sur toute la terre. C'est pourquoi, tout en
étant fidéle aux principes réformés, le liturge est ouvert aux
préoccupations cecuméniques; le fidéle d'une autre confession
doit reconnaitre en entrant dans un temple qu'il pénétre dans
un sanctuaire.

En vertu des principes réformés et du souci cecuménique, le
cheeur, visible dés I'entrée du temple, revét une importance
centrale. Il se distingue de la nef par une relative richesse des
matériaux (pierre, bois, etc.), de la lumiére plus intense et la
disposition aussi stricte que possible de ses éléments fixes:
au centre, latable sainte en pierre ou en bois clairs sur un socle,
de forme rectangulaire et massive pour ne pas étre confondue
avec une table quelconque, située devant une croix aux dimen-
sions larges, a une certaine distance pour permettre a I'offi-
ciant de présider le repas du Seigneur derriére la table, face
aux fidéles. A gauche, les fonts baptismaux, qui par leur pré-
sence constante, doivent rappeler aussi les promesses du
Christ. Entre la table et les fonts baptismaux, le lutrin mobile,
assez solide pour supporter la Bible, lors de I'office du lecteur,
et la liturgie. A droite de la table sainte, la chaire dans le méme
axe, pour montrer que, dans le culte réformé, Parole de Dieu
et sacrements sont sur le méme plan; elle sera peu élevée
et ressemblera a I'ambon des anciennes basiliques.

Tous les fidéles doivent pouvoir suivre ce qui se passe dans le
cheeur. lls participent avec I'officiant aux actes liturgiques qui
créent entre eux la communion; leur attention doit étre attirée
vers la Parole et vers les sacrements. Avec I'officiant, ils font
partie du peuple de Dieu, rendant son culte. Il faut donc pré-
voir un espace aussi large que possible autour de la table
sainte pour permettre aux fidéles de communier en demi-
cercle en aussi grand nombre que possible, et cela pour éviter
le cortége qui rompt toute communion. Il en va de méme
pour le baptéme. Si le choeur que rien ne sépare de la nef re-
vét une telle importance, I'orgue et la galerie de la maitrise
sont au second plan. L'orgue et le chant accompagnent les
cantiques de I'assemblée; ils restent silencieux en dehors du
culte public. Le fidéle, qui dans la semaine vient se recueillir
dans le temple, se dirige vers le cheeur; l'orgue et la galerie
n'ont pour lui aucun réle a jouer.

Dans ces conditions, on comprend pourquoi la nef doit de-
meurer d'une sobriété concertée: parois dépouillées, sans or-
nements décoratifs ni textes enluminés, matériaux communs
et bruts. Il faut éviter toute distraction au fidéle, concentrer son
attention, son regard vers le cheeur, ol se déroule la liturgie et
ol la Parole est préchée.

Par contre, I'artiste qu'il soit verrier, céramiste, peintre ou
sculpteur, pourra donner la mesure de ses talents dans la dé-
coration du choeur tout en s'abstenant de certains excés de
couleurs et de formes, qui feraient oublier son réle de serviteur
de I'art. Les fantaisies d'un art anecdotique, souvent de mau-
vais go(t, qu’elles soient figuratives ou non, n’ont pas leurplace
la oli le Christ rappelle sa personne et son ceuvre a I'aide de
réalités si simples et si graves: la Parole, le Pain, le Vin,
I'Eau.

L'ornementation du cheeur doit viser a souligner par la cou-
leur, la forme et la matiére (et non a remplacer) les actes qui
s'y passent: la prédication et I'administration des sacrements
(baptéme, sainte céne). Elle renvoie a celui qui est le centre du
culte: Jésus-Christ; elle n'a donc pas son but en elle-méme.
L’artiste reste a I'arriére-plan, dans I'anonymat. Ce qui compte,
ce n'est pas le sujet qu'il veut représenter, mais le rapport
qu'il veut faciliter par son ceuvre, la relation entre le Christ
crucifié, ressuscité, assis a la droite de Dieu, et les fidéles
vivant des dons du Sauveur et Seigneur. A sa maniére et avec
les moyens dont il dispose, il cherche a dévoiler les mystéres
de la Bonne Nouvelle, sans raconter une histoire et sans faire
un portrait. C'est en ce sens que son ceuvre ne devra pas étre

anecdotique, mais visera a l'universalité spécifique de la pré-
dication et des sacrements. Le langage coloré et lumineux des
vitraux, par exemple, est significatif dans la mesure ol les cou-
leurs et la matiére lumineuse du verre indiquent indépendam-
ment du sujet traité la mort, la résurrection et le retour du
Christ; il est par lui-méme expressif, tout en restant enveloppé
d'un certain voile. Il a un sens pour les fidéles, qui commu-
nient avec le Christ; il pose une question pour les incroyants.
Pour cette raison, tout en restant fidéle a la symbolique de la
tradition des premiers siécles, I'ornementation peut étre d'une
diversité et d'une prolixité étonnantes. Le liturge réformé pré-
fére le vitrail symbolique ou non-figuratif au vitrail représentant
un épisode de I'Ecriture; le symbole arréte le regard tout en le
dirigeant vers un au de-13, il dévoile et voile tout a la fois, tandis
que la représentation figurative d'une scéne livre immédiate-
ment son sens, découvre a n'importe qui le message dont elle
est porteuse, et pas seulement aux initiés, aux fidéles
L'architecture sacrée, selon I'esprit de la Réforme, doit étre
fonctionnelle, d'aprés les remarques précédentes, dans un
sens précis: elle est fonction de la liturgie de la communauté,
du service de Dieu. L'espace, les matériaux, les couleurs, la
forme et la lumiére ont chacun un réle propre a jouer; ils ont
une utilité: celle qui contribue a la beauté de la Maison de
Dieu; et ils deviennent pour le peuple de Dieu les signes
incarnés, dans |'étoffe du monde présent, de la future Cité de
Dieu.

Pfr. Hermann Heer, Ziirich

Zur Gestaltung von Kanzel, Taufstein und
Abendmahlstisch

Viel Unheil stiftet die zwanghafte Idee, Gestalt und Stellung
der Kanzel hatten die (iberragende Bedeutung des Wortes im
reformierten Gottesdienst sichtbar zu machen. So wird der
Kanzel symbolische Bedeutung zugedacht, was sie nicht zu
leisten vermag. Denn die Kanzel ist ein Mébel, das der Predigt
dienlich ist, weiter nichts. lhre Aufstellung hat sich in erster
Linie nach guter Hérbarkeit und erst in zweiter Linie nach
bester und zentraler Sichtbarkeit zu richten. Eine etwas seit-
liche Aufstellung tut dem Wort, das ja gehdrt und nicht ge-
sehen werden soll, keinen Eintrag.

Anders liegt es beim Abendmahlstisch. Was am Tisch ge-
schieht, soll nicht nur gehért, sondern auch gesehen werden.
Die sichtbaren Zeichen der Gnade, Brot und Wein, sollen
materiell vorhanden sein und nicht bloB gedacht oder vor-
gestellt werden. Dazu braucht es Geréte, sie zu fassen, und
einen Platz, sie daraufzustellen. Der Tisch ist als Trédger von
Brot und Wein unentbehrlich. Von der Kanzel gilt das nicht
mit gleicher Entschiedenheit: Es wurde schon manche Predigt
im freien Stehen gehalten. Dagegen wird selbst auf dem
Schlachtfeld der Feldprediger dem Sterbenden das Abend-
mabhl so darreichen, daB er wenigstens nach der Andeutung
eines Tisches sucht, und wenn es bloB ein Brett oder ein Tor-
nister wére. Der Tisch ist nicht nur wie die Kanzel wiinschbar
und praktisch, ein brauchbares Moébel, sondern er ist unent-
behrlich und mehr als nur Mébel. Ihm eignet bis zu einem
gewissen Grad wenigstens die félschlicherweise oft der Kanzel
zugeschriebene Ausdrucksméchtigkeit als dem sichtbaren
Tréger der sichtbaren Gnadenzeichen. Wogegen die unge-
brauchte Kanzel nichts auszudriicken vermag noch braucht,
ist doch das «Wort» der Gnade nicht dort, sondern am Tisch
mit Augen zu vernehmen.

Daraus ergibt sich, daB der Tisch im Brennpunkt der Blicke
aufgestellt sein muB. Ein schrédger Blick auf die sichtbaren
Gnadenzeichen ist unwiirdig. Das Horen ist solcher Ausrich-
tung weniger bedrftig, ja es kann dem Héren forderlich sein,



275

den Blick am Prediger vorbeigehen und auf einem «Sinnes
vollen» Ort ruhen zu lassen. Daher ist eine leere Mitte
zwischen Kanzel und Tisch ungliicklich. Man soll das Gleich-
gewicht von Wort und Sakrament, von unsichtbarem und
sichtbarem Gnadenzeichen, nicht in der Dimension des Se-
hens gliltig darstellen wollen. Das Wort kann man nicht sehen.
Es braucht in der «Sichtbarkeit» dem Abendmahl nicht pedan-
tisch gleichgeordnet zu sein.

Die Zircher Tradition kennt von Zwingli her keinen festen
Abendmabhlstisch, sondern auBer der Kanzel nur den Tauf-
stein. Zur Feier des Abendmahls wird ein Tisch aufgeschlagen,
meist als Platte auf dem Taufstein, die nach der Feier entfernt
wird. Der Tisch ist also leer nie sichtbar, steht nie ungebraucht.
Die Abendmahlstische, die man heute meistens fest in neue
Kirchen stellt, machen einen eher peinlichen Eindruck. Sie
sollten erinnern an das Nachtmahl als das dem Wort in der
Bedeutung gleichgeordnete Element des christlichen Gottes-
dienstes und erinnern fiinfzigmal im Jahr tatsdchlich nur
daran, daB das Herrenmahl fehlt. (Die Beniitzung dieser
Tische als Taufstein macht diese Lage grundsitzlich nicht
besser.)

Der bewegliche Tisch, der nach den Abendmahlstagen samt
Kelchen und Kannen versorgt wird, entspricht ganz und gar
dem Gottesdienst, den wir kennen. Geht man von dieser tiber-
lieferten Einrichtung ab, muB man wissen, wozu. Der unbe-
niitzte Tisch steht da wie ein stummer Vorwurf: Was hindert
mich, das Abendmahl zu empfangen? Der feste Tisch wiirde
folgerichtigerweise eine Anderung der Liturgie bedingen.
Besser wére allerdings, eine verénderte Liturgie hitte zu einem
festen Tisch gefiihrt. Nun ist die Einrichtung neu, der Gottes-
dienst aber der alte. Wo von der altziircherischen Einrich-
tung der Kirche abgegangen wurde, ist die schéne Uberein-
stimmung von Raum und Liturgie gestért worden. Ein fester
Tisch hat nur dort sein Recht, wo er allsonntéglich gebraucht
wird., Da die Einfilhrung allwéchentlichen Abendmahls in
unserer gegenwadrtigen kirchlichen Lage schwerste Bedenken
herausfordern miiBte, bliebe wohl nur noch eine Méglichkeit,
den festen Tisch zu rechtfertigen: Er miite — in Angleichung
an den Gottesdienst anderer Konfessionen - zum Ort gemacht
werden, wo Gebete und Lesungen gehalten werden. (Der
Bundner Kirche ist solcher Brauch nicht fremd.) So wire man
der Not enthoben, mit einem freundlichen BlumenstrauB die
BloBe seiner Funktionslosigkeit zu decken. Durch den Ge-
brauch zu Gebet und Lesung ergébe sich eine weitere Aus-
stattung mit einem Lesepult von selbst. Auch Blumen wiirden
jetzt keine Verlegenheit mehr bedeuten. DaB Kerzen in einer
reformierten Kirche so viel schrecklicher sind als Bilder, Sta-
tionenwege und Kruzifixe, kann ich personlich nicht einsehen.
Dieser Abfall von der reformierten Tradition schiene mir ver-
gleichsweise harmlos. Was dafiir spricht, ist vor allem, daB
man sich lber den symbolischen Gehalt von Kerzen das Hirn
nicht zu zermartern braucht, denn sie «leuchten» von selbst
ein. Léngst sind mit Christbdumen und Adventskrénzen Kerzen
fur kurze Wochen in unsere Kirchen eingezogen. lhr Auf-
enthaltsrecht zu verlédngern scheint aber eine Frage zu sein,
die tabu ist.

SchlieBlich ergében sich aus dem regelméBigen Brauchen des
Tisches gewiB Anregungen, das fatale Problem der Stirnwand
besser zu lsen. Der Blick wiirde diese Wand nicht mehr so
ungehemmt erreichen, weil er am Tisch schon verweilen kann.
Die Wand wiirde nicht mehr Blickfang, sondern nur noch
Hintergrund des Blickfangs sein. Das mildert den Aufprall
und nimmt den dort versuchten Teppichen, Kreuzen und
Staudengérten das Pathos des Standhaltenmiissens.
Indessen wird die Kirche entscheiden miissen, was sie
braucht; ob sie auskommt mit einer Kirche, wie Zwingli sie
einrichtete, oder ob und wie sie in der Liturgie A sagen will,
nachdem schon in mancher Kirche B gebaut worden ist.

Rundfrage iiber den protestantischen Kirchenbau

Prof. Dr. Julius Schweizer, Allschwil

Gottesdienstliche Form und kirchliche
Raumgestaltung

Kirchliche Raumgestaltung ist Funktion des gottesdienstlichen
Lebens in seiner jeweiligen konkreten Gestalt. Sache der Ar-
chitekten ist es, um dieses in Wort und Musik, in Farben und
Formen, in Bewegung in Raum und Zeit gefaBte Geschehen
den ihm angemessenen Raum zu schaffen und durch dessen
Gestaltung beizutragen zur Sammlung der Gemeinde und zu
konzentrierter Hinweisung auf den Mittelpunkt des liturgischen
Handelns. Durch Jahrhunderte hindurch war es den Bauleuten
gegeben, aus der Uberquellenden, neue Formen schaffenden
Vitalitét der jeweiligen Periode schépfend, iberzeugende Ge-
staltungen des dem liturgischen Leben entsprechenden Rau-
mes hervorzubringen. Sache der Kirche aber war es, den Ar-
chitekten und den bildenden Kiinstlern aufs genaueste und bis
ins einzelne gehend auf Grund ihres Wissens um lebendige
Liturgie ihre Ansichten und Wiinsche kundzutun. So durfte
eine gliickliche Zusammenarbeit bestehen zwischen der Kirche
als Bauherrin und den Bauleuten, zu welcher jede Seite das
lhrige beizutragen in der Lage war. Heute jedoch pflegt die
Kirche den umgekehrten Weg zu gehen und aus eigener Un-
sicherheit heraus Hilfe und Klarheit dort zu suchen, wo sie
Auftrdge in konkretester Form zu erteilen hétte. So liegt die
Schwierigkeit heute nicht so sehr bei den Bauleuten und den
Kinstlern als bei der Kirche, die liber ihre eigenen gottes-
dienstlichen Belange im unklaren ist.

Die reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz sind
sich dieser Notlage bewuBt und bemiihen sich um eine Neu-
gestaltung ihres allzu formlosen liturgischen Handelns. Dabei
zeichnen sich wohl Méglichkeiten kiinftiger Gestaltungen ab;
aber es liegt bis heute nichts AbschlieBendes vor, das dem
Architekten als Grundlage fiir seine Arbeit dienen kénnte.
Nun liegt die Gefahr nahe, fiir die Interimsvorschlédge - denn
nur um solche kann es sich ehrlicherweise fiir die ndchsten
Jahre handeln - kurzerhand von dogmatischen Aussagen iiber
die Kirche und ihren Gottesdienst auszugehen oder aber sich
in allerhand frommer Symbolik zu gefallen. Beides wird tat-
sdchlich versucht, nicht zum Besten der Sache, denn zwischen
dogmatischer Aussage und konkreter Raumgestaltung miiBte
ein anschauliches Zwischenstiick stehen, legitimerweise die
liturgische Form, da sonst das ganze Bemiihen ins Abstrakte
verlduft; Symbolik aber birgt stets die Gefahr einer Vieldeutig-
keit, die ein Abgleiten in unsrer Kirche fremde Bereiche be-
fiirchten 1aBt. So miBte uns trotz der gegenwdértig wenig ab-
geklarten Lage richtunggebende Weisung letzten Endes doch
aus dem Bereich der Liturgik zukommen. Es diirfte dies im
Bereiche des Méglichen liegen, denn die Forschung der letzten
Jahre scheint einige grundlegend wichtige Tatbestédnde ab-
geklért zu haben.

Zum ersten wére zu bedenken, daB sich zwischen unser heu-
tiges Bemiihen um eine Neugestaltung von Liturgie und kirch-
lichem Raum einerseits und die unsrer Kirche naheliegenden
Formen der Reformationszeit andrerseits ein Fremdkérper ein-
geschoben hat, die spétbarocke aufkldrerische Anschauung
vom Wesen des Gottesdienstes, die in ihm nur das Instrument
der Belehrung und moralischen Fdrderung des Volkes zu
sehen vermochte und die Gemeinde als Publikum in einem
Lehrsaal vor einem Rednerpult versammelte. Davon hat sich
unsre reformierte Kirche wohl endgiiltig distanziert, und damit
durfte auch die entsprechende kirchliche Raumgestaltung
dahinfallen.

Die zweite Schwierigkeit ist darin zu suchen, da unsre Kir-
chen in der Zeit der Reformation in liturgischer Hinsicht von
zwei Seiten her ihre Impulse bezogen haben: aus Zwinglis
Bemiihung um gottesdienstliche Reform und aus der reichen



276

liturgischen Arbeit des StraBburger Kreises, wie sie uns durch
die kalvinische Gottesdienstform nahe gebracht wurde. Diese
beiden im Bereiche einer reformierten Kirche legitimen Formen
bedingen jedoch eine wesentlich andere Raumgestaltung. Im
Wort-Gottesdienst Zwinglis schart sich das Volk um die
Kanzel, von wo aus das Wort auf es zukommt, und dort ge-
schieht nun jene Verwandlung, fiir die im Abendmahlsformular
Zwinglis in bewegten Worten Gott gedankt wird und durch
welche die Zircher Gemeinde gewandelt wird in den «Leib
des Herrn». Damit aber ist das liturgische Zentrum eindeutig
gegeben. Denn wo sich das «Verum Corpus Christi» befindet,
ist auch der Mittelpunkt des ganzen liturgischen Ablaufes zu
suchen. Darum bleibt beim Abendmahl die Gemeinde als
«Leib Christi» beieinander und 148t sich das Sakrament in
«sitzender Kommunion» spenden. Damit aber verliert der
Chorraum der mittelalterlichen Kirche seinen Sinn: das ganze
Geschehen ist auf die Ebene der Gemeinde, in den Predigt-
raum, herabgestiegen und wird von der Gemeinde selbst ge-
tragen. So miBte von hier aus jener Form des kirchlichen Rau-
mes das Wort geredet werden, in dem die Gemeinde um
Kanzel und Abendmabhlstisch sich versammelt: der Zentralbau
in einfachster Gestalt miiBte sich als das Gegebene erweisen.
Anders ist der Ausgangspunkt bei Calvin, bedingt durch das
stdrkere Verharren der StraBburger bei der Linie der «grande
tradition» christlicher Liturgie. Im kalvinischen Gottesdienst
wird eine Bewegung sichtbar, die als anschauliches Element
von der Raumgestaltung aufgenommen werden kdénnte. Zu-
ndchst vereinigt sich die Gemeinde um das gepredigte Wort,
nachdem sie nach abgelegtem Siindenbekenntnis im Empfang
der Absolution sich der Gnade Gottes hat versichern lassen.
Dann aber darf sie als Gemeinde der von Gott Berufenen, be-
gleitet vom Gesang der Psalmen, hintreten zum Tisch des
Herrn und wissen, daB der himmlische Christus die Seelen
der Glaubenden zu sich erheben und speisen und tranken will
zum ewigen Leben. Ubersetzt ins Rdumliche, miiBte sich eine
Gestaltung ergeben, wie sie etwa bei spétgotischen Kirchen
der Bettelorden zu finden ist, mit dem starken Lichteinfall aus
dem gegeniiber dem Predigtraum {iberhéhten Chor, im Extrem
vielleicht in der Disposition der Lorcher Klosterkirche. Immer-
hin wére dabei zu bedenken, daB gerade die Gestaltung der
Hugenottenkirchen viel eher sich an das Prinzip der zentrierten
Kirche angeschlossen hat. (O. Senn in WERK 2/1952 und
«Kirchen», Handbuch fiir Kirchenbau, 1959, S. 2611f.)

Zum dritten dréngt sich, vor allem fiir den bildenden Kiinstler,
das Problem einer legitimen Anschaulichkeit im Bereich eines
reformierten Gottesdienstes auf. Nun liegt es aber im Wesen
echter Anschaulichkeit, daB sie im Gegensatz zu der hinter
der Auffassung vom Gottesdienst liegenden Anschauung nie
an sich vorkommt, sondern, vom Betrachter her gesehen,
letzten Endes eine analytische Apperzeption darstellt, von der
Sache her aber sich als Qualitét erkennen 14Bt, die einer Ge-
staltung zukommt und die, einer schépferischen Synthese
entspringend, als Struktur stets zusammen mit anschaulichen
Elementen auch tbergreifende Sinnmomente in sich trégt. So
miBte die Fragestellung - nicht des Kiinstlers, sondern der
auftraggebenden Kirche - dahin gehen, was in einem refor-
mierten Gottesdienst, so wie ihn unsre deutschschweizeri-
schen Kirchen kennen, Trager echter Anschaulichkeit sein
kann - und darf.

Das Beispiel des barocken katholischen Gottesdienstraumes
dirfte die Problematik deutlich hervortreten lassen. Dort ist
der gesamte Raum einbezogen in eine gewaltige Bewegung,
welche die schiitzende Decke aufbrechen 148t und den Blick
freigibt in die Unendlichkeit andrer Welten bis hinauf zum
Throne des Allméchtigen und in kithnsten Perspektiven den
Beschauer mitreiBt in dem nach oben strebenden Wirbel von
Farben und Formen, der alles erfaBt bis hin zu den S&ulen des
Altars und bis zur reichen Ornamentik des kirchlichen Raums

oder, der Gegenbewegung folgend, ihn hineinschauen 148t in
das Herabschweben des Himmlischen bis in die unmittelbare
Umgebung des Betrachters, wo die lberwidltigende Menge
himmlischer Gestalten und allegorischer Figuren, die Scharen
der Engel und mutwilliger Putten sich hinauswagen aus der
Geschiitztheit der zweidimensionalen Ebene des Malerischen
in die Welt des Bildhauers und des Stucco lustro und aufs
greifbarste hineinragen in den Raum der Gemeinde. Dort aber,
wo die beiden Bewegungen sich treffen und in einem Ver-
schwimmen aller Grenzen die Méachte dieser und der andern
Welt sich durchdringen, kann wie flimmernder Goldstaub
aufklingen die zeitlose Musik etwa eines Monteverdi.

Nun ist es aufféllig, daB die feste Hand Zwinglis und Calvins
so schwer auf dem Kirchendache gelastet hat, daB auch der
Schwung der barocken Zeit daran zerbrach und in jenen re-
formierten Kirchen, die damals in unsrem Gebiet gebaut wur-
den, nirgends die wohl mit reicher Stukkatur geschmiickten
Decken durch die Macht glihender Farben und kihner Per-
spektiven durchstoBen wurden. Dies erklart sich daraus, da
hier die Anschaulichkeit nicht herkommt aus einer groBartigen
Schau, in welcher sich der Betrachter verlieren kann und die
ihn mit fortreiBt in andere Welten, sondern daB sie einen
andern Trédger gefunden hat, ndmlich ein Geschehen, ein
«Tun», das, von Christus gestiftet, auf die Gemeinde zukommt,
und das ist etwas erheblich anderes. Im Gottesdienst des aus-
gehenden Mittelalters und der Barockzeit lag die Gefahr darin,
daB der katholische Christ, dem allein schon durch den Ge-
brauch der lateinischen Sprache und die sich mehrenden
Stillgebete der Zugang zu dem im fernen Chorraum sich ab-
spielenden Gottesdienst erschwert war, in ein privates Vor-
Gott-Hintreten versinkt. In den Formularen Zwinglis wie Calvins
aber gleitet das gottesdienstliche Geschehen aus dem Altar-
raum hinab auf die Ebene der versammelten Gemeinde und
148t diese zur eigentlichen Trégerin des ganzen Handelns und
Geschehens werden. Es war ein Anliegen Zwinglis wie Bul-
lingers, daB zum Beispiel die Einsetzungsworte im Vollzuge
des Abendmahls nicht nur gesprochen, sondern auch getan
wiirden und daB dies von allen Anwesenden gesehen werde.
Und es war ein Stiick duBerster Anschaulichkeit, wenn von
dem vor der Gemeinde stehenden Abendmabhlstisch her in
aller Stille die Spendung des Nachtmahls auf die wartende
Gemeinde zukam. Diese Anschaulichkeit durfte bei Zwingli
durch nichts gestort werden, auch durch kein begleitendes
Singen oder Sprechen.

Es wére daher zu bedenken, ob die aus dem sichtbaren Ge-
schehen der Versammlung der Gemeinde um das lautwer-
dende Wort und aus dem «Tun» des Sakramentes sich er-
gebende Anschaulichkeit durch die Mitwirkung des bildenden
Kiinstlers unterstrichen und geférdert wird oder ob durch sein
Werk fiir die Gemeinde und vor allem fiir den Einzelnen einmal
mehr eine Gelegenheit geschaffen wird, mit seinen frommen
Gedanken sich dem gemeinsamen Tun zu entziehen und sich
in einem separaten Seelengértlein einem privaten Seelen-
stiindlein hinzugeben, was dem protestantischen Individuali-
sten nur allzusehr liegen dirfte. Bildende Kunst, Musik und
Architektur aber haben hinzufiihren zu gemeinsamem Handeln
und darin festzuhalten, heute mehr denn je.

Endlich sei bemerkt, daB die Lage, in der sich die Kirche von
heute vorfindet, eine erheblich andere ist als jene des aus-
gehenden Mittelalters. An Stelle einer Gemeinde, die den
Einzelnen in Ordnung trégt, tritt die Vermassung, an Stelle
des vereinzelten Abfalles von der kirchlichen Lehre die Mas-
senapostasie und an Stelle der kirchlichen Autoritdt deren
weitgehender Verlust. Das miBte sich auswirken im Verzicht
auf groBe représentative Kirchengeb&ude, hinter deren impo-
santer Front sich eine bedngstigende Leere auftut, und zwingen
zur Errichtung zahlreicher kleinerer gottesdienstlicher Rdume,
wo sich keine Masse bildet und wo der Einzelne sich ganz



277

anders angesprochen weiB, vor allem dann, wenn er sich in
altreformierter Weise mit seinen Gemeindegenossen versam-
melt sieht rund um Kanzel und Abendmabhlstisch, sich inmitten
anderer vorfindet und nicht weiterhin in unverbindlicher Ver-
einzelung seinen eigenen Gedanken nachhéngen darf. Doch
miiBte darliber im einzelnen sehr sorgfiltig geredet werden.

Prof. Dr. Fritz Buri, Basel

Wider den Zentralbau - fiir die Kirche
mit Chor

Nicht erst heute, aber heute wieder von neuem wird uns gesagt,
der Zentralbau sei die eigentliche protestantische Kirchenbau-

| form. In der Kirche des Wortes habe der Chor keine Funktion

mehr, sondern sei nur noch baugeschichtliches Uberbleibsel.
Um der Bedeutung der Wortverkiindigung willen miiBten
Kanzel und Abendmahlstisch im Zentrum stehen, sei's an der
Stirnseite der Kirche oder noch besser in der Mitte der -
wenn mdoglich sogar amphitheatralisch angeordneten - Sitz-
reihen. Das Hineinverlegen der Kanzel in die Gemeinde und die
konzentrische Bestuhlung entsprédchen dem heute wach ge-
wordenen und zu férdernden GemeindebewuBtsein. Aus die-
sem Grunde verzichte neuerdings sogar die katholische Kirche
auf den Chorraum und stelle das Kultgeschehen mitten in die
Gemeinde hinein.

So kann man heute den Eindruck gewinnen, daB der Zentralbau
die theologisch und kirchlich allein legitime Kirchenanlage
darstelle, und daB eine moderne Weiterentwicklung des Kir-
chenbaus nur in dieser Richtung zu suchen sei.

Trotz eindrucksvoller Beispiele aus &lterer, neuerer und
jlingster Zeit halten wir jedoch die heutige Propagierung des
kirchlichen Zentralbaus fiir verkehrt und insbesondere dem
Wesen einer glaubwiirdigen Verkiindigung des Wortes Gottes
in der christlichen Gemeinde weder entsprechend noch dien-
lich. So paradox es klingt: die katholische Kirche kann es sich
leisten, auf den Chor zu verzichten und den Altar mitten in
die Gemeinde hineinzustellen — nicht aber die protestantische
Kirche. Die leibhaftige Gegenwart Christi, die sich fiir den ka-
tholischen Gldubigen in der Messe auf dem Altar ereignet,
stellt ein derartig tibernatiirlich géttliches Geschehen dar, daB
es in seiner Wunderhaftigkeit im Chorraum oder auBerhalb
desselben, in einer Kirche mit oder ohne Chor dasselbe bleibt.
Grundsétzlich ist von dem Wunder, das die Reformation an
die Stelle des von ihr verworfenen MeBwunders gesetzt hat,
von dem Wunder des Ereignisses des Wortes Gottes im
Menschenwort der Predigt, das gleiche zu sagen. Dieses
Wounder der Fleischwerdung des Wortes, um das es - recht
verstanden - auch in der Messe geht, kann sich, wenn Gott es
will, Gberall und jederzeit ereignen. Aber nachdem die Refor-
mation - mit guten Griinden - den {bernatiirlichen Rahmen,
mit dem die katholische Kirche dieses Geschehen in der Messe
umgibt, zerschlagen hat und das Sakrament - wenigstens auf
reformiertem Boden - nur noch zeichenhaft verwendet, setzt
sie das Wort der Gefahr vélliger Profanierung oder auch er-
neuter Magisierung aus. Man wird nicht sagen kénnen, daB
die protestantische Kirche dieser Gefdhrdung des Wortes
immer entgangen sei, und dieses Verhdngnis spiegelt sich
denn auch in der Geschichte ihres Kirchenbaus.

Es scheint mir nicht nur eine aus den gegebenen Verhéltnissen
hervorgegangene Notlésung gewesen zu sein, daB die Refor-
mation die Kirchen, in denen vormals die Messe gelesen wor-
den war, weiterhin zu ihrer Wortverkiindigung verwendete: mit
einem - abgesehen von den zu Taufe und Abendmahl ver-
wendeten Kultgegenstdnden - leeren Chor (von weiteren Ver-
wendungen kénnen wir hier absehen) und mit der in der Regel
an einer der Seitenwédnde angebrachten Kanzel. Die Kanzel

Rundfrage iiber den protestantischen Kirchenbau

nicht im Zentrum und nicht in der ausschlieBlichen Blick-
richtung der Gemeinde, sondern, wenn auch an hervorgeho-
benem Platze, doch bescheiden auf der Seite und zugleich in
der Nahe der Gemeinde, aber die Gemeinde selber nun aus-
gerichtet auf das von der « Abgotterei» gereinigte Chor, in dem
nur Taufe und Abendmahl zeichenhaft das Wort der Verkiin-
digung in seiner besonderen Qualitét als Gottes Wort unter-
streichen: das ist die der evangelischen Predigt wahrhaft ent-
sprechende Gestaltung des kirchlichen Raumes. Gerade der -
abgesehen von seiner zeichenhaften Ausstattung - leere Chor
vermag durch seine Leere der Gemeinde die ganz andere
Dimension, die Dimension des Wortes Gottes, darzustellen,
um deren Aufbrechen und Innewerden es doch gehen muB,
wenn das, was auf der Kanzel verkiindigt wird, nicht bloB das
Menschenwort der Bibel und das Menschenwort der Predigt
bleiben soll, sondern im Vernehmen dieses Wortes durch den
Heiligen Geist Gottes Wort fiir den einzelnen Ereignis wird
und eine anbetende und antwortende Gemeinde schafft.
Diese, alles andere als bloB erlebnisméBige, zum Trdumen und
zu mystischer Versenkung einladende, und darum nicht psy-
chologisierbare und technisierbare Sache ist die legitime
Funktion des leeren Chores in der protestantischen Kirche. Im
Zusammenhang mit Predigt, Taufe und Abendmahl ist dieser
Chor denn auch nicht nur leer, sondern Symbol der durch das
Nichtobjektivierbare des Wortes Gottes gefiiliten Leere und
des sich in diesem Wort verstehenden Glaubens. In ihrem
Ausgerichtetsein auf diesen Chor, in dem bei allem Héren auf
das Wort der Blick auch gerade noch an der Kanzel vorbei-
geht — ohne sich aber durch etwas anderes als durch das
Ganz-Andere der in diesem Raum dargestellten Qualitdt des
Wortes Gottes gefangennehmen zu lassen - und in der Teil-
nahme an den im Chor stattfindenden Handlungen der Taufe
und des Abendmahls bezeugt die Gemeinde, daB sie in Wahr-
heit die Gemeinde des Wortes ist.

Um dieser Sachlage willen haben wir allen Grund, dankbar zu
sein fur alle groBen und vor allem auch kleinen Kirchen, die
uns aus der Zeit erhalten geblieben sind, in der man noch
Chére zu bauen verstanden und - trotz falscher Fillung und
Verwendung - offenbar noch um ihre echt sakrale Bedeutung
gewuBt hat. Aber diese Einsicht verpflichtet uns auch -
andersartigen Entwicklungen, Modestrémungen und Zeit-
erscheinungen zum Trotz -~ beim Neubau von Kirchen der nur
zum Schaden preiszugebenden Funktion des Chores Rech-
nung zu tragen. Selbstverstédndlich kann es sich dabei nicht
um eine Kopierung fritherer Stilformen handeln, in denen der
Chor urspriinglich in erster Linie die Funktion des Altarge-
héuses und des Raumes des Messedienstes besaB. Aufgabe
moderner Kirchenarchitektur ist es, eine dem wahren Wunder
des Ereigniswerdens des Wortes Gottes in der Verkiindigung
entsprechende Gestaltung eines Chores zu finden - eine Auf-
gabe, deren Gelingen allerdings voraussetzt, daB der Architekt
nicht nur theoretisch etwas von einer rechten Theologie des
Wortes weiB, sondern selber seine Existenz als durch dieses
Wort begriindet versteht, das heiBt Glied der echten Gemeinde
des Wortes ist.

Wenn diese Voraussetzung nicht erfiillt ist, besteht die Ge-
fahr, daB man unserem Postulat des Chores des Wortes durch
irgendwelchen technischen Zauber, wie er uns heute in
reichem MaBe zur Verfligung steht, zu geniigen versucht -
oder daB man die Aufgabe als unerfiillbar bezeichnet und sich
der billigeren, heute geradezu in der Luft liegenden Lésung
des Zentralbaus zuwendet, der aber mit seiner Chorlosigkeit
und seiner zentralen Position der Kanzel auf einem MiBver-
stdndnis des Wortes der kirchlichen Verkiindigung beruht
und der mit seiner Betonung der konzentrischen Sitzanord-
nung einer Verkennung des Wesens echter Gemeinschaft
und des Wesens einer im Worte Gottes begriindeten Gemeinde
anheimzufallen groBte Gefahr lauft.



278

Von diesem MiBverstédndnis des Sinnes wahrer Verkiindi-
gung und den daraus resultierenden Gefahren und Irrtimern
des Zentralbaus in Vergangenheit und Gegenwart soll hier
zur indirekten Rechtfertigung der von uns vertretenen Kirche
mit Chor noch ein Wort gesagt sein.

Wann hat man mit der unheilvollen Verlegung der Kanzel in
die zentrierte Blickrichtung der Gemeinde und der damit ver-
bundenen Preisgabe des Chores begonnen, und wo vermag
diese Reform immer wieder Boden zu gewinnen? Es geschah
und geschieht das immer dort, wo man es nicht mehr mit dem
wirklichen Geheimnis des Ereigniswerdens des Wortes Gottes
wagt, vielleicht auch nicht mehr darum weiB oder es irgendwie
miBversteht und deshalb meint, der Verwirklichung dieses
Geheimnisses nachhelfen und sie sicherstellen zu miissen,
indem man ihr eine der katholischen Messe irgendwie ent-
sprechende Gestalt verleiht - in der Theologie und dann eben
auch im Gottesdienst. In einem falschen Eifer um das Wort
riickt man die Kanzel in den Mittelpunkt und macht sie so zur
Rednerbalustrade oder zum Lehrpult.

Diese Art Kanzel entspricht durchaus der Bedeutung, welche
man hier dem Prediger beimiBt: Als Aufkldrer oder Erweckter
hat er die ewigen, zeitlosen Wahrheiten der Bibel zu verkin-
digen oder seine personlichen religiosen Erlebnisse, die ihm
an diesem Buch zuteil geworden sind. Fiir solche Kiinste be-
darf es schon einer Zurschaustellung des Redners, wie die
schlichte Seitenkanzel sie nicht gewéhrt - in der Front, vor
oder, wenn mdglich, sogar itiber dem Altar. Oder aber der
Prediger hat andere Ambitionen: Es geht ihm nicht um aus
der Bibel zu erhebende zeitlos giiltige Lebensweisheiten und
an ihr zu machende Herzenserfahrungen, sondern um das
reine Wort Gottes, das unter Anleitung der Bekenntnisse und
Lehren der Kirche in der Schrift zu erkennen ist. Auch diesem
Verkiindiger der rechten Lehre geniigt die alte Predigtkanzel
nicht, sondern er bedarf eines Lehrpultes mdéglichst nahe an
der Gemeinde, damit keines der Worte Gottes verlorengehe.
Wie dieser Orthodoxe jedoch auch die Balustrade besteigen
und sich der Kanzelrhetorik bedienen kann, so kénnen sich
der Rationalist und der Pietist auch auf dem Katechetenpult
wobhlfiihlen. Aber in der Front wollen sie alle stehen, die Blicke
auf sich ziehen und um ihre Weisheit, um ihre Person, um ihre
Lehre ihre Gemeinde versammeln. Gewil3 auch eine Gemeinde
des Wortes - aber wohl nicht des Wortes Gottes, sondern der
Menschenworte!

Aber dann wohl auch keine wirkliche Gemeinde des Wortes,
sondern eine Versammlung von Weisen und Individualisten
oder religidsen Persodnlichkeiten und Bekehrten oder dogma-
tischen Rechthabern, Besserwissern und Sektierern, die
meinen, durch eine bestimmte Sitzordnung, die ihnen erlaubt -
statt sich den Riicken zu kehren - einander ins Gesicht
zu schauen und einander zuzunicken, wahrend einer knappen
Stunde zu einer Gemeinschaft werden zu kénnen. Was fir
Vorstellungen macht man sich da liber das Wesen der
Gemeinschaft und das Entstehen einer wirklichen Gemein-
de! Auf diese Weise entsteht weder das eine noch das
andere, sondern hdchstens ein Vortragspublikum oder eine
groBere oder kleinere Masse, deren Gemdter sich ein mehr
oder weniger geschickter Redner wie einer Klaviatur bedient,
oder es bleiben in Zukunft auch viele ganz einfach diesem Rau-
me fern, weil sie in ihm nicht wissen, wo sie hinschauen sollen,
ohne in ihrer Andacht gestort zu werden, und weil sie noch
etwas anderes als Gesichter und angeblich konsequent refor-
miert kahle Wénde sehen méchten — kurz: weil ihnen der Chor
mit seiner Tiefe und der Transparenz seiner Fenster fehlt.
Haben wir karikiert? Gewi3 — aber warum nicht, wenn dadurch
das Charakteristische und damit das Unmdégliche und Ver-
fehlte, das die Zentralbauidee in sich birgt, zum Vorschein
gekommen ist!

Damit ist auch zugegeben - und wir tun das um der Sache

willen gern - daB der Zentralbau keine solche Karikatur einer
wahren Kirche sein und vor allem auch nicht eine solche
karikierende Gottesdienstiibung zur Folge haben muB. Auch
in Zentralbauten konnte und kann je und je das Evangelium
recht verkiindigt, kénnen die Sakramente recht gehandhabt
werden und kann damit wirkliche Verkiindigung des Wortes
sich ereignen und echte christliche Gemeinde sich bilden. Es
kann das noch unter viel ungtinstigeren Verhéltnissen und
Voraussetzungen geschehen. Auch das gereinigte Chor und
die rechte Stellung der Kanzel garantieren das Geschehen
des Wunders des Wortes Gottes noch nicht. Dieses Wunder
188t sich Giberhaupt nicht garantieren. Aber schwerlich wird es
sich da ereignen, wo eine ihm so fremde Idee, wie der kirch-
liche Zentralbau sie darstellt, zum Prinzip und zur allein recht-
méBigen Form evangelischen Kirchenbaus erhoben wird.
Aus den konkreten Anweisungen, die sich fir die Einzelheiten
des Kirchenbaus aus dem hier entwickelten Grundgedanken
der wahren Kirche des Wortes ergeben, seien zum SchiuB nur
noch zwei Momente herausgehoben, weil sie mit dem Grund-
sétzlichen engstens verbunden sind.

Wenn wir dem Zentralbau gerade den fiir ihn in Anspruch
genommenen gemeinschaftsbildenden, den Gemeindegedan-
ken verkdérpernden Charakter bestreiten, so meinen wir nicht,
daB die auf der Chor ausgerichtete Langskirche dieses Ziel
zu verkdrpern und verwirklichen verméchte. Aber rein mensch-
liche Gemeinschaft und dann auch christliche Gemeinde ent-
steht liberhaupt nicht durch Sitzen in Bankreihen, auch nicht
in konzentrisch angeordneten — und auch nicht durch wieder-
holtes derartiges Sitzen. Fiir wirkliche Gemeinschaft und
kirchliches Gemeindeleben braucht es noch ein ganz anderes
Zusammensein, das der Kultraum nie erméglichen kann, zu
dem der Kultraum als sogenannter Mehrzweckbau aber auch
nicht profaniert werden sollte. Der Kultraum bedarf in
unmittelbarer Ndhe - mit ihm als ein anderer Teil der Stitte,
an der die Gemeinde zusammenkommt, mit ihm auch als
bauliche Einheit verbunden - des Foyers, des Gesellschafts-
raums oder der Gesellschaftsraume, wo man plaudern, dis-
kutieren, lesen, spielen, eine Erfrischung einnehmen, kurz:
alles das tun kann, was zu einer Gemeinschaft gehort, und was
auch heute eine lebendige christliche Gemeinde nicht ent-
behren kann. Zur Predigt gehort die Aussprache, zum Abend-
mabhl die Agape, zur Feier das Werk. Darum gehort zur Kirche
das Foyer — unzertrennt und unvermischt wie die gottliche und
menschliche Natur des Herrn, dessen Leib die Kirche ist.
Und noch ein Wort zum Schmuck des Gotteshauses. Sein
Schmuck ist nicht einfach die das Wort Gottes hérende Ge-
meinde. Aber er darf auch nicht ein Ersatz fiir die Predigt sein;
denn niemals kann durch das Kunstwerk geschehen, was sich
in der Predigt ereignen soll. Wie eine kiinstlerische Predigt,
so sind auch predigende Kunstwerke meist fragwiirdig. Gewi3
soll kirchliche Kunst aus dem Héren des Wortes hervorgehen,
aber nicht so, daB sie nun selber wieder Wort wird. Sie soll
Bild bleiben, das als solches Ausdruck jener Dimension des
Ereigniswerdens des Wortes Gottes im Menschenwort ist,
des Transparentwerdens des Menschenwortes fiir Gottes Wort.
DaB ein Kunstwerk aus dem Héren von Gottes Wort im Men-
schenwort hervorgegangen ist, aber nicht Gottes Wort dar-
stellen will, sondern jenes Ereignis des Durchbruchs der
anderen Dimension bezeugt - das qualifiziert es als Kunst der
Kirche des Wortes.

Solche Kunst ist auf verschiedene Weise méoglich. Eine her-
vorragende Maglichkeit stellt in der Gegenwart die ungegen-
stidndliche Kunst dar, und zwar vor allem da, wo sie sich der
Transparenz farbiger Scheiben fir das Licht bedient. Damit ist
gesagt, was unerldBlicher Schmuck des Chors der Kirche des
Wortes ist, und welcher Art diese Glasfenster sein miissen,
damit sie ihre Funktion im Dienste eines echten Verstdnd-
nisses des Wortes erfiillen konnen.




279

Pfr. Dr. Walter Bernet, Volketswil
Bildende Kunst im Raum der Kirche

Es ist nicht méglich, fiir das Problem der bildenden Kunst in
der reformierten Kirche im Rahmen eines kurzen Artikels eine
grundsétzliche Lésung zu formulieren. Diese ganze Sache
liegt so sehr im argen innerhalb des protestantischen Den-
kens, daB kaum einer es gewagt hat und wagt, in einer um-
fassenden Weise das Problem anzugehen. So mag man auch
von mir nur erwarten, daB ich das Dilemma, in welchem sich
der Protestantismus gegentber der bildenden Kunst befindet,
aufzuzeigen und zu durchleuchten, nicht aber eine fertige L6-
sung zu bieten versuche. «La poire n'est pas encore mirey,
so hat Napoleon gesagt, wenn er sich grundsétzlich zu ent-
scheiden nicht vermochte. Und genau dasselbe miissen wir
Theologen im Blick auf das Verhéltnis von Kirche und bil-
dender Kunst, besser: von Glauben und Kunst, sagen. Aber
immerhin ist die Situation reif dafiir, daB wir uns im Gespréch
mit Kiinstlern auf Problematik und Dilemma besinnen.

Eine solche Besinnung muB mit der Frage beginnen, worum
es der Kirche eigentlich gehe. Und da kann es von reformierter
Seite nur die eine Antwort geben: Es geht der reformierten
Kirche, wenn sie ganz auf ihren Auftrag und ihre Bestimmtheit
aus ist, um gar nichts anderes als um den Glauben.

Es gehort sicher zum bene esse der Kirche, daB3 sie sich be-
wuBt und demitig zugleich einreiht in die Kulturgeschichte
Europas, daB sie also nicht dergleichen tut, als hatte sie mit
aller Kultur des Abendlandes nichts zu schaffen. Aber eben,
das gehort nur zum bene esse. Das esse selbst der Kirche, das
Sein der Kirche, griindet nicht in der Kultur, verbliiht nicht als
edle Pflanze im Garten des européischen Geistes, es griindet
im Glauben allein.

Worum es der Kirche geht, was unabdingbar ihr esse be-
griindet, woraus sie lebt und was sie zu sagen, zu tun, zu
predigen hat, das ist allein der Glaube. Worum aber geht es
nun dem Glauben? Wir sagen es ganz kurz: Dem Glauben
geht es um Gott. Glaube ist, um ein altmodisches, aber darum
nicht untreffend gewordenes Wort zu gebrauchen, Glaube ist
Gottesfurcht.

Aber nun ergreift der Glaube die Wirklichkeit Gottes nicht als
eine spezielle, und alle andere Wirklichkeit geht ihn nichts an.
Indem der Glaube Gottes Wirklichkeit ergreift, bringt er unbe-
dingtim gleichen Atemzug auch die Wirklichkeit meiner selbst
und der Welt zur Sprache. Also: Der Glaube bringt die Wirk-
lichkeit als ganze zur Sprache. Das sei nun zunéchst ganz
wortlich verstanden: Der Glaube bringt die Wirklichkeit als
ganze zur Sprache. Der Glaube hat es mit der Sprache zu tun,
weil es ihm um die Wirklichkeit geht. Die Sprache ist das prae
der Wirklichkeit. Die Sprache ist es, worin Wirklichkeit als
Wirklichkeit allein zum Vorschein kommen kann.

Der Glaube bringt die Wirklichkeit zur Sprache. Das heiBt nun
einfacher: Der Glaube setzt uns nicht iiber die Wirklichkeit ins
Bild. Er nimmt sich die Wirklichkeit nicht als Objektives vor,
um so die Wirklichkeit behandeln und sich ihrer beméchtigen
zu konnen. Indem es ihm um die Wirklichkeit als ganze geht,
stellt er sie sich nie vor. Denn damit wiirde er sie ja wieder
objektivierend unterteilen, spezifizieren. Fiir den Glauben gibt
es kein abschlieBendes Bild von Wirklichkeit im Sinne der
objektivierenden Vorstellung; fiir den Glauben kommt die
Wirklichkeit zur Sprache, zum Wort, also zu dem, worin sie
sich auslegt, beschreibt, erscheint.

So bedeutet Glaube also nie Vorstellung, Einbildung, sondern
er lebt - und mit ihm lebt die Kirche - aus dem ungegenstédnd-
lichen Wort, in welchem sich die Wirklichkeit als ganze
auslegt.

Damit ist nun gewissermaBen eine nétige Vorwarntafel auf-

Rundfrage iiber den protestantischen Kirchenbau

gestellt: Wir konnen etwa den Bildersturm der Ziircher Re-
formation nicht einfach mit einem mitleidigen L&cheln als
mittelalterliche Barbarei abtun. Wir miissen in ihm das ernste
Anliegen sehen, mit dem zweiten Gebot Ernst zu machen -
und zwar nicht im gesetzlichen, sondern im evangelisch-
reformatorischen Sinn.

«Du sollst dir kein Gottesbild machen, keinerlei Abbild, weder
dessen, was oben im Himmel, noch dessen, was unten auf
Erden, noch dessen, was in den Wassern unter der Erde ist;
du sollst sie nicht anbeten und ihnen nicht dienen; denn ich,
der Herr, dein Gott, bin ein eiferslichtiger Gott, der die Schuld
der Véater heimsucht bis ins dritte und vierte Geschlecht an
den Kindern derer, die mich hassen, der aber Gnade Ubt bis
ins tausendste Geschlecht an den Kindern derer, die mich
lieben und meine Gebote halten.»

Dieses Gebot ist fur reformiertes Denken ja vor allem ein
Schutz fur das rechte Verstéandnis des Glaubens. Wie ist das
zu verstehen?

Das zweite Gebot richtet sich zum ersten gegen jeden Ver-
such einer Verg6tzung von Welthaftem, Dinglichem. Es macht
klare Front gegen die Hybris der abtriinnigen Israeliten im
Gotzen- und Bilderdienst. Zum zweiten — und das ist fiir uns
jetzt bedeutsam — wendet es sich gegen jegliche Verding-
lichung, gegen alles Gegensténdlichmachen Gottes. Gott in
seiner totalen Andersartigkeit, Heiligkeit und Souverénitat soll
nicht verdinglichend in einen Gotzen umgelogen werden. —
Das heiBt also das zweite Gebot: Der Mensch steht nicht im
archimedischen Punkt auBerhalb von Sein und Seiendem, von
dem aus er Gott hineinziehen kénnte und hineinzwingen in die
Formen und Kategorien dieser Welt. Der Mensch steht nicht
im archimedischen Punkt, von dem aus er Gott nachweisen
konnte und hineinweisen in den Kreis menschlichen Handelns
und Behandelns. Gott handelt, und Gott handelt als der
schlechthin Heilige. Der Mensch steht nichtim archimedischen
Punkt, von dem aus er zu verfliigen vermag lber das Ganze
des Seins, von dem aus er Gott einreihen kénnte in das Ver-
fugbare.

Also: Der Mensch kann sich Gott nicht «vornehmen» — weder
im ethischen Sinne, daB er ihn erreichen und also tber ihn
verfligen kdénnte, noch im theologischen Sinne, daB er ihn
nachweisen, beweisen und markieren konnte, noch im &sthe-
tischen Sinne, daB er ihn «anschauen» und also aus solcher
Anschauung heraus in irgendeinem seiner moglichen Ver-
héltnisse darstellen konnte. Es gibt keine direkte Markierung,
Benennung und Darstellung Gottes, wie es solche direkte
Markierung, Benennung und Darstellung fir jedes Ding dieser
Welt allenfalls grundsatzlich geben kénnte. Es gibt keinen
archimedischen Punkt auBerhalb und also kein Vornehmen
und Zuschauen. Wer also echterweise Aussage Ulber Gott
wagt, der tut es als ein Betroffener mitten drin, und er entfaltet
in solcher Aussage zugleich immer ein Stiickweit die Be-
stimmtheit seiner menschlichen Existenz und ihrer Welt durch
Gottes handelndes Wort.

Noch einmal: Im Glauben werde ich nicht tiber die Wirklich-
keit Gottes und der Weltins Bild gesetzt, sondern inihm kommt
diese Wirklichkeit zur Sprache. Im Glauben stehe ich gerade,
indem da die Wirklichkeit als ganze zur Sprache kommt, zur
Debatte.

Die Kritik des zweiten Gebotes am Bildmachen ist also radikal.
Sie richtet sich nicht nur gegen das Bildnismachen, sondern
grundsétzlich gegen jeden Versuch, menschliches Dasein zu
verstehen als Weltanschauung, als Welt-Bilden. Es vermag
sich also nicht etwa eine besondere Aktion des Menschen,
eine besondere Art der Aussage seiner Existenz, dieser Kritik
besonders zu entziehen, und es kann auch nicht eine beson-
dere Art der Aussage, etwa die kinstlerische, dieser Kritik
besonders verfallen. Sondern alle aussagenden Aktionen des
Menschen unterstehen ihr. Es ist also falsch, zu sagen: Uber



280

Gott und die letzten Dinge darf man zwar reden, und ad
maiorem gloriam Dei darf man musizieren, aber malende Aus-
sage in solchen Dingen oder bildhauerischer Ausdruck ist
verboten. Reden, Denken, Musizieren, Bildhauen und Malen
sind gleichermaBBen mé&chtig, ohnmachtig und fraglich. Es
darf niemals die Frage sein: Bilder oder nicht Bilder in der
christlichen Kirche, weil es auch nie die Frage sein kann: Wort
oder nicht Wort, und schon gar nicht die Frage: Mensch oder
nicht Mensch?

Damit ist etwas ganz Wesentliches gewonnen:

Diese radikale Kritik, indem — evangelisch verstanden - in ihr
der Glaube zutage tritt, eroffnet und schafft Freiheit. Nicht
indem wir uns der Sprache bedienen, kommt automatisch die
Wirklichkeit als ganze im Glauben zur Sprache. Nicht indem
wir malen usw. kommt die Wirklichkeit als ganze automatisch
nicht zur Sprache. Das heiBt, es ist durchaus méglich, daB
etwa in einem Werk der bildenden Kunst die Wirklichkeit zur
Sprache kommt. Das heiBt, es gibt grundsétzlich bildende
Kunst, die im Raum der Kirche im Blick auf den Glauben nicht
nur toleriert, sondern erwiinscht, ja gefordert werden kann.
Welcher Gestalt ist nun solche Kunst? Diese Frage fiihrt uns
aufs neue in ein Dilemma hinein, dessen bewuBt zu werden
fir unseren Zusammenhang wichtig ist.

Der eine Versuch, dieses Problem zu Iésen, unterscheidet
christliche Kunst von unchristlicher. Wobei der Gegenstand
der Darstellung Kriterium fir die Differentialdiagnose wird.
Adam und Eva mit dem Apfel als Sujet machen ein Bild zu
einem Dokument christlicher Kunst, wohingegen der Apfel
auf dem Kopf des Walter Tell in die nicht christliche Kunst
verwiesen wird. Es leuchtet unmittelbar ein, daB dieser Ver-
such - den man im Detail unter dem dogmengeschichtlichen
Stichwort des opus operatum abhandeln kénnte — im Raum
gerade der reformierten Kirche in keiner Weise befriedigen
kann.

Man kénnte es nun unternehmen, diesem Versuche einen an-
dern unter dem Stichwort des opus operantis entgegenzustel-
len. Dabei miiBte man zum vornherein sagen: Es «gibt» keine
christliche Kunst. Es gibt keine Kunst, die sich durch ihren
Gegenstand als christliche ausweist. Aber es gibt Kunst von
Christen. Das wird ja sehr oft im Kirchenbau gefordert: Nur
der christliche Architekt kénne wirklich eine Kirche bauen.
Da geht es also um den operans, um den Werkenden, nicht um
das Werk.

Und genau da liegt auch die Schwierigkeit dieses Versuches:
Damit das Werk als ein im Raume der Kirche tragbares, ja
wiinschenswertes verstanden werden kann, bedarf es einer
dauernden Verifizierung des Bezuges auf den, der es schuf,
und seines Glaubens. Damit aber verféllt man einem psycho-
logisierenden und historisierenden und damit einem den
Glauben objektivierenden MiBverstdndnis des Kunstwerkes
selbst.

Eine dritte Moglichkeit ist die, daB man rundweg erklért: Die
bildende Kunst gehort tberhaupt nicht in die Kirche hinein.
Damit aber wird das zweite Gebot nicht evangelisch, sondern
gesetzlich verstanden. Das heift: Damit (ibersieht man die
Radikalitdt des Gebotes; man meint, sich durch eine &sthe-
tische Diat aus dem Dilemma retten zu kénnen, in welchem
wir uns eben grundsétzlich im Blick auf das zweite Gebot vor-
finden. Und andererseits ist man nicht bereit, die Freiheit,
welche das radikale Verstédndnis des Gebotes schafft, verant-
wortlich zu Ubernehmen.

Wir sehen: Je intensiver wir auf das Problem der bildenden
Kunst im Raume der Kirche eingehen, desto gréBer wird die
Verlegenheit, desto deutlicher zeigt sich das Dilemma.

Was wir nun im Folgenden duBern, das zeigt nicht einen aus-
gebauten Weg aus dem Dilemma heraus, das sind vielmehr

Hinweise, die das Gespréch hintiber und heriiber anregen
mochten.

1. Es ist unmdglich, ein Differentialdiagnostikum fiir christ-
liche und auBerchristliche Kunst herauszuarbeiten. Wir miis-
sen uns damit abfinden, daB es eine christliche Kunst als
solche nicht gibt.

2. Es kann sich also nicht darum handeln, ein Werk, das sich
durch einen «christlichen» Gegenstand ausweist oder einen
glaubigen Christen zum Schoépfer hat, im Raum der Kirche zu
akzeptieren und ein Werk, das einen «profanen» Gegenstand
zur Darstellung bringt oder das von einem Maler oder Bild-
hauer stammt, dessen Glaube zweifelhaft ist, auszuschlieBen.
3. Die Entscheidung kann im Blick auf die Freiheit, welche die
radikale Kritik des zweiten Gebotes er6ffnet, nur von der Art,
vom Charakter, vom «Wesen» des Werkes selbst abhédngen.
4, Ein Bild zum Beispiel, welches die Wirklichkeit, die es in-
tendiert, als Vor-stellung abschlieBend zur Darstellung bringt,
ein Bild, dessen Wirklichkeit in der Vor-stellung und durch
die Vorstellung sich selbst gentligt, ein Bild, das — um es ganz
einfach zu sagen - den Betrachter stumm 14B8t, mag «anspre-
chend», mag gar Uberwéltigend, hinreiBend schén sein; im
Raume der Kirche hat es nichts zu suchen. Ein Bild aber, das
den Betrachter aus sich selbst heraus zur Interpretation, zur
Auslegung, auffordert, ein Bild also, das aus sich selbst heraus
der Interpretation und Auslegung bediirftig ist und dessen
Wirklichkeit erst und nur im Vollzuge der Interpretation und
Auslegung zur Sprache kommt, ist im Raume der Kirche
wiinschenswert. Nicht weil es etwa den Glauben zu produ-
zieren oder zu fordern imstande ist, hat es seinen Platz im
Raum der Kirche, aber weil es in seiner Interpretationsbediirf-
tigkeit sich entwirft nicht auf irgendeine Vor-stellung von
Realem hin, sondern auf die Wirklichkeit selbst als ganze,
deren prae die Sprache ist, in der allein sie sich zeitigt.

5. Ein solches Werk hélt nun nicht aus sich selbst heraus der
radikalen Kritik des zweiten Gebotes stand. Aber indem es
aus sich selbst heraus im Verzicht auf umfassend-abschlie-
Bendes Vorstellen und Ins-Bild-Setzen und Ein-Bilden der
Wirklichkeit darauf aus ist, als Wirklichkeit durch die Inter-
pretation zur Sprache zu kommen, setzt es den Glauben aufs
Spiel. Und zwar in dem Sinne, daB der interpretierende Be-
trachter im Blick auf die Wirklichkeit, die ausgelegt zur Sprache
kommt, sich selbst im Glauben oder Unglauben entscheidend
zur Debatte gestellt weiB3.

6. Man sage nun nicht: Da wird mit komplizierten Worten ganz
einfach der symbolischen Darstellung das Wort geredet. Wohl
mag das Symbol in solcher Kunst seinen Platz haben. Aber
das Symbol ist nicht der Garant solcher im Raume der Kirche
wiinschenswerten Kunst. Auch und gerade das Symbol ist
immer der Frage zu unterwerfen, ob es in sich abschlieBend
«seine» Wirklichkeit re-préasentiere, vor-stelle, oder ob es, um
Wirklichkeit zu prasentieren, zu vergegenwdértigen, zu zeitigen,
der Interpretation bediirfe, in der allein Wirklichkeit als ganze
zur Sprache kommt.

7. Bildende Kunst im Raume der Kirche muB sich also keines-
wegs verleugnen, muf3 nicht dirftig sein; aber sie muB be-
durftig sein. Sie stellt Wirklichkeit nicht abschlieBend vor,
sondern sie ist stets auf Wirklichkeit aus. Und indem sie auf
die Wirklichkeit als ganze aus ist, bedarf sie der Auslegung,
in welcher allein sie die Wirklichkeit so zeitigt, daB sich der
Betrachter oder die betrachtende Gemeinde in Glauben oder
Unglauben ins Spiel gezogen weiB.

Noch einmal: Diese Satze wollen keine Lésung des alten und
schweren Problems der bildenden Kunst im Raume der Kirche
sein. Sie wollen lediglich jedes Gespréch, in dem es konkret
um diese Frage geht, anregen.




	Rundfrage über den protestantischen Kirchenbau

