
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 46 (1959)

Heft: 8: Protestantischer Kirchenbau

Artikel: Die Aufgabe eine Kirche zu bauen

Autor: Huber, Benedikt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benedikt Huber Die Aufgabe
eine Kirche zu bauen

Wir haben im vorliegenden Heft über den protestantischen
Kirchenbau vor allem Theologen zum Wort kommen lassen.
Es war dabei nicht zu erwarten, daß sich aus diesen Beiträgen
eine einheitliche Grundlage für den modernen Kirchenbau
herausschälen oder sogar eindeutige Richtlinien für die
Architektur ergeben würden, wie sie zum Beispiel auf
katholischer Seite bestehen. Die Aufstellung solcher Richtlinien
wäre auch kaum richtig, da sie nicht dem Wesen des
Protestantismus entsprechen würde. Es war uns mit unserer
Anfrage an die Theologen vor allem daran gelegen, die Diskussion
aufzunehmen, die bis heute meist einseitig entweder unter
Theologen oder unter Architekten geführt wurde.
Für den mit dem protestantischen Kirchenbau beschäftigten
Architekten liegt heute das große Problem darin, daß er meist
vergebens auf präzise Anweisungen oder Vorschriften von
theologischer Seite her wartet. Er wird höchstens erfahren,
was beim Kirchenbau nicht gemacht werden darf, aber wenig
von dem, was der Bau nun wirklich enthalten soll. Ebenso wird
dem Künstler kaum gesagt, was er gestalten soll, sondern viel
eher, welche Dinge das Bild nicht enthalten darf. Und oft
mögen beide, Künstler und Architekt, mit einigem Neid die
Arbeit ihrer katholischen Kollegen verfolgen, die von ihrer
Kirche gültige Anweisungen über Form und Inhalt ihrer Werke
erhalten und deren Arbeit innerhalb des kirchlichen Lebens
ihren festen und zwingenden Platz besitzt. Künstler und
Architekt sind sich jedoch bei ihren Fragen an die protestantische

Kirche zu wenig bewußt, daß ihnen die Kirche keine
realen Angaben machen kann, da die reformierte Kirche eine
Kirche des Wortes und nicht eine solche der Form ist und mit
formalen Anweisungen bereits ihrer Aufgabe untreu werden
müßte.
So ist der Architekt denn gezwungen, die Aufgabe des Gotteshauses

selber zu interpretieren und in der Architektur zum
Ausdruck zu bringen: eine große, wichtige und verantwortungsvolle

Aufgabe. Es ist unter diesen Voraussetzungen erste
Bedingung, daß der Architekt die Beziehung zur Aufgabe der
Kirche besitzt und daß er diese Aufgabe aus der Situation der
Gemeinde und aus der eigenen Zeit heraus interpretiert.
Mit diesen Bemerkungen soll nicht gesagt sein, daß der
protestantische Kirchenraum jeglicher Eigengesetzlichkeit
entbehrt oder daß sich nicht auch beim Kirchenbau bestimmte
gültige Grundbedingungen und Anordnungen ergeben
hätten. Gerade nach der Abkehr vom Historizismus und bei
der Besinnung auf die Grundlagen der Architektur in der
Anfangszeit des Neuen Bauens hat man auch beim
protestantischen Kirchenbau das Augenmerk vermehrt auf das
Wesen des Gottesdienstes hingewendet. Man hat die
protestantische Kirche als Hörkirche, im Gegensatz zur Schaukirche,

definiert. Man ging -theologisch durchaus stichhaltig —

so weit, die Kirche als Hörsaal zu gestalten. Gleichzeitig gab
man an Stelle einer Kirche dem Gemeindehaus mit
Mehrzwecksaal als einem dienenden, funktionellen, praktischen
Gebäude den Vorzug. Die intensiven Studien von Architekt
Otto H. Senn stellten später, von der Bestuhlung ausgehend,
den Zentralraum als Ausdruck der geschlossenen Gemeinde
in den Vordergrund, wobei sich die Argumente auf den Aufbau
der Hugenottenkirchen stützten. Sehr bestimmend für den
Kirchenraum wurde die wirtschaftliche Forderung, daß die
Kirche durch einen anderen Raum (Unterrichtszimmer,
Gemeindesaal) zu erweitern ist, eine Forderung, die auf die
architektonische Gestaltung großen Einfluß hat und die neueren
Kirchenbauten in ihrer Gestaltung stärker bestimmt hat, als
allgemein angenommen wird. Alle diese Forderungen und
Bedingungen haben jedoch in erster Linie funktionellen
Charakter, und es ist gerade beim Kirchenbau besonders gefährlich,

Funktion und Inhalt miteinander zu verwechseln. Die
Erfüllung der funktionellen Forderungen ist eine der ersten
Aufgaben des Bauens; Architektur entsteht jedoch erst dort, wo

über die funktionellen Bedingungen hinaus Raum gestaltet
und Inhalt zum Ausdruck geformt wird.
Neben der rein funktionell begründeten Form liegt für den
Kirchenbau eine ähnliche Gefahr dort, wo ein formales Symbol
der architektonischen Gestaltung zu Grunde gelegt wird,
obwohl damit bei Laien und Theologen oft großer Erfolg erzielt
wird. Eine Kirchenform, die das Zusammenscharen der
Gemeinde symbolisieren will, ein dreieckiger Grundriß etwa, der
als Symbol der Dreieinigkeit dienen soll, ein Turm, der
zum Mahnfinger Gottes und ein V-förmiger Träger, der
zum Victory-Zeichen Christi wird, sind gefährliche Grundlagen

einer Kirchenarchitektur - in architektonischer und
theologischer Hinsicht. Es ist nicht erwiesen, darf aber doch
angenommen werden, daß der Kreuzgrundriß der alten
Basiliken, der später während Jahrhunderten maßgebend war,
zuerst eine architektonisch-räumliche Konzeption war und
erst nachher als symbolische Grundlage gedeutet wurde.
Die Alternative: Längsschiff oder Zentralraum? ist sicher
nicht unbedingt zwingend; wie es sich schon aus den
theologischen Beiträgen dieses Heftes ergibt, daß beide Formen
theologisch begründet werden können. Wenn der Zentralraumgedanke

in letzter Zeit das Hauptgewicht erhalten hat, dann
geschah dies sicher auch aus unserer heutigen, mehr
«demokratischen» Auffassung des Gemeindelebens heraus. In
architektonischer Hinsicht liegt das Problem des Zentralbaus
darin, daß der Raum sich zentrisch auf Abendmahlstisch und
Kanzel ausrichtet und daß diese beiden Elemente den
architektonischen Mittelpunkt fixieren. Der Abendmahlstisch müßte
folglich durch Raumwirkung, Lichtführung und durch seine
eigene Ausbildung als architektonischer Fixpunkt massiv und
betont gestaltet werden, theologisch gesehen ist nach Zwingli
jedoch der Abendmahlstisch nicht ein Altar, sondern ein

richtiger, eventuell sogar beweglicher Tisch, der seine Bedeutung

nur durch die Handlung des Abendmahls und während
ihrer besitzt. In diesem Punkt liegt beim protestantischen
Zentralraum eine Divergenz von Architektur und Dogmatik, die
kaum oder nur schwer überwunden werden kann.
Man darf sicher annehmen, daß die heutige Architektur fähig
ist, protestantische Kirchenräume zu schaffen, die, ohne auf
katholische oder hugenottische Vorbilder zurückzugreifen,
dem Wesen unseres Gottesdienstes gerecht werden. Nur muß
der Spielraum genügend groß gelassen werden. Der Kirchenraum

ist in erster Linie architektonisch gestalteter Raum, der
durch seine Ausbildung, seinen Schwerpunkt und seine
Richtung auf den Menschen einwirkt und auf seine Bestimmung

hinführen muß. Diese Wirkung zu gestalten und die
Bestimmung zum Ausdruck zu bringen, ist die Aufgabe des
Architekten. Gestalten wird er in erster Linie durch den
räumlichen Aufbau, durch die Proportionen und durch die
Lichtführung. Das betont Funktionelle und der raffinierte Effekt
gehören so wenig in den Kirchenraum wie eine unbestimmte
Mystik. Oft ist es wenigstens im Projektstadium leichter, die
Auftraggeber, Theologen und Gemeinde, mit funktionellen
oder symbolischen Argumenten zu überzeugen als mit
architektonischen. Der protestantische Theologe steht formalen,
künstlerischen Fragen, soweit sie die Kirche betreffen, aus
dogmatischen Gründen oft zögernd oder indifferent gegenüber

und befaßt sich mit den Problemen der Kunst und
Architektur in der Kirche meist erst in dem Moment, da es gilt,
einen neuen Bau zu erstellen. Es wäre deshalb sicher von
großer Wichtigkeit, wenn sich die Theologen vermehrt in die

Bedingungen und Ausdrucksmöglichkeiten unserer heutigen
Architektur einarbeiten könnten, wie es nötig ist, daß Architekten

und Künstler sich mit theologischen Fragen befassen.
Es ist außerdem wichtig, daß die Kirche die besten und
kräftigsten Künstler zur Mitarbeit zuzieht und sich nicht aus einer
ängstlichen Indifferenz heraus mit einem harmlosen Mittelmaß
begnügt.


	Die Aufgabe eine Kirche zu bauen

