
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 46 (1959)

Heft: 7: Mensch und Stadt

Artikel: Städtebau in kulturmorphologischer Sicht

Autor: Litz, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kari Litz Städtebau in kulturmorpho¬
logischer Sicht

Der Baukörper einer Stadt erscheint dem Praktiker zunächst
als dreidimensionales Gebilde. Mit dieser Anschauung sich
begnügen hieße aber, oberflächlich sehen und infolgedessen
oberflächlich handeln. Die volle Wirklichkeit erfaßt nur, wer
die vierte, die zeitliche Dimension einbezieht. Dann wird der
Baukörper lebendige Gestalt, die sich aus bestimmten
Formprinzipien entwickelt. Sie zu erhellen, ist Aufgabe geschichtlicher

Morphologie.
Indessen bedarf der Gegenstand selbst zunächst einer
Ergänzung; denn die Stadt als Baukörper zu betrachten, ist nur
dann sinnvoll, wenn die Stadt als Gemeinschafts- und
Siedlungsform sinnvoll ist. Das aber dürfen wir - vor allem im
Hinblick auf künftige Entwicklungsmöglichkeiten - nicht als
selbstverständlich voraussetzen. Wir können also die Vorfrage
nicht umgehen:

Warum überhaupt Stadt?
Präziser ausgedrückt: Ist die Stadt notwendige Gemeinschafts-

und Siedlungsform der Hochkultur, oder umgekehrt:
Ist Hochkultur ohne Stadt überhaupt denkbar? Um diese
Frage aus geschichtlicher Erfahrung beantworten zu können,
müssen wir die ursprünglichen konkreten Gründe und Zwecke
städtischer Gemeinschaftsform untersuchen.
Die Stadt begegnet uns in der Geschichte
1. als militärischer und juristischer Schutzverband; mangelnde
Rechtssicherheit zwang die Bewohner eines Territoriums zur
Siedlung hinter lokalen Befestigungsanlagen, wobei die
militärische Schutzgemeinschaft meist sich zur juristischen und
damit zur autonomen politischen Körperschaft entwickelte;
2. als ökonomische Gemeinschaft, die gegenüber dem Dorf
mehr Wirtschaftseinheiten umfaßte, wodurch die Arbeitsteilung

sich differenzierte und Produktivität sowie
Lebensstandard erhöht wurden;
3. als administratives Zentrum geistlicher und weltlicher
Territorien, in dem sich Beamte oder Ministerialen aufhielten.
Diese Funktionen würden wohl ausreichen, die Notwendigkeit
der Stadt für die Hochkulturen der Vergangenheit zu
erweisen - nicht aber für Gegenwart und Zukunft. Militärischer
und juristischer Schutzverband ist die Stadt schon lange nicht
mehr, und bei den heute fast beliebigen technischen Möglichkeiten

der Nachrichtenübermittlung und des Menschen-,
Güter- und Energietransports fällt auch ihre Funktion als
notwendige Wirtschaftseinheit und als Verwaltungszentrum
dahin. Fast völlig dezentraliserte, gleichmäßige, «ländliche»
Siedlungsweise ist durchaus denkbar.
Läßt uns also historische Erfahrung im Stich? Nein - wenn
wir bedenken, daß die erwähnten Funktionen nur Teile des
Phänomens «Stadt», nicht aber das Gesamtphänomen er-

EEH ZI fcffimat

mMm iraL _=!_mJi
:r;£

IQ

PIRffiMm
SO!

] ,111;

[BmM
LÜl i
M4K

LDijttPJO sia
pka nr S.a.«

WtW i
»s

sq
ai-ih

hellen. Wenn beispielsweise in hellenistischer Zeit oder in der
zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts in Südfrankreich Städte
wie Pilze aus dem Boden schössen und dabei vorzüglich
gediehen, so lassen sich diese Entwicklungen weder aus
militärischen noch aus wirtschaftlichen oder administrativen
Notwendigkeiten gänzlich erklären. Ebenso reichen solche
Gründe nicht aus, das Dasein antiker Großstädte - wie etwa
Alexandria oder Antiochia - uns verständlich zu machen,
stand der militärische Wert dieser Städte doch im umgekehrten
Verhältnis zu ihrer Einwohnerzahl und gab es für ihren
Umfang auch keine zwingenden Gründe wirtschaftlicher oder
administrativer Art; weder eine mechanisierte Industrie, die
im 19. Jahrhundert große Ansammlungen von Arbeitern
notwendig machte, noch die Angestellten- und Beamtenheere
unserer großstädtischen Zivilisation lassen sich dort
nachweisen. Großstädte waren damals ganz im Gegenteil materiell
unzweckmäßig: das Niveau der Technik gewährleistete weder
für Verwaltung noch für Verkehr und Hygiene einen Standard,

der in einer Mittel- oder Kleinstadt immerhin möglich
war. - Die Beispiele ließen sich vervielfachen, und wir dürfen
den Schluß ziehen: Im Verlauf der Geschichte beweist die
Stadt eine Anziehungskraft, die aus materiellen Ursachen
nicht restlos erklärt werden kann. Wir müssen daher nach
einem psychologischen Motiv suchen, welches das Phänomen
«Stadt» insgesamt erhellt.
Dieses Motiv läßt sich auffinden, wenn wir folgende
Überlegungen anstellen: Die ursprüngliche Siedlungsform des
seßhaften Menschen ist das Dorf; es ergibt eine aus wenigen
gleichartigen Sippen einfach zusammengesetzte Gemeinschaft,

deren Habitus nicht wesentlich verschieden ist vom
Habitus ihrer Teile: der Familien und Individuen. Dieser
homogene Charakter geht vor allem aus der landwirtschaftlichen
Funktion des Dorfes hervor, welche die Gemeindegenossen
ins Naturgeschehen einbezieht, das ja für alle gleich ist. Mit
fortschreitender Entwicklung von Zivilisation und Kultur
differenziert sich aber die Gesellschaft. Es erwächst ein sozialer
Organismus, der - im Gegensatz zum Dorf - aus einer
größeren Anzahl verschiedenartiger Einheiten zusammengesetzt
ist und damit ein komplexes gesellschaftliches Handlungsfeld
mit vielfältigen Beziehungsmöglichkeiten darstellt, was
wiederum die individuelle Differenzierung fördert. Dieses
Gebilde ist die Stadt, deren Formgesetz lautet: Maximale Vielfalt

in optimaler Einheit. Das ist jedoch nur möglich, wenn sie
nicht zu groß ist, um einheitlich, und nicht zu klein ist, um
vielfältig zu sein. Entspricht die Stadt diesem Gesetz, dann
stellt sie einen Organismus dar, der weit mehr ist als die
Summe seiner Teile. Anschaulich ausgedrückt: Athen mit
einem Perikles, einigen wenigen kongenialen Männern und
einer großen Mehrheit mittelmäßiger Bürger ist weit mehr
wert, als ein Konglomerat von hunderttausend
Elfenbeintürmchen, in denen abgeschlossen je ein Perikles west.
Daher das «Prestige» der Stadt. Es verkehrt sich freilich ins
Gegenteil, wenn der gesellschaftliche Organismus zerfällt,
wenn aus differenzierter Volksgemeinschaft amorphe Masse
wird. Solche Agglomeration ist- nach dem bekannten Gesetz
der Massenpsychologie - weit weniger als die Summe ihrer
Teile, und besonders für die geistige Elite wird das Leben

unerträglich im nicht mehr zu bewältigenden Chaos
beziehungslosen Daseins und in der stickigen Atmosphäre kollektiver

Verblödung. Die Folge ist Stadtflucht, eines der wesentlichen

Merkmale der ausgehenden Antike und - in Ansätzen -
unserer Zeit. Gerade die ausgehende Antike zeigt uns aber,
daß mit der Auflösung der Städte die Kultur überhaupt
zerfällt und primitiven Lebensformen Platz macht.
Das Schicksal der Stadt ist also vom Schicksal der Hochkultur

nicht zu trennen. Das gilt für Gegenwart und Zukunft
so gut wie für die Vergangenheit. Wenn unsere Städte
Charakter und geschlossene Form, Überlieferung und Zukunft-



225

iss•Wa jta
**S2$skä'sS &x mrsr, BT*Sß

Hg?*!* W3KS?
"nsx

^
^ «.

^C 9S

*!«

ttft PI a* g8F * WC

<* >T
*<ri»%QS%a «*

s»
s

*< te
.«JV
*vVW

m mK«
II

^
*w~

a^
SS**" *«SM«».

•

F«»>o
üa

gerichteten Eigenwillen verlieren, wenn sie sich in Pseudo-
dörfer auflösen, dann muß zwar nicht die Zivilisation (bekanntlich

Technik+Barbarei) verschwinden, wohl aber wird sich
die Kultur bis zu völliger Verflachung nach unten nivellieren.

Die Religion als Formprinzip des Städtebaus in der Vergangenheit
Es erhebt sich nun in morphologischer Betrachtung die Frage:
Welches war die Seele, das primäre Formprinzip dieses
sozialen Organismus? Wir behaupten: Das Formprinzip der
Stadt und ihres Baukörpers, der uns hinfort allein
interessiert, war die Religion. Zum Beweise suchen wir nach
Indizien in der geschichtlichen Erfahrung.
Zweckmäßigerweise beginnen wir bei den Anfängen des
Städtebaus, im alten Ägypten: Wenn wir die wenigen Stadt-

Kahun, Oberägypten. 20. Jahrhundert v. Chr.
Kahun, Haute-Egypte, 20' siede av. J.-C.
Kahun, Upper Egypt. 20th Century B.C.

Prlene, Kleinasien. 4. Jahrhundert v. Chr. Stadtplan, rekonstruiert von
Patrice Bonnet
Prldne, Asle Mineure, 4- siede av. J.-C; le plan de la ville
Priene, Asia Minor. 4th Century B.C.; city plan

anlagen betrachten, deren Pläne uns bekannt sind - wie
Kahun (20. Jahrhundert vor Christus) oder Amarna (14.
Jahrhundert vor Christus) -, stellen wir mit Erstaunen fest, In wie
geringem Maße sie den klimatischen Bedingungen entsprechen:

statt enger und gekrümmter Gassen, die in der Hitze
ein Maximum von Schatten und Kühle spenden könnten,
erblicken wir schnurgerade Straßen, die 40 bis 120 Meter breit
sind. Die Erklärung dafür kann nur in religiösen Erfordernissen

gefunden werden: beste Entfaltungsmöglichkeit für Prozessionen.

Auch Gesamtform und Orientierung der Städte
erscheinen uns rätselhaft: sie sind nach Möglichkeit als Rechtecke

angelegt, und das Straßennetz weist in der Regel ein
Schachbrettmuster auf; ihre Lage ist nach bestimmten
astronomischen Punkten oder nach der Sonnenbahn ausgerichtet.
Diese Gegebenheiten sind ebenfalls nur religiös zu
verstehen: Die Lage der Stadt mußte sich im Einklang befinden
mit dem vergöttlichten Universum, und mindestens die Hälfte
auch der einzelnen Straßen hatte der Gesamtorientierung zu

entsprechen, eine Anforderung, welcher der Schachbrettplan
ja am ehesten Genüge tut. - Das ist übrigens der Grund,
weshalb das Schachbrettmuster - weit davon entfernt, eine
amerikanische Erfindung zu sein - den ältesten regelmäßigen
Siedlungsformen überhaupt zugrunde liegt; es ist prähistorischen

Ursprungs, wie das auch im Abendland bronzezeitliche

Dörfer erweisen, zum Beispiel Melrand (Frankreich),
Castellazzo (Italien).
Mittelpunkte des städtischen Lebens waren die Tempel; auf
sie sind die Hauptstraßen ausgerichtet, unter denen die

heilige Prozessionsstraße dominiert, öffentliche Plätze als

politische und gesellschaftliche Versammlungsorte waren im

alten Orient so gut wie unbekannt. Solche Anlagen hätten
nicht nur den autokratischen Staatsgrundsätzen
widersprochen, sondern auch der strengen Einbeziehung allen
Daseins in die Religion. Man empfand sie offenbar als dekadent

und «nihilistisch», was uns ein Ausspruch von Kyrus
zeigt, der von den Griechen sagte: «Ich habe nichts zu fürchten
von Menschen, die inmitten ihrer Städte einen Platz haben,

wo sie zusammenkommen, um sich gegenseitig zu betrügen.»
Die Geschichte hat Kyrus ins Unrecht gesetzt, ohne daß

freilich die seitherigen Kyrusse etwas daraus gelernt hätten. -
Immerhin wäre es unsinnig, anzunehmen, der alte Orient habe
keine öffentliche Geselligkeit gekannt. Sie war sogar äußerst

rege; nur spielte sich dieses Leben, einbezogen in die
Religion, in den Tempelhöfen ab sowie in und vor den Stadttoren,

die entsprechend ausgebaut waren, wie etwa das

Istar-Tor in Babylon. Hier, an der Kontaktstelle zwischen
innen und außen, setzte sich die Stadtbevölkerung in den

Feierstunden gleichsam en famille vor Ihr Haus, um zu sehen,

wer ein- und ausging. Hier war der Ort des Handels und des

Klatsches, hier traf man sich - sogar mit Engeln, wie die
Geschichte von Lot im Buche Genesis beweist.
Nicht nur für den gesamten alten Orient war die ägyptische
Stadtbaukunst vorbildlich, sondern auch für die Griechen.
Sie - wie die Römer (zum Beispiel Timgad) - erbauten ihre
Städte, soweit sie systematisch geplant wurden, nach dem

Schachbrettmuster (zum Beispiel Neapolis, Massilia, Nau-

kratis, Priene). Religiöse Prinzipien waren auch hier grundlegend

für die Gestaltung des Stadtbildes, das von den

Tempeln beherrscht wurde. - Daneben aber wagten sich bei

den Griechen utilitaristische Zielsetzungen politischer,
sozialer und hygienischer Art klarer und bewußter hervor. Die

genannten Lebensgebiete wurden nicht mehr - wie im alten
Orient - als bloße Funktionen der Religion betrachtet. Daher
entwickeln sich nun der Versammlungsplatz sui generis, die

Agora, welche anfänglich zugleich Promenade und Markt ist,
sowie weitere öffentliche Lokalitäten, wie Theater und Gym-
nasion. Es mag dabei erstaunen, daß die Griechen in
klassischer Zeit auf den Städtebau bewußte ästhetische Über-



226

&f*.

SV

a*V

¦m :

^*^ 'z^x^^m&iJ^

&m*

legungen gar nicht anwandten. Der Standpunkt «L'art pour
l'art» war ihnen ebenso unbekannt wie allen Kulturen in ihrer
Blüte. Dieser Standpunkt ist- nach Pierre Lavedans «Histoire
de l'urbanisme», der wir wertvolle Anregungen und
Materialien verdanken - für den Städtebau ohnehin verfehlt, und
wir schließen uns dem erwähnten Autor an, wenn er die
Schönheit in den «arts sociaux», zu denen der Städtebau
zählt, definiert als «la plus exacte adaptation ä une fm».
Bewußte Anwendung ästhetischer Theorien findet sich erst
in späthellenistischer Kultur und im Römischen Reich - hier
neben einem gesteigerten Utilitarismus, in dem Ingenieurkunst
sich bewähren konnte. Aber die dekorative Monumentalität,
die römische Städte am Ende der Kaiserzeit stets routinierter
und massiger zur Schau stellen, ist für uns heute ungenießbar,
und wir stoßen hier auf eine Ironie der Geschichte: je
absichtlicher man die Städte schön bauen will, desto häßlicher
werden sie.
Vergessen wir über alledem nicht: auch in der Spätantike
bleibt Religion die Grundlage des Städtebaus. Das tritt
beispielsweise zutage im Wiederaufbau Roms unter Kaiser
Vespasian nach dem Brande von 64 nach Christus. Dieser
sonst äußerst nüchterne Staatsmann bestimmte die
Koordinaten des neuen Stadtplanes nicht etwa nach praktischen
Erwägungen, sondern auf Grund einer subtilen Zahlenmystik,
die auf den Ziffern 7 (heilige Zahl) und 37 (legendäres Alter
von Romulus) basierte.
Weitab vom Kulturkreis des Mittelmeers begegnen wir
derselben Situation im alten China. Die altchinesische Religion
war der Glaube, das Weltall bestehe in seiner eigentlichen
Wirklichkeit aus beseelten numinosen Wesenheiten, deren
lebendiger Ordnung, dem Tao, der Mensch in seinem
gesamten Verhalten und Tun sich einzufügen habe. Ein
umfassender Magismus also, dessen Ursprung sich völlig im
Dunkel der Geschichte verliert, von De Groot «Universismus»
genannt in dem gleichnamigen Buch (Berlin 1918), der wohl
besten Zusammenfassung einschlägiger Materialien.
Diese Religion hat das chinesische Leben in all seinen Bereichen

mit einer Konsequenz beherrscht, die uns kaum vorstellbar

ist. Sie hat unter anderem die strengste Siedlungs- und

Regionalplanung hervorgebracht: die Geomantik, eine
Geheimwissenschaft, nach deren Lehrsätzen die jeweils
günstigste Lage und Form eines Grabes, Hauses, Dorfes, einer
Stadt bestimmt wurden im Hinblick auf den lebendigen
Organismus, den die Umgebung ja bildete. Die Geomantik ging
Hand in Hand mit einer praktischen Kunst magischer Ver¬

besserung und Regulierung der Gelände- und Höhenformen.
Kaiserliche Planungsbehörde war das «Astrologische Amt»,
das die räumliche wie die zeitliche Ordnung erforschte und

bestimmte. In dessen Statuten (Ausgabe 1899) lesen wir unter
anderem: «...in den höheren und tieferliegenden Teilen der

Bodengestaltungen beobachten sie (die Mitglieder der
Behörde) die Bewegungen des Atems (der göttlichen Wesen),
und aus den Windungen der Bodengestaltungen ersehen sie,

wo der Atem stillsteht. Bei der Gründung einer Stadt nehmen
sie die von Bergen und Flüssen gebildeten Adern wahr,
welche die Stelle umfassen, und bei dem Entwurf von Palästen
und Häusern erforschen sie die gedeihenverheißenden
Formenlinien, welche sich daselbst befinden oder dort
herabsteigen.» (Zitiert bei De Groot; Parenthesen vom Verfasser.)
In einem Text «über wissenschaftliche Literatur» aus der
Han-Zeit findet sich die Stelle: «Sie (eine bestimmte Methode
der Geomantik) hebt ausführlich die Gestaltungen in den

neun Provinzen (des Reiches) hervor und basiert darauf die
Formen von Städten und Wohnungen.» (Zitiert bei De Groot;
Parenthesen vom Verfasser.) Die gesamte Physiognomie
Chinas soll in Übereinstimmung gebracht werden mit den

unsichtbaren, lebendigen Kräften der Natur: der Städtebauer
wirkt als Magier.
Wehe, wenn diese subtil ausgewogene Ordnung gestört
wurde. Schon die Veränderung des Konturs einer Anhöhe,
etwa durch eine neuerbaute Hütte, war imstande, über ein

Dorf Mißwuchs, Verarmung und Verderben zu bringen, und
in den Städten konnte die Errichtung eines Mäuerchens, wenn
es nicht genau dem geomantischen Maßstab entsprach, in

der Nachbarschaft Siechtum und Tod bewirken. Blutige
Fehden zwischen Sippen und Stämmen und hochnotpeinliche
Sanktionen von Seiten der Regierung folgten daraus. Wie lax

erscheinen dagegen die Grundsätze unserer Bauordnungen
und wie harmlos alle Einspracheschikanen! Für die magische
Harmonie der Regionalplanung bezahlte China einen
unermeßlichen materiellen Preis: ihr mußten im Falle der Kollision
alle konkreten Vorteile geopfert werden. Besonders hatte
darunter die Anlage von Verkehrswegen zu leiden, die überall
auf geomantische Hindernisse stieß und sich die unsinnigsten
Verrenkungen gefallen lassen mußte; und vollends schwierig
war in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die Errichtung
von Eisenbahnen und Telegraphenlinien, weil sie Aufstände
der betroffenen Bevölkerungen hervorrief, die sich gegen die

Verletzung von «Adern» göttlicher «Drachen» oder «Tiger»
verzweifelt zur Wehr setzten. - Darüber lachte man in der
westlichen Welt.
Lachen wir heute noch? Waren die von uns betrachteten
Völker, die Ägypter, Griechen, Römer, die Chinesen, welche
ihre magisch-mythische Religion zum primären Formprinzip
des Städtebaus erhoben, Opfer eines kruden Aberglaubens,
der uns nichts mehr angeht? Warum aber waren ihre Städte
schön? Schönheit des Städtebaus ist ja - nach Lavedan -
stets funktionell. Sie ist es selbstverständlich auch hier; nur
handelt es sich nicht um einen technischen, sondern um einen

psychologischen Funktionalismus. Das wird uns klar, wenn
wir bedenken, daß magisch-mythische Religion unter anderem
einen kollektivpsychologischen Aspekt aufweist. Unter diesem

Gesichtspunkt betrachtet, ist sie - nach CG. Jung - die
Projektion von Inhalten des kollektiven Unbewußten in die Außenwelt.

Innere Existenz wird also, über den projektiven Mechanismus,

außen bewältigt. Übersehen wir zudem nicht, daß für
alle vergangenen Kulturen, im Gegensatz zu unserer
extravertierten Epoche, psychische Wirklichkeit weit mehr Gewicht
aufwies, im Effekt «realer» war als die Gegebenheiten der
Außenwelt. Damit ist das Rätsel archaischen Städtebaus
grundsätzlich gelöst. Das Stadtbild ist Seelenbild, Ausdruck
der Kollektivpsyche: ihrer Triebe, die durch Tiersymbole
ausgedrückt werden, ihrer Ordnungen, dargestellt in Zahlen-



227 Städtebau in kulturmorphologischer Sicht

Ma

¦fimtmiiim

jxrtoja
~x\2nmonii

'laa^hitH.

tirjyiXfX-neu* nni port

t

Symbolen, ihres Dranges nach kosmischer Orientierung, der

in der astronomischen Fixation der Gesamtanlage und im

Raster des Schachbretts zutage tritt; die Stadt ist Bühne für
das innerpsychische Drama, seine Konflikte und Wandlungen,
die im Kult, beispielsweise auf der Prozessionsstraße,
sinnbildlich vorgeführt werden; die Tempel sind Gehäuse der

Urbilder, der kollektiven zerebralen Engramme, die das Leben
der Gemeinschaft lenken und ordnen. - So wurde die Stadt
magischer Organismus, steinerner Traum, Sinnbild des
Menschen in seiner Ganzheit.
Diese Einsichten werden uns das Verständnis auch des

Städtebaus im abendländischen Mittelalter erleichtern. - Die

Idealform der Stadt im Hochmittelalter, die jeweils so weit
verwirklicht wird, als dies topographische und ökonomische
Voraussetzungen zulassen, ist die radial-konzentrische, wie
dies das Beispiel Aachen erweist. Das prähistorisch-antike
Schachbrettmuster, das andere Grundschema des Städtebaus,

wird aufgegeben. Warum diese völlige Metamorphose?
Die praktischen und ästhetischen Vorzüge, die der
radialkonzentrische Plan gegenüber dem Schachbrettmuster
zweifellos aufweist, können für den Umschwung nicht entscheidend

gewesen sein; es ist nicht anzunehmen, daß die
nordalpinen Städtebauer des 11. bis 13. Jahrhunderts klüger und

geschmackvoller waren als ihre Kollegen im Mittelmeerraum,
denen übrigens die radial-konzentrische Ordnung nicht
unbekannt war. Den entscheidenden Grund finden wir vielmehr
im Wandel des religiösen Formprinzips: der
magischmythische - und gleichsam immanente - Polytheismus der

Antike hatte dem christlichen, transzendenten Monotheismus
Platz gemacht. Auch im Mittelalter blieb Religion die Seele

der Kultur und damit des Städtebaus: «Stadtbau ist hier
Kirchenbau geworden. Die Idee der romanischen Stadt
ersteht als Symbol gleich der Kreuzesform der Kirche.»

(Brinckmann: Stadtbaukunst, Potsdam 1920.) Dieses Symbol
ist aber nicht mehr koordinierend wie in der Antike (daher der

Schachbrettplan mit den prinzipiell gleichen Stellenwerten),
sondern subordinierend, daher das radial-konzentrische
Schema, dessen Wesensmerkmal die Zentralisation der

Gesamtanlage ist: auf die Kirche als Mittelpunkt. Stadtbild ist
auch hier Seelenbild und Ausdruck der Weltanschauung:
Mittelpunkt von Seele und Kosmos ist der eine Gott. Dazu

spiegelt sich im Stadtbild vielleicht die konkrete Kosmologie,
die das All als System konzentrischer Sphären versteht

(Dante).

Der reale Zusammenhang zwischen religiöser Weltanschauung

und Stadtbild ist im Mittelalter wiederum symbolischer
Art. Er wird durch ein Leitbild vermittelt: durch die Heilige
Stadt Jerusalem, freilich nicht so sehr durch das wirkliche

Jerusalem, das durch die Kreuzzüge natürlich bekannt war,
sondern vielmehr durch ein imaginäres Jerusalem, wie es, als

Produkt des kollektiven Unbewußten, die gläubige Phantasie

formte. Diese Heilige Stadt stellt einen Kreis dar, durch ein

Straßenkreuz in vier Quartiere unterteilt; im Mittelpunkt erhebt

sich der Rundtempel Salomonis; die Peripherie wird gebildet
durch drei konzentrische Ummauerungen, jede geschützt
durch vierzehn Türme. Dies ist das grundliegende Seelen-

und Weltbild - einem Mandala ähnlich -, dem die konkreten

Städte nach Möglichkeit nachgestaltet werden. Provins in der

Champagne zum Beispiel galt im 12. und 13. Jahrhundert

geradezu als Abbild Jerusalems.
Äußerer Einfluß aus dem Orient ist dabei zufolge der häufigen

kriegerischen und kommerziellen Kontakte keineswegs
ausgeschlossen. Orientalische städtische Kultur war im
Hochmittelalter viel weiter entwickelt als abendländische und galt
daher als vorbildlich. Dieselbe religiöse Zentralidee, der

transzendente Monotheismus, hatte auch dort, im Anschluß

an syrische Überlieferung, die radial-konzentrische Ordnung
als charakteristischen Typus der byzantinischen wie der

arabischen Städte hervorgebracht.
Interessant ist übrigens, daß im Spätmittelalter der
Schachbrettplan im Abendland wieder auftaucht: Ausdruck der

Schwächung des ursprünglichen religiösen Formprinzips.

Städtebau im technischen Zeitalter?
Ist Religion heute noch das primäre Formprinzip des Städtebaus?

Als magisch-mythische oder transzendente Religion
nicht mehr - oder noch nicht wieder. Es ist eine Tatsache, die

wir - hier ohne Werturteile - hinzunehmen haben: die

rationalistisch-naturwissenschaftliche Umwälzung des 17. und

18. Jahrhunderts und ihre geistes- und sozialgeschichtlichen
Folgen haben, in breiter Auswirkung erst im vergangenen

Timgad, Algerien. 100 n. Chr.
Timgad, Algörie, an 100 apr. J.-C.
Timgad, Algeria. A.D. 100

Jerusalem. Planschema, 12. Jahrhundert
Jerusalem, plan schematique du 12' siede
Jerusalem. Skeleton plan, 12th Century

Jerusalem. Nach der «Nürnberger Chronik» (15. Jahrhundert)
Jerusalem, dans la «Chronique de Nuremberg» du 15* siede
Jerusalem. «Nuremberg Chronicle», 15th Century



228

und in diesem Jahrhundert, die Transzendenzreligion und das
ihr zugeordnete Weltbild als geschichtsgestaltenden Faktor
in den Hintergrund treten lassen. Das soziale Leben, und damit
die städtische Kultur, wird von Religion der genannten Art
nicht mehr umfassend getragen und in den wesentlichen
Zügen geprägt. Wenn wir freilich den Terminus «Religion»
im weitestmöglichen Umfang verstehen, als den Inbegriff des
höchsten überpersönlichen Wertes, dann sehen wir, daß
unsere Zeit der Religion als geschichtlichen Hauptfaktors so
wenig entraten kann wie irgendeine Epoche der Vergangenheit.

Allerdings hat sich ihr Schwerpunkt auf das Diesseits
verlagert, sie ist Immanenzreligion geworden: ihr zentraler
Wert ist die Gesellschaft, deren biologisches, psychisches,
wirtschaftliches und politisches Gedeihen, sowie deren
optimales Verhältnis zum Einzelmenschen. Es dominiert heute
also die «Sozialreligion» (Alfred Weber); sie macht
vorwiegend den «Zeitgeist» aus. Unvermeidlicherweise ist sie in
verschiedene «Konfessionen» aufgespalten, zwischen denen
sich die heißen und kalten Glaubenskriege der Gegenwart
abspielen: Liberalismus, Demokratismus, Sozialismus,
Kommunismus, wobei in der westlichen Welt bekanntlich
Mischformen überwiegen.
Auf Grund dieser allgemeinen Gegebenheiten lautet unsere
besondere Fragestellung: Wie wirkt sich Sozialreligion als
Formprinzip des Städtebaues aus? Daß die zeitgenössischen
Architekten auf der Suche nach solcher Verwirklichung sind,
beweist schon der Satz von Walter Gropius, die moderne
Stadt müsse mit demselben kollektiven Idealismus als ein
Gesamtkunstwerk geschaffen werden, wie im Mittelalter die
Kathedralen gebaut wurden. Leider ist von der Kathedrale der
Sozialreligion noch wenig zu sehen; sie hat es bis heute nicht
vermocht, sich im ganzen in überzeugender ästhetischer Form
auszuprägen, wofür der anschaulichste Beweis der
«sozialistische Realismus» ist, der ästhetische Überbau der angeblich

reinsten und konsequentesten Sozialreligion. Von ihm
wollen wir schweigen: er spricht für sich selbst. Wenden wir
uns lieber dem Bilde zu, das die Städte der westlichen Welt
bieten.
Zwar gibt es heute bereits einzelne überzeugende
städtebauliche Projekte und Gestaltungen - von Chandigarh bis
Otelfingen -, aber im allgemeinen haben bekanntlich unsere
Städte weder Charakter noch Gesicht. Es sind formlose
Anhäufungen, die wesentlichen Funktionen, beispielsweise dem
Verkehr, nicht mehr zu genügen vermögen, und es ist bereits
überflüssig, auf die trostlose Häßlichkeit der Quartiere aus

w- S£
£ ma^Nwx

%$

S_\"mm"" '¦
£*>.

£»

^ ¦Jm

m

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts oder auf die fade
Monotonie der Siedlungen aus der ersten Hälfte des 20.
ausführlich hinzuweisen. - Freilich wäre es falsch, diesen
unerfreulichen, in psychologischer Hinsicht sogar katastrophalen

Zustand allein der mangelnden Formkraft der
Sozialreligion zur Last zu legen. Dieselben geschichtlichen
Umwälzungen, welche die Sozialreligion entstehen ließen, haben
auch die Schwierigkeiten des Städtebaus ins Ungemessene
vermehrt: durch rapiden Bevölkerungszuwachs, durch rasche
Veränderung und Labilisierung der Sozialstruktur, durch
Relativierung der geistigen Werte und Zerbrechen des kulturellen

Generalnenners ins Chaos grundsätzlich widerstreitender
Weltanschauungen, womit Unbestimmtheit der politischen
Willensbildung verbunden ist.
Das Bild der ästhetischen und technischen Unordnung,
welches unsere Städte darbieten, spiegelt anschaulich die
seelische und geistige Unordnung in der Gesellschaft selbst.
Geschichtliche Erfahrung, die zeigt, daß Form stets von innen
nach außen gewachsen ist, würde uns eigentlich nahelegen:
Ehe die Stadt als Baukörper saniert werden könne, müsse sie
als Gesellschaftskörper saniert werden. Soll der Städtebauer
darauf warten? - Er darf nicht warten, denn der Notstand
erfordert dringlich Abhilfe; er greift bereits an die biologische
Substanz, was deutlich bei der heranwachsenden Jugend
zu beobachten ist: das Akzelerationsphänomen (ungesund
gesteigertes Längenwachstum in den letzten Jahrzehnten)
und wohl auch die Rückverlegung des Pubertätsbeginnes um
durchschnittlich zweieinhalb Jahre in den letzten zwanzig
Jahren sind als Folgen einer städtischen Zivilisation anzusehen,

die durch ihre biologisch verfehlten Reizwirkungen
schwersten Schaden anrichtet. Und wenn wir die psychischen
Schädigungen hinzurechnen, dürfen wir sagen: Nicht nur die
Volksgesundheit, der Mensch überhaupt steht auf dem Spiel.
Hier kann Sanierung der konkreten Umwelt - und das ist im
Großen gesehen Städtebau - unersetzliche Substanz bewahren,

besonders dann, wenn wir aus der Geschichte gelernt
haben, daß dem psychologischen Funktionalismus der Vorrang

vor dem technischen gebührt.
Kann aber Städtebau außer der Konservierung von Substanz
für «bessere Zeiten» auch eine eigentliche Therapie der
Gesellschaft leisten? Geschichtliche Erfahrung zeigt uns nur die
umgekehrte Kausalität und die Wechselwirkung. Unsere
Situation ist aber einmalig, denn es gibt in der Geschichte nur eine
naturwissenschaftlich-technische Revolution mit all den
seelisch-geistigen Veränderungen, die sie hervorgebracht hat.
Wir dürfen das Experiment also wagen. Aussichtslos erscheint
es nicht; wenn alle gute Pädagogik mit der Anschauung
beginnt, so gilt das vielleicht nicht nur für kleine, sondern auch
für große Kinder. Sollte es nicht möglich sein, daß die suggestive

Kraft schöner heimatlicher Umwelt auch gesunden sozialen

und geistigen Ordnungen zum Durchbruch verhilft?
Geschichte ist Metamorphose. Auch die Sozialreligionen sind
nicht ihr letztes Wort - jedenfalls nicht in ihrer gegenwärtigen
Form. Und: Dürfen wir hoffen, daß in der «heiteren Transparenz»

bester gegenwärtiger Bauten eine neue, noch
unbekannte Innerlichkeit aufscheint?

Literaturverzeichnis
Albert Erich Brinkmann, Stadtbaukunst. Berlin 1920.
Walter Gropius, Architektur. Wege zu einer optischen Kultur. Fischer-
Bücherei Nr. 127. Frankfurt 1956.
Pierre Lavedan, Qu'est-ce que l'urbanisme? Introductlon ä l'hlstolre de
l'urbanisme. Paris 1926.
Pierre Lavedan, Histolre de l'urbanisme. 3 Bände. Paris 1926-1952.
Alfred Weber, Kulturgeschichte als Kunstsoziologie. München 1950.

6
Aachen. Nach dem Theatrum Urbium Belglcae Reglae (1649)
Alx-Ia-Chapelle. Theatrum Urbium Belglcae Regiae (1649)
Aix-Ia-Chapelle. Theatrum Urbium Belglcae Reglae (1649)
Abbildungen: 2, 4, 5, 6 aus Pierre Lavedan: Histolre de l'urbanisme,

Paris 1926-1952; 1 aus Ernst Egli: Die neue Stadt in
Landschaft und Klima


	Städtebau in kulturmorphologischer Sicht

