
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 46 (1959)

Heft: 4: Schulbauten

Artikel: Die Erziehung des Visuellen als Bildungsproblem

Autor: Portmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113 Adolf Portmann Die Erziehung des Visuellen
als Bildungsproblem

Vom 7. bis zum 12. August 1958 fand in Basel der X.
Internationale Kongreß für Kunsterziehung statt. Aus dem
grundlegenden Vortrag von Prof. Dr. Adolf Portmann über «Die Welt
der Augen» drucken wir den Teil ab, der sich mit den erzieherischen

Fragen beschäftigt. Der ganze Vortrag wird mit den
Kongreßakten im Verlag Otto Maier, Ravensburg, erscheinen.

Die ersten Jahre unseres Kontaktes mit der Umgebung bauen
unsere Eigenwelt auf. Wie Zettel und Einschlag wirken zusammen

die ererbten Anlagen einerseits, die Gruppentraditionen
und die einmaligen persönlichen Erfahrungen anderseits.
Die Eigenwelt, die wir durch dieses Tun erschaffen, wird in
einem gewaltigen Anteil durch die angeborenen Anlagen
unseres Weltbildes geformt. Das Leben der Gefühle, das
Auffassen und Werten der Gestalten um uns geschieht durch
diese tiefen ererbten Impulse, deren allgemeine Verbreitung
uns auch die notwendige Sicherung des sozialen Kontaktes
gibt. Die allmähliche Entfaltung des Ererbten ist die primäre
Sicherung eines gemeinsamen Welterlebens, eines gemeinsamen

Fühlens, einer gemeinsamen Sozialsphäre. Diese formt
sich aus den ersten Erfahrungen, mit denen unsere offenen
Erbanlagen in Beziehung geraten. So entsteht die primäre Welt,
in der alle Dinge lebendig sind, von unserem Gefühlsleben
mächtig bestimmt- die Welt, in der unsere Einbildungskraft
durch die Sprache der Bilder, durch Analogien wirkt, die Welt
der unmittelbaren Erfahrung, in der die Sonne immer im Osten
aufgeht, über der immer der Himmel sich wölbt, über der die
Sterne kreisen - das ist die Welt, die seit Urzeiten die Vorstellungen

der Gruppe bestimmt hat und auf der die frühe
Gedankenwelt vor Zeiten auch ihre ersten Wissenschaften aufgebaut
hat.
Es ist die Welt, die im 16. Jahrhundert in besonders dramatischer

Weise durch die Astronomie im Umbruch der koperni-
kanischen Lehre erschüttert worden ist. Wir wollen sie darum
mit dem Worte nennen, mit dem seit langem die dem Koper-
nikus vorangegangene Weltschau benannt worden ist: die
Welt der Ptolemäer. Wir werden alle als Ptolemäer geboren;
unsere Verstandeskräfte wirken in jedem Einzelleben jahrelang
in diesem alten Weltentwurf. Entscheidende Zeiten der
individuellen Entwicklung unserer Zuwendung zur Welt sind geprägt
durch ein intensives Einüben dieser frühen Erfahrungsweise,
in der die ererbten Anlagen des primären Empfindens und
Fühlens ihre volle Geltung bewahren.
Diese Ptolemäerwelt ist nicht nur ein Vorzustand, der zu
überwinden wäre - so wenig, wie er etwa eine tierische Stufe ist:
er gehört zu unserer vollmenschlichen Sonderart, und von
seinem steten reichen Wirken in unserer Vorstellung hängt das
Gelingen eines votlen Menschenlebens viel mehr ab, als viele
von uns denken. Aber diese Ptolemäerwelt ist nur ein Glied
unseres geistigen Wesens. Die schwere Aufgabe jeder
Individualentwicklung ist die Integration dieses ursprünglichen
Teils unserer Seinsart in eine zweite, ganz andere, die später
im Leben immer mächtiger nach Entfaltung drängt: die koper-
nikanische Welt, hätte man vor ein paar Jahrzehnten gesagt;
heute müssen wir bereits von der Einsteinschen Welt reden,
und später wird sie nach kommenden Ausnahme-Geistern wieder

neu benannt werden.
Wir sondern ptolemäische und kopernikanisch-einsteinsche
Weltschau. Diese Sonderung beruht auf einem tieferen Kontrast

der weltbildenden Kräfte in uns: Ich denke an den
bedeutungsvollen Gegensatz von zwei Arten der Zuwendung zur
Welt: da ist auf der einen Seite die Funktion des sinnenstarken



114

gefühlvollen Erlebens der Weltdinge, die etwa auch als die
ästhetische Funktion bezeichnet worden ist (im weitesten
Sinne des Wortes Aisthesis). Ihr steht entgegen die Leistung
des analysierenden Verstandes, des technischen Denkens, die

man als die theoretische Funktion der ästhetischen entgegensetzen

kann.
Nie arbeiten diese Funktionen allein: doch ihr Zusammenwirken

ist sehr wechselvoll: es bestimmt die Eigenart von

ganzen Kulturen, von Völkern wie von einzelnen Temperamenten

und Konstitutionstypen. In allem primären Erleben ist die

ästhetische Seite dominant, sei dies die Kindheit des Einzelnen
oder die gesamte stark naturverbundene Lebensform mancher
Völker. Die theoretische Komponente setzt sich in sehr
verschiedenem Ausmaß in der späteren Entwicklung des Einzelnen

wie auch in der Entwicklung ganzer Kulturen durch -
unsere technische Welt des Abendlandes ist von ihr in größtem
Ausmaß gezeichnet-, sie ist groß in den schöpferischen
Möglichkeiten, ebenso mächtig aber in der Bedrohung unseres
Daseins.

Die gewaltige Aufgabe aller Erziehung istdie Integration dieser
zwei Arten von Welt-Zuwendung, beide in uns erblich angelegt,
beide zur Entfaltung drängend - wobei Menschentum nur als

voll, als geglückt bezeichnet werden darf, wenn die Integration
der zwei Geistesfunktionen gelingt.
Unsere ererbte Ordnung des Welterlebens bringt die
Voraussetzungen für eine sehr allmähliche Integration der vom
Verstand erworbenen Erfahrungen, die Entwicklung der theoretischen

Funktion. Einer der wichtigsten Gründe für die auffällige
Langsamkeit unseres Wachsens, für die jahrelange Dauer
einer echten Kindheit ist gerade die Notwendigkeit, die
Ausweitung des Weltbildes durch die stärker werdende theoretische

Funktion in umsichtiger Bedächtigkeit zu erreichen. Wie
eine gütige Mutter hält uns die Urwelt in ihren Armen und lenkt
die schrittweisen Versuche, in denen sich der Blick auf die

neue Welt öffnet. Dieses behutsame Geschehen läßt lange
Jahre zu diesem volleren, innigen Walten der ästhetischen
Seite unserer Weltzuwendung offen! Nützen wir diese Jahre,
wie es sein sollte? Sind sich alle darüber klar, daß es nicht gilt,
in Hast die theoretische Entwicklung zu fördern, sondern ein

volles Welterleben der Gefühle zu entfalten, in das sich das

Rationale, der Intellekt sinnvoll eingliedern kann?
Die Eingliederung jedes werdenden Menschen in die zweite
Weltsicht, der notwendige Umbau des ursprünglichen Bildes
der Welt- dieser Vorgang ist so allgemein in seiner Bedeutung
erkannt, daß die Rolle der Erziehung in diesem Prozeß kaum
noch hervorgehoben werden muß. Sind doch zeitweilig alle

Ansprüche der Öffentlichkeit so gut wie ausschließlich auf den

Erwerb und Ausbau gerade der intellektuellen Komponente
unseres Welterkennens gerichtet gewesen.
Kein Erzieher wird verkennen, wie sehr in unserer Zeit das
Bestehen und die künftige Geltung einer Menschengruppe, eines

Gemeinwesens, eines Staates, einer ganzen Zivilisation von
der Ausformung und Förderung gerade dieser Anteile unseres
Geisteslebens abhängen. Die Selektion für höhere Schulbildung,

das Bildungsgut, das im Mittelpunkt der Schulung steht

- steht heute wesentlich im Bann dieser Forderung nach

gesteigerter intellektueller Präsenz, Raschheit und Schärfe des

rationalen Denkens.
Aber gerade die erhöhten Forderungen der Mehrung unseres
wissenschaftlichen Potentials - der wissenschaftlichen Kampfkraft

hätte ich beinahe gesagt, da wir doch zwangsläufig so oft
in der Sprache der Rüstungen sprechen müssen -, gerade die

Anstrengungen um die Entwicklung eines technischen
Menschen mahnen den Erzieher an die schwere Verpflichtung, für
den ganzen Menschen verantwortlich zu sein, sie mahnen in

unserer Zeit also daran, daß die notwendige Integration der

kopernikanisch-einsteinschen Weltsicht nicht das Vertrocknen

oder die Trübung der anderen Lebensquellen bringen darf,
jener Quellen des Lebens, von denen das Glücken unseres
Daseins ebenso abhängt, wenn nicht noch mehr als vom Wirken

des puren Intellektes.
Noch immer bevorzugt unsere Auslese in den höheren Schulen

aus vielen verständlichen Gründen den analytisch Begabten,
den Intellektuellen - noch immer wird dem intuitiven, dem

musischen, gefühlsstarken Menschen die Möglichkeit einer
sinnvollen, seiner Art gemäßen Integration der zwei menschlichen

Geistesweisen einfach verwehrt. Angesichts der Forderung

nach gesteigerter technisch-wissenschaftlicher Formung
der kommenden Generation müßte um so nachdrücklicher die
Notwendigkeit der Imagination, der Erziehung der Sinne, der
Gefühle und des unmittelbaren Erlebens der Weltdinge
hervorgestellt werden.
Unsere Aufgabe kann aber nicht einfach darin bestehen, die
Welt des Ptolemäers, in die wir zunächst hineinwachsen,
primitiv und rein zu bewahren - die Forderung jeder Erziehung
muß der Respekt vor den Stufen sein, die der werdende Geist
erreichen soll - in unserem Fall Respekt vor der Aufgabe, die

notwendige ptolemäische Phase unseres Welterlebens mit
ihren dauernden Werten in die ebenso notwendige zweite
Phase, in die kopernikanisch-einsteinsche Schau einzugliedern.

Diese Integration setzt früh in unserer Ptolemäerwelt bereits
ein: muß sie doch die erste Beziehung zum Reichtum der
Erscheinungen um uns vermitteln, die ja immer Synthese von
Gefühl und Wissen ist. Im Bereich der Augenwelt ist diese
Eroberung der Weltdinge eine besonders wichtige Phase, in der
das Erleben von Formen und Farben und der von ihnen
geförderten Gefühle mit der Entfaltung intellektueller Beziehungen
zu den Dingen der Welt einhergeht.
Für den Erzieher, welcher Erleben und Gestalten in der Welt der

Augen zu fördern hat, gilt es, in dieser entscheidenden Phase
der Entwicklung das Gleichgewicht der geistigen Kräfte zu
wahren - nicht indem er nur die Kräfte der frühen Phase allein
um jeden Preis weiterhegt, sondern indem er mit der Entwicklung

dieser starken Ausdruckskräfte und Gefühle verbindet die
Freude am Eindringen in eine weite unbekannte Welt der Dinge,
des Alltags, der Natur wie der Geschichte. Der Erzieher des
visuellen Gestaltens wird mit dem jungen Menschen immer
wieder neu aufbrechen zum Eroberungszug, welcher der
Entwicklung des Einzelnen vorgezeichnet ist. Diese Aufgabe ist
um so größer, als ja heute der Sinn des Visuellen durchaus
nicht einfach brach liegt, sondern regelrecht verwildert sich in

allen Richtungen seine Nahrung sucht. Die Sprache der Formen

und Farben wird heute in unverantwortlicher Weise
mißbraucht zur Bildung eines neuen Analphabetentums, das sich
mit Hilfe primitivster Bilderschriften geistig ernährt. Dies gilt
nicht nur für Kindheit und Jugendzeit. Das technisch gesteuerte

Analphabetentum dringt auch in die Tagespresse der
Erwachsenen ein - die Reizschwemme der Bilderzeitschriften ist
heute im Begriff, den Kreis der visuellen Ignoranten und
Abgestumpften gewaltig zu erweitern. Es gibt nicht nur Neureiche,
es gibt noch viel mehr Neubeschränkte in unserer Zeit!
Angesichts dieser Gefahr kann die echte Erziehung zum
reichen, vollen Erleben von Farbe und Form, von Dunkel und Hell

nicht groß genug gesehen und gefordert werden.
Welche Aufgabe, durch die behutsame Entfaltung aller
angeborenen Schaffensanlagen im Werdenden den Sinn für die
besondere Sprache der Augenwelt zu erschließen, den Geist
in der entscheidenden Entwicklungszeit durch die Formenwelt
des anonymen Naturschaffens zu nähren und die verwandelnden

Kräfte zu freierer, humaner Gestaltung zu entfalten! Dieses

uns eigene Erleben und Gestalten ist wie alle Selbstdarstellung
frei von jeder Nützlichkeit- es gilt der Formung des sich selber
schaffenden Menschen-und damit einem glückhaften menschlichen

Dasein.


	Die Erziehung des Visuellen als Bildungsproblem

