
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 45 (1958)

Heft: 2: Zur Situation von Architektur und Kunst

Artikel: Das Gesichtsfeld unserer Zeit

Autor: Kepes, Gyorgy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gyorgy Kepes oas Gesichtsfeld unserer Zeit

%

^ fm

Aus dem neuen Buche von Gyorgy Kepes, The New
Landscape in Art and Science, Verlag Paul Theobald
& Co., Chicago 1956

Gyorgy Kepes begann mit der Erforschung der visuellen Künste
in Budapest - er ist Ungar - und führte sie später in Berlin, London
und schließlich in die Vereinigten Staaten weiter. Weit gesteckt
sind die Ziele seiner Tätigkeit: Malerei, Photographie und Film,
Bühnenbild und Ausstellungsgestaltung, Typographie. Unter
Moholy-Nagy leitete er die Abteilung für Licht und Farbe am
Institute of Design in Chicago; 1944 erschien daselbst sein Werk
«Language of Vision»; seit zehn Jahren amtiert er als Professor
für visuelle Gestaltung am Massachusetts Institute of Technology.

«The New Landscape», erschienen 1956 im Verlag Paul Theobald
& Co., Chicago, enthält eine unschätzbare Fülle von
Anschauungsmaterial, «illustriert» durch Texte, Dokumente und
Kommentare. Dieses Material, insgesamt 400 Photographien, stellt den

eigentlichen Inhalt des Werkes dar und bildet gewissermaßen
einen in sich zusammenhängenden Rechenschaftsbericht. Wir
entdecken hier eine neue Welt des Sehens; sie zeigt Schönheit,
Vitalität und Bedeutsamkeit der menschlichen Aussage; die

Wechselbeziehungen zwischen Kunst und Wissenschaft und der
ihnen gemeinsame Ursprung in der Natur, die Einheit der Natur -
all dies wird hier zu erfassen versucht.
Zitate aus alten und zeitgenössischen Werken ergänzen und
erläutern Bilder und Text. Anstatt Behauptungen wiederum
mit Argumenten beweisen zu wollen, läßt Kepes führende
Zeitgenossen, und zwar sowohl Künstler als auch Wissenschafter,
die Probleme von ihren eigenen vielfältigen und verschiedenartigen

Standpunkten aus untersuchen und kommentieren. Die
Namen der illustren Mitarbeiter sprechen für sich selbst: Hans
Arp, John E. Burchard, Naum Gabo, R. W. Gerard, S. Giedion,
Walter Gropius, S. I. Hayakawa, Jean Heiion, Fernand Leger,
Kathleen Lonsdale, Charles Morris, Richard Neutra, C. F. A.
Pantin, Bruno Rossi, Paul Weidlinger, Heinz Werner, Norbert
Weiner und Richard Wilbur. Aber auch die Gestaltung des
Buches, das wohlabgewogene, kunstvolle Mosaik aus Bildern,
Zitaten und eigenen Textbeiträgen, ist allein schon ein
erfolgreicher Versuch auf dem Wege zu einer neuen Art der

Aussage.

Dank dem Entgegenkommen von Autor und Verleger ist es

möglich, nachstehend die von Kepes verfaßte Einleitung und
einige der im Buche gezeigten Aufnahmen wiederzugeben. Dieser
Auszug kann nur einen Hinweis auf den Reichtum und die
Bedeutung des Werkes geben; er wird aber vielleicht dem Buche
und dem aktuellen Thema neue Freunde gewinnen. C. S.



41

M

i
Bewegter Autoscheinwerfer, im Gehen aufgenommen von Gyorgy Kepes
Phare d'une auto en mouvement, photo prise en marchant par Gyorgy
Kepes
Moving Carlight Photographed Walking with the Camera by Gyorgy
Kepes

Oszillogramm; Aufnahme: General Electronic Laboratories, Inc.
Oscillogramme; Photo: General Electronic Laboratories, Inc.
Oscilloscope pattern. General Electronic Laboratories, Inc.

Ein kleines Mädchen rollt seinen Reifen in einer weiten,
einsamen Angsttraumlandschaft; unaufhaltsam stürzt es auf
dunkle Schatten zu, hinter denen das unbekannte Grauen

lauert... Dieses uns leider allzuvertraute Motiv der zeitgenössischen

Kunst stellt für den Betrachter das eindringliche Substrat

des emotionellen Debakels unseres Jahrhunderts dar -
das Gefühl des Verlorenseins inmitten einer fremden, feindlich

drohenden Welt.
In Zeiten des Selbstvertrauens war der Mensch in der Lage,
die Welt zu zähmen und sie nach und nach seinen Maßstäben

anzupassen. Einst waren Wälder und Berge Stätten des

Schreckens, bewohnt von Dämonen und wilden Tieren und

daher von Vorsichtigen sorgsam gemieden. Später wurden sie
ein Teil der vertrauten, freundlichen Welt, friedliche Refugien
in Zeiten der Bedrängnis. Vom Menschen herausgefordert,
gab die Natur einen Teil der Geheimnisse ihrer Form und
Beschaffenheit preis und verlor ihren feindlichen und
furchterregenden Aspekt und beinahe alle ihre Schrecknisse. Mit
Hilfe seiner Sinne erforschte der Mensch seine Umwelt und

lernte ihre Form und Struktur kennen; er entdeckte in der
Gesetzmäßigkeit der Natur Arbeit und Überlegung, und die
Tatsache, daß sie nicht nur eine eigene Ordnung besaß, sondern
auch auf die ordnende Hand des Menschen ansprach, schenkte
ihm ein Gefühl von Macht und Selbstvertrauen. Diese ganz und

gar sinnlichen Erfahrungen schufen ein intimes Verhältnis zur
Natur, führten zu einem bewußten Verstehen der Fundamentalgesetze

und zur reinen Freude an der Welt der Natur. Aus
der Sinnenfülle seiner Umwelt schuf der Mensch sich ein

Sinnbild. Urmutter Natur - allumfassender Ursprung allen
Lebens und aller Kraft. Und ein weiteres Symbol: die Natur als

Garten des Entzückens, Zufluchtstätte vor Bedrängnis, üppiger,

nie versiegender Quell reichen menschlichen Erlebens.
Er erfühlte die schöpferischen Gesetze der Natur in der Sonne,

im Mond, in einem menschlichen Antlitz, in einer Ähre, im

Schatten eines Baumes, und diese Erkenntnisse mußten ihm

helfen, seine innere Verlassenheit zu bezwingen. In der

Erinnerung wohlverwahrt, durch die Phantasie immer wieder neu

erweckt, schufen diese Vorstellungen im Menschen das
Gefühl der physischen Zugehörigkeit zu seiner Umwelt und zu

anderen menschlichen Lebewesen.
Die Sonne, die uns wärmt, die Blumen, die unseren Gesichtsund

Geruchsinn erfreuen, erlangen nur in dem Maße Bedeutung,

in dem wir ihnen eine solche zumessen. Haben wir sie

erst zu Symbolen erhoben, die in uns einerseits Gefühlsreaktionen

auslösen und uns andererseits durch ihr greifbares
Vorhandensein Anreize geben, so können wir sie als
Hilfsmittel zum Verständnis unserer engeren und weiteren Umwelt,

ja der Welt überhaupt, benützen, individuell In den Bildern
unserer eigenen Vorstellung und kollektiv in den Vorstellungen,
die wir mit den Menschen unserer Zeit und unserer Lebenssphäre

als Allgemeingut besitzen.
Wir machen uns unsere Welt nicht nur mit Werkzeugen und

Maschinen gefügig. Bei der zweckgebundenen Erforschung
der Natur sind für uns gefühlsmäßig erfaßte Formen, Bilder
und Symbole ebenso wichtig wie die mit Händen greifbare
Wirklichkeit. Sie werden, gewissermaßen als Destillat unserer
Erfahrungen, zu unserem ständigen Besitz und sind ein Bindeglied

von Mensch zu Mensch und zwischen Mensch und Natur.

Wir bilden in uns selbst aus unseren Erfahrungen eine Art
Landkarte, ein inneres Modell der äußeren Welt, das wir
benützen, um unser Leben zu gestalten. Unsere natürliche
Umwelt, was auch immer von außen her auf uns eindringen mag,
wird zu unserer eigenen, menschlichen «Landschaft» - ein

von uns selbst ergründeter Abschnitt der Natur, den wir zu

unserem Heim gemacht haben.



42

I "
¦ 1 \ ¦ I

I ii u
in

/T

\ < ^*

«i xx
rar

¦

amx -m.

•
•

<, y

wt
I II
r II i

> 'IM4 1 i¦
Uranium unter polarisiertem Licht; Mikrophotographie von H. P. Roth
Uranium sous lumiere polarisee; micro-photo de H. P. Roth
Uranium under Polarized Light, Photomicrograph: H. P. Roth, M.I.T.

«Fluid Mapper»-Muster, Prof. A. D. Moore, Michigan-Universität.
Der Begriff des «Fluid Mapper»-ein kaum übersetzbarer Neologismus-
kann etwa wie folgt beschrieben werden: ein flüssiges Mittel zur visuellen

Darstellung unsichtbarer Vorgänge, wie zum Beispiel elektrostatischer,

elektromagnetischer, wärmeleitender und ähnlicher Phänomene
Dessin «fluid mapper» de A. D. Moore, Universite de Michigan.
L'expression «fluid mapper» - un neoiogisme ä peu pres intraduisible -
se rapporte ä un fluide qui sert ä la representation visuelle de pheno-
menes invisibles (electrostatiques, electromagnetiques, transmission
de la chaleur, etc.)
Fluid Mapper Pattern, Prof. A. D. Moore, University of Michigan.
Fluid Mappers may be described as fluid flow devices for visuality simu-
lating electrostatic, electromagnetic, heat conduction and other ana-
logous situations

Beryllium + 3% Eisen; Mikrophotographie von H. P. Roth
Beryllium + fer 3%; micro-photo de H. P. Roth
Beryllium + 3% Iron; Photomicrograph: H. P. Roth, M.I.T.

6

Kathodenstrahl-Oszilloskomm
Oscillographe cathodique
Cathode-Ray Oscilloscope Pattern

Fallende Tintentropfen in Wasser; Photographie: Herbert Matter
Gouttes tombantes: encre dans de l'eau; photo de Herbert Matter
Falling drops, Ink in Water; Photograph: Herbert Matter

<0&* ^«*f

L XX,

Stoßen wir aber auf uns bisher unbekannte Aspekte der Natur,

so wird unser aus der Vergangenheit ererbtes Weltmodell
beschädigt, denn das Neuland gehört nicht dazu. Wir sind
desorientiert, verwirrt, vor den Kopf gestoßen. Es kann sogar
geschehen, daß wir uns aus alten, abgegriffenen Vorstellungen

und Symbolen, verkehrt und negativ angewendet, neue
Ungeheuer und Dämonen erschaffen. Wir spielen solange
damit, bis wir neue Minotaure und neue Labyrinthe erfunden
haben. Zwangsläufig entdecken wir dann in dieser neuen Welt
auch neue Bedeutungen und Symbole. Und das beglückende
Erfühlen der natürlichen Gesetzmäßigkeiten bleibt uns jetzt
so lange versagt, bis es uns gelungen ist, die Wege zu finden,
durch welche die Poesie der Form ihren Sinn erhält.
Dies ist die Situation, in der wir uns heute befinden. «Stark
wie eine Eiche», «wild wie ein Tiger», «schnell wie ein Adler»
- diese Metaphern passen nicht mehr in die neue Formenwelt,



43 Das Gesichtsfeld unserer Zeit

]M aa»

die uns durch die moderne Wissenschaft erschlossen wurde.

Sie gehören zur alten Welt der Sinnenerfahrungen; sie sind

ihr angemessen und stehen teilweise in Wechselbeziehung zu

ihr. Die rasche Ausdehnung des Wissens und der technische
Fortschritt haben uns in eine Welt hinausgetrieben, die
bereits außerhalb unseres Machtbereiches liegt. Das Antlitz der

Natur ist uns wieder fremd geworden. Wie einst in den
mittelalterlichen Bergen und Wäldern, so hausen in unserer neuen

Umwelt feindlich drohende Ungeheuer: unsichtbare Viren,
Atome, Mesonen, Protonen, kosmische Strahlen, Überschallwellen.

Wir wurden aus der kleineren, freundlicheren Welt
vertrieben, in der wir uns mit jenem alten, aus dem Wissen
geborenen Selbstvertrauen bewegt hatten. Wir versuchen, uns

mit der gewaltsamen Auflösung der alten Normen abzufinden,
ohne jedoch neue Maßstäbe zu besitzen, mit deren Hilfe wir
unsere jetzige Umwelt richtig bewerten könnten.
Um diese neue Umwelt in eine menschliche Landschaft zu

verwandeln, bedarf es mehr als des vernunftmäßigen Erfassens

der Natur. Wir müssen die Anordnung der neuen Welt
mit unseren Sinnen in uns aufnehmen; wir müssen unser

eigenes Tun und unsere Bewegungen mit dem Rhythmus dieser

neuen Umwelt in Einklang bringen und die Möglichkeiten für ein

reicheres, besser geordnetes und sicheres Leben suchen und

entdecken. Das Erfühlte, Emotionelle ist von lebenswichtiger
Bedeutung, wenn es gilt, das Chaos in Ordnung zu verwandeln.
Die neue Welt besitzt ihre eigenen Abmessungen für Licht,
Farbe, Raum, Form, Struktur, Rhythmus von Schall und Bewegung

- eine Fülle an Eigenschaften und Anreizen, die erst noch

begriffen und erlebt werden müssen. Wenn wir Erfahrung mit

Erfahrung, Bild mit Bild verknüpfen, können wir unsere Umwelt

in einem Brennpunkt zusammenfassen und uns der neuen

Ordnung intuitiv und emotionell weit besser bewußt werden als

auf rationaler Basis allein. Sind wir erst wieder richtig orien¬

tiert, dann werden wir auch der neuen Formenwelt gewachsen

sein.
Die Wissenschaft scheint heute die vertrauenswürdigste und

stärkste ordnende Kraft zu sein. Sie hat zwar eine neue Grundlage

für unsere materielle Existenz geschaffen, aber sie

vermochte, wie wir sehr wohl wissen, unsere menschlichen
Probleme noch keineswegs zu lösen. Unser neuerworbenes Wissen

hat uns bei all seiner Macht und Genauigkeit bisher ebensoviel

Häßlichkeit, Mißbehagen und Gefahr gebracht, wie es

selbst Verstand und Ordnung besitzt. Die Wissenschaft ist

nur ein Teil jener Einsicht, deren wir bedürfen, um unsere

menschlichen Ziele zu erreichen. Im richtungslosen Dahin-

treiben unserer Zeit ist die Wissenschaft ein zweischneidiges

Schwert - wir besitzen durch sie allzumächtige Werkzeuge

und Gedanken, mit denen wir sowohl schöpferisch gestalten,

als auch zerstören können.

Schritt um Schritt hat die Wissenschaft für uns dieses ständig

anwachsende, riesige Waffenarsenal geschaffen. Durch kühne

wissenschaftliche Verallgemeinerung und durch genaue
Beobachtung wurden einst zusammenhanglos erscheinende

Phänomene zu einer einheitlichen Ordnung zusammengefügt.

Der hierbei gewonnenen Erfahrung verdanken wir beispielsweise

die Atomenergie, neue Grundstoffe, neue Techniken

und neue Transport- und Verbindungsmittel. Wir besitzen

jetzt Maschinen, die reaktionsfähig sind und, wenn man so will,

auch denken können. Wir haben elektronische Gehirne und

Nervensysteme entwickelt, genau wie das neunzehnte
Jahrhundert mechanische Muskeln erfunden hat. Eine präzise und

anpassungsfähige Steuerung von Maschinen und Apparaturen

aller Art ist heute ohne jedes menschliche Eingreifen

möglich, denn durch komplizierte elektrische Stromkreise

untereinander verbundene Instrumente führen die erforderlichen

Denkvorgänge aus. Die vielfältigen Anwendungsmöglich-



44

,**il*%

%

ir'

*- -«e

* 1 .**"

-¦«, /<i
- rn- w

SSSM^
LS

LllLL

c
**

¦ V

¦ 8

Nervenfasern in einem Muskel; Mikrophotographie von Prof. E. V. Edds,
Jr. Brown-Universität
Fibres nerveuses d'un muscle; micro-photo de E. V. Edds
Nerve Fibers within a muscle; Photomicrograph: Prof. M. V. Edds, Jr.
Brown University

Zwölffingerdarm einer Ratte; Mikrophotographie von Dr. D. W. Fawcett,
Medizinische Fakultät der Harvard-Universität
Duodenum d'un rat; micro-photo du Docteur D. W. Fawcett, Faculte
de medecine de l'Universite de Harvard
Duodenum of a Rat; Photomicrograph: Dr. D. W. Fawcett, Harvard
Medical School

10
Felsen und Wogen, Tuschzeichnung von Sesshü. Sammlung Kaichiro
Nezu, Japan
Les vagues et la falaise, dessin ä l'encre de chine par Sesshu
Rocks and Waves, drawing by Sesshu

11

Röntgenbild einer Rose; Aufnahme: Eastman Kodak Company
Radiographie d'une rose, prise par l'Eastman Kodak Company
Radiograph of a Rose; Eastman Kodak Company

keiten solcher Geräte, von der automatischen Tür bis zum
Radar und zur elektronischen Rechenmaschine, lassen
voraussehen, daß die Menschen immer weniger Körper- und
Nervenkraft zur Erledigung routinemäßiger Arbeit aufwenden
werden und dadurch für schöpferisches Tun mehr Freiheit
gewinnen können.
Die euklidische Geometrie und die newtonsche Physik, mögen
sie auch großartige Leistungen des menschlichen Geistes
sein, geben die tatsächliche Wirklichkeit nur annähernd wieder.
Sie fassen nur das zusammen, was ausschließlich aus der
sinnlichen Wahrnehmung gelernt werden kann. Die moderne
Physik und die nichteuklidische Geometrie beschreiben die
Wirklichkeit viel genauer und differenzierter. Wir erkennen
heute, daß die Bezogenheit der Dinge komplexer ist, als wir
es uns je hätten vorstellen können, bevor die modernen Geräte
uns gestatteten, die Grenzen in der Erfassung des sehr Weiten,
des sehr Großen, des sehr Kleinen hinauszuschieben. Hinter
unserer technischen Vervollkommnung steckt nichts anderes
als die Verfeinerung unserer Fähigkeit, die Beziehung innerhalb

der Natur zu beobachten.
Wo es aber darum geht, zwischen unserem inneren und
äußeren Reichtum einen harmonischen Ausgleich zu schaffen,
da versagt unser Zeitalter. Uns gehen die Gefühlstiefe und
Sensibilität ab, die es braucht, um die Kostbarkeiten festzuhalten,

die Wissenschaft und Technik uns greifbar nahe
gebracht haben. Jene Bilder und Symbole, die es allein vermögen,
uns die neuerschlossenen Aspekte der Natur gefügig zu
machen, werden nur dann entstehen, wenn wir alle unsere
Fähigkeiten spielen lassen - das Gehirn des Wissenschafters
zusammen mit dem Herzen des Dichters und den Augen des
Malers. Die Vision, die wir brauchen, muß ein Ganzes sein;
unser Erkennen und Begreifen der Welt und ihrer Wirklichkeit
ist aufgespalten in das Rationale - zu Worten und Mengen



45 Das Gesichtsfeld unserer Zeit

'

i1 -

~*y mm
•

'4±

f
.N V [\ Av

\2
V

V.YV
Ww jMK'a'flS

a

¦' '¦ '«.Ml

Li.:

¦

IX.

..#' St .xli.-ixx^

¦
:

*'¦*'¦¦—
ii.fi i

- x
t•

\*

:-..X-

¦x- ¦

\* a.~
*LL^LL. .1 •

LL >'L;

eingefrorenes Wissen - und in das Emotionelle - in Sinn-
Bildern und Gefühlen verdichtetes Wissen. Künstler und

Dichter, Wissenschafter und Techniker, sie scheinen in zwei
verschiedenen Welten zu leben. Sie besitzen keine gemeinsame

Sprache, kein gemeinsames Bekenntnis.
Um wieder zu einem Sehen zu gelangen, welches die äußere
und die innere Welt zusammenbringt, bedürfen wir der
gemeinsamen Wurzeln. Wir sind wie einstmals Antäus, dem der
Kontakt mit der Erde, seiner Mutter, immer wieder neue Stärke
verlieh und dessen Kraft ihn verließ, sobald er den Boden nicht
mehr berührte. Die Welt der Natur bleibt für uns alle der
gemeinsame Urgrund, auch wenn sie sich seit der Zeit unserer
Väter bis zur Unkenntlichkeit verändert hat. Noch immer fängt
für uns die Natur da an, wo wir mit ihr in Berührung kommen -
durch unsere Sinne. Die Wissenschaft hat unserem Sehen

und Hören, unserem Geschmack und Greifen neue Möglichkeiten

erschlossen. Sollen wir die neue Landschaft verstehen,
dann müssen wir sie mit unseren Sinnen berühren und in uns
die Bilder schaffen, durch die wir uns diese neue Welt zu eigen
machen können. Damit dies geschehen kann, muß unser
Sehen sich ändern.

~\


	Das Gesichtsfeld unserer Zeit

