
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 44 (1957)

Heft: 1: Wohnbauten und Siedlungen

Artikel: Zur bildnerischen Formlehre

Autor: Klee, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Klee Zur bildnerischen Formlehre

Auf Weihnachten 1956 erschienen im Verlag Benno Schwabe &

Co., Basel und Stuttgart, Paul Klees nachgelassene Schriften zur
Form- und Gestaltungslehre unter dem Titel «Das bildnerische
Denken». In jahrelanger Herausgeberarbeit hat Jürg Spiller das

Manuskript des dreisemestrigen Vorlesungszyklus «Beiträge zur
bildnerischen Formlehre», den Klee 1921 und 1922 am
Bauhaus hielt, bereinigt und durch grundlegende Gedanken aus dem

Unterricht ergänzt, die weiteren Aufzeichnungen Klees sowie
den Vorlesungsnotizen von Bauhausschülern entnommen wurden.

Zusammen mit den reproduzierten Zeichnungen Klees für
die Vorlesungen und anderen Abbildungen ist hier ein

Kompendium entstanden, das für die deutende wie die schöpferische
Beschäftigung mit der modernen Kunst ein auf lange hinaus
unerschöpfliches Material enthält. Wir entnehmen zwei Kapiteln,
die allgemeine Gestaltungsfragen behandeln, die folgenden, teils

prinzipiell erörternden, teils aphoristischen Texte. Red.

gen Bildeindruck schon zum voraus zuzuarbeiten. Sondern
dem werdenden Teil der zu malenden Stelle sich ganz
hinzugeben. Der Gesamteindruck fußt dann auf der Sparsamkeitserwägung:

die Wirkung des Ganzen auf wenige Stufen
abzustellen.

Wenn bei meinen Sachen manchmal ein primitiver Eindruck
entsteht, so erklärt sich diese «Primitivität» aus meiner
Disziplin, auf wenige Stufen zu reduzieren. Sie ist nur Sparsamkeit,

also letzte professionelle Erkenntnis. Also das Gegenteil
von wirklicher Primitivität.

Neu gestärkt durch meine naturalistischen Etüden darf ich
dann wieder wagen, mein Urgebiet der psychischen Improvisation

neu zu betreten. Hier an einen Natureindruck nur ganz
indirekt gebunden, kann ich dann wieder wagen, das zu
gestalten, was die Seele gerade belastet. Erlebnisse zu notieren,
die sich selbst in blinder Nacht in Linie umsetzen könnten.
Hier liegt eine neu schöpferische Möglichkeit läng st vor, welche
durch die Ängstlichkeit des Isoliertseins unterbrochen worden

war. So wird meine reine Persönlichkeit zu Wort kommen,
sich in größter Freiheit befreien können.

Meine Aufgabe hier sehe ich von Anfang an und je länger je
deutlicher: in der Übermittlung meiner im ideellen Gestalten
(Zeichnen und Malen) gemachten Erfahrung, die sich um den

Aufbau von Vielheiten zur Einheit dreht. Diese Erfahrung
übermittle ich Ihnen teils in Synthesen, das heißt ich lasse Sie
meine Werke sehen, teils in Analysen, das heißt ich zergliedere
die Werke in ihre wesentlichen Teile. Ich überlasse sie Ihnen
als Spielzeug und gebe Ihnen recht, wenn Sie diese
Spielwaren zerstören, um zu sehen, wie sie gemacht sind.

Die Organisierung der Verschiedenheiten zur Einheit, die
Einigung der Organe zum Organismus war in mannigfacher Variation

immer wieder das Ziel unserer theoretischen
Untersuchungen.

Zum Beispiel: Wir sehen täglich, stündlich Menschenkörper
vorunsundsehensie entweder als Ganzes (kurzweg: Mensch)
oder als Zusammensetzung aus Kopf, Rumpf, Arm, Bein.
Als Ganzes nennt man das synthetische Auffassung, als
Zusammengesetztes analytische Auffassung. Das Schlußergebnis

ist dasselbe: kurzweg der Mensch, nur die Anschauung ist
verschieden.
Die analytische Anschauung ist für uns vorteilhaft dadurch,
daß sie die Teile an sich und ihr Zusammenwirken kenntlich
macht. Jedes Werk aber ist nicht von vorneherein Produkt,
nicht Werk, welches ist, sondern in erster Linie Genesis, Werk,
welches wird. Kein Werk ist zum voraus bestimmt, sondern
jedes Werk beginnt irgendwo beim Motivischen und wächst sich
über die Organe hinaus zum Organismus aus.
Und auch der Bau, unser Ziel hier, ist nicht schon da, sondern
wird aus äußeren oder inneren Motiven zu seinen Teilen und

zum Ganzen entwickelt.

Wie der Mensch, so hat auch das Bild Skelett, Muskeln und
Haut. Man kann von einer besonderen Anatomie des Bildes
sprechen. Ein Bild mit dem Gegenstand «nackter Mensch» ist
nicht menschenanatomisch, sondern bildanatomisch zu
gestalten.

Man konstruiert fürs erste ein Gerüst der zu bauenden Malerei.
Wie weit man über dieses Gerüst hinausgeht, ist frei, es kann

vom Gerüst schon eine Kunstwirkung ausgehen, eine tiefere
als von der Oberfläche allein.

Die Natur kann sich Verschwendung in allem erlauben, der
Künstler muß bis ins letzte sparsam sein. Die Natur ist beredt
bis zum Verworrenen, der Künstler sei ordentlich verschwiegen.

Außerdem ist für den Erfolg wesentlich, nie einem ferti-

Es handelt sich hier meistens um kombinierte Formen. Um nun
die kombinierten Formen zu erfassen, muß man sie in ihre Teile
zergliedern. Zum Beispiel in der Natur: Man erkennt nicht auf
den ersten Blick, wie das Gesetz in der Natur waltet. Man muß
erst suchen, forschen. Die Natur erfüllt ja nicht nur einen
Zweck, sondern hat viele Zwecke. Der Forscher wird mit dem
Messer sezieren und kann daraus die Beziehungen zwischen
dem Innern und dem Äußern ermessen. Es ergibt sich dann,
daß aus inneren Gründen, wie bei uns in der Kunst, etwas
bekleidet ist. Es wächst sozusagen noch manches darüber. Im
Inneren kann man es biologisch verstehen. Und dann endlich
kommt das, was man als Hülle oder Mantel sieht.
Wir haben in der Kunst einen solchen Zweck zu verfolgen wie
in der Natur, aber wir sind nicht fähig, uns von diesem Beispiel
ganz frei zu machen.

In dem Wort «gereizt» liegt die ganze Voraussetzung zum
tätigen Anfang eingeschlossen. Das Wort «gereizt» bezeichnet

die Vorgeschichte einer anfänglichen Tat, ihren
Zusammenhang mit dem Vorzeitlichen, ihre Verbundenheit nach
rückwärts.
Die gefühlsmäßige Möglichkeit, über einen Anfang hinaus-
zugelangen, wird weiter im Begriff des Unendlichen
gekennzeichnet, welcher vom Anfang auf das Ende ausgedehnt (nicht
nur auf den Anfang bezogen) zum Kreislauf führt. Zum Kreislauf,

wo die Bewegung Norm ist und die Frage nach seinem
Anfang infolgedessen dahinfällt.
Von solcher normaler Bewegung selber erfaßt, bildet sich in
uns eine schöpferische Disposition. Man ist bewegt und setzt
daher leichter in Bewegung.
Die Vorbewegung in uns, die tätige, werkliche Bewegung von
uns in der Richtung des Werkes und die weitere Fortführung
der Bewegtheit im Werk auf andere, auf die Beschauer des
Werkes, das sind die Hauptabschnitte des schöpferischen
Ganzen, als Vorschöpfung, Schöpfung und Nachschöpfung.
Wenn wir auf diese Weise ein primitives, knappes Werk all-



30

mählich sich entfalten ließen, hatten wir dabei die Gelegenheit,
zwei Dinge näher ins Auge zu fassen: Einmal das Phänomen
der Formung, der Formung in ihrem Zusammenhang mit dem

Drang, der Formung im Sinne der Lebensbedingungen, als

Entfaltung aus dem geheimnisvoll Bewegten zum
Zweckentsprechenden. Dieses Phänomen war schon im anfänglichsten
werklichen Tun erkennbar, als sich die Form im Kleinsten (die
Struktur) zu erledigen begann.
Das Verhältnis von Formung zu Form behielt, schon im Kleinsten

erkannt und gewonnen, seine fundamentale Bedeutung
auch in späteren Stadien bei, weil es sich eben um ein Prinzip
handelt. Diese Bedeutung möchte ich in einem Satz festlegen:
Der Weg zur Form, welcher von irgendeiner inneren oder
äußeren Notwendigkeit diktiert sein soll, steht über dem Ziel,
über dem Ende dieses Weges.

Der Weg ist wesentlich und bestimmt den einmal abzuschließenden

und einmal abgeschlossenen Charakter des Werkes.
Die Formung bestimmt die Form und steht daher über ihr.
Form ist also nirgends und niemals als Erledigung, als Resultat,
als Ende zu betrachten, sondern als Genesis, als Werden, als
Wesen. Form als Erscheinung aber ist ein böses, gefährliches
Gespenst.
Gut ist Form als Bewegung, als Tun, gut ist tätige Form.
Schlecht ist Form als Ruhe, als Ende. Schlecht ist erlittene
geleistete Form. Gut ist Formung. Schlecht ist Form, Form ist
Ende, ist Tod. Formung ist Bewegung, ist Tat. Formung ist
Leben.
Dies war das eine, was sich uns zuerst aufdrängte, wenn wir
ein primitives, knappes Werk allmählich sich entfalten ließen.
Dann offenbarte sich uns im Verlauf ein Weiteres. Es zeigte
sich bei der Ausdehnung des mittleren schöpferischen
Prozesses auf eine größere, weitere Wegstrecke die Notwendigkeit,

diesen Weg dabei nicht allzu eintönig zu halten. Denn der

Weg als wesentliche Strecke des Werkes durfte uns nicht
ermüden. Er mußte sich also höher gestalten, sich reizvoll
verzweigen, steigen, fallen, ausweichen, deutlicher oder undeutlicher

werden, breiter oder schmaler, leichter oder schwerer.
Und zwar mußten die Abschnitte eine bestimmte Gliederung
erfahren, welche trotz größerer Ausdehnung übersichtlicher
Natur blieben; sie mußten zueinander in ein übersichtliches
Verhältnis treten.
Durch die Identität von Weg und Werk aber gliedert sich
«unterwegs» das Werk, aus einer zunächst gleichmäßigen Gangart

zu verschiedenen Gangarten übergehend. Die verschiedenen

Wegabschnitte fügten sich zum gegliederten Ganzen.
Die Tatsache des Ineinanderarbeitens der Gliederung des
Ganzen mit der Naturgliederung der Teile machte den
Kernpunkt der elementaren Proportionslehre aus.
Die verschiedenen Arten dieses Ineinanderarbeitens brachte
die Verschiedenheit der Werkcharaktere hervor.

Ich habe selbst viele gesetzmäßige Versuche gemacht und das
als Grundlage hingestellt. Aber das Künstlerische ist erst
getan, wenn eine Komplikation entsteht. So waren öfters Projektionen

ins Künstlerische geglückt, ohne daß ich an Kunst
dachte.

Formbildung ist energisch abgeschwächt gegenüber
Formbestimmung. Letzte Folge beider Arten von Formung ist die
Form. Von den Wegen zum Ziel. Von der Handlung zum Per-
fektum. Vom eigentlich Lebendigen zum Zuständlichen.
Im Anfang die männliche Spezialität des energischen Anstoßes.

Dann das fleischliche Wachsen des Eies. Oder: zuerst
der leuchtende Blitz, dann die regnende Wolke.
Wo ist der Geist am reinsten? Im Anfang.
Also nicht an Form denken, sondern an Formung. Festhalten
am Weg, am ununterbrochenen Zusammenhang mit der ideel¬

len Ursprünglichkeit. Von hier aus notwendig den Formungswillen

weiterführen, bis Teilchen und Teile von ihm
durchdrungen sind.
Schrittweise diesen Willen übertragen vom Kleinsten ins
Größere, zur Durchsetzung des Ganzen vordringen, die formende
Führung in der Hand behalten, vom schöpferischen Duktus
nicht lassen.

Man kann zusammenfassend sagen: Es wurde etwas sichtbar
gemacht, was ohne Bemühung des Sichtbarmachens nicht zu
ersehen wäre. Man könnte wohl sehen, aber wieder genau wissen

könnte man es nicht. Aber nun kommen wir hier auf das
Gebiet der Kunst; es muß hier wesentlich unterschieden
werden, was der Zweck des Sichtbarmachens ist. Ob nur Gesehenes

zur Erinnerung notiert ist oder auch Nichtsichtbares zu
offenbaren. Dann sind wir, wenn wir diesen Unterschied
festhalten und erspüren, auf dem prinzipiellen Punkt der künstlerischen

Gestaltung angelangt.

Das Bild hat keinen besonderen Zweck. Es hat nur den einen
Zweck, uns glücklich zu machen. Das ist etwas ganz anderes
als die Beziehung zum äußeren Leben, also muß es auch
anders organisiert sein. Wir wollen eine Leistung darin sehen,
wir wollen eine besondere Leistung. Es soll etwas sein, das

uns zu schaffen gibt, was wir gerne öfter sehen, was wir zum
Schluß gerne besitzen möchten. Erst da sehen wir, ob es uns
glücklich macht.

Wir sollen ruhig tun, wonach uns ist; aber in bezug auf das

gestalterische Fazit, das heißt in absolutem Sinne, muß die
Sache eine Lösung finden. Wenn ein Bild gut ist, muß man,
auch wenn man absieht von dem, was inhaltlich dargestellt
wird, innerlich befriedigt sein.

Man verläßt die diesseitige Gegend und baut dafür hinüber in

eine jenseitige, die ganz Ja sein darf. Abstraktion. Die kühle
Romantik dieses Stils ohne Pathos ist unerhört.
Je schreckensvoller diese Welt (wie gerade heute), desto
abstrakter die Kunst, während eine glückliche Welt eine diesseitige

Kunst hervorbringt.

Mit der Abstraktion ist die Realität bewahrt. Man findet eine
Brücke zu den Erfahrungen der Wirklichkeit. Den Konfliktstoff
des Lebens mit offenen Sinnen bewältigen, seinem Sinne
nachspüren und dabei einen möglichst entwickelten Punkt
erstreben.

So viel als Versuch zu einer Anregung zu lebendigerer Gestaltung.

Die Kraft des Schöpferischen kann nicht genannt werden.

Sie bleibt letzten Endes geheimnisvoll. Doch ist es kein

Geheimnis, was uns nicht grundlegend erschütterte. Wir sind
selbst geladen von dieser Kraft bis in unsere feinsten Teile.
Wir können ihr Wesen nicht aussprechen, aber wir können
dem Quell entgegengehen, soweit es eben geht. Jedenfalls
haben wir diese Kraft zu offenbaren in ihren Funktionen, wie
sie in uns selbst offenbar ist. Wahrscheinlich ist sie selbst
eine Form von Materie, nur als solche nicht mit denselben
Sinnen wahrnehmbar wie die bekannten Arten der Materie.
Aber in den bekannten Arten der Materie muß sie sich zu
erkennen geben. Mit ihr vereinigt, muß sie funktionieren. In der

Durchdringung mit der Materie muß sie eine lebendig
wirkliche Form eingehen. Dadurch bekommt die Materie ihr Leben
und ordnet sich von ihren kleinsten Teilchen an von
untergeordneten Rhythmen bis zu höheren Gliederungen.

Die Schöpfung lebt als Genesis unter der sichtbaren
Oberfläche des Werkes. Nach rückwärts sehen das alle Geistigen,
nach vorwärts (in die Zukunft) nur die Schöpferischen.


	Zur bildnerischen Formlehre

