
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 44 (1957)

Heft: 6: Kirchliche Architektur und Kunst

Artikel: Ronchamp und die neuere kirchliche Architektur

Autor: Baur, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


187 Hermann Baur Ronchamp und die neuere
kirchliche Architektur

g ¦

r-

377T
-

v; !/
YaIw:

K

Vorbemerkung der Redaktion

Wir eröffnen unsere Nummer über katholischen Kirchenbau und
Kirchenkunst mit einigen grundsätzlichen Bemerkungen des

Architekten Hermann Baur zu Corbusiers Wallfahrtskapelle in

Ronchamp, Nachdem wir vor Jahresfrist diese Kapelle in unserer
Zeitschrift publiziert haben, möchten wir heute auf die direkten
und indirekten Folgen hinweisen, die das Bauwerk Le Corbusiers
bereits in dieser kurzen Zeit hervorgerufen hat. Die Bemerkungen
Hermann Baurs mögen als Diskussionsbeitrag verstanden
werden; wir sind gerne bereit, unsere Spalten auch anderen Voten

zur Verfügung zu stellen.

1 + 2
Nordseite und Situationsplan der Kapelle in Ronchamp, Architekt: Le
Corbusier
Fagade nord et plan de Situation de la chapelle de Ronchamp
North elevation and site plan of the chapel in Ronchamp

Versuch einer Zuordnung

Die Wallfahrtskirche von Ronchamp, die den schönen Namen

«Unserer lieben Frau von der Höhe» trägt, hat mit einem

Schlage das Thema Kirchenbau in den Vordergrund des
architektonischen Interesses gerückt. Der Kirchenbau war, das darf
man wohl sagen, von den Großen der neueren Architektur und
ihrem literarischen Niederschlag recht stiefmütterlich behandelt

worden. Die Zeit liegt noch nicht weit zurück, wo man sich
achselzuckend abwandte, wenn von Kirchen und kirchlichen
Dingen die Rede war. Man sprach davon weder im Bauhaus
noch an den Kongressen der CIAM.
Als mir jüngst einer unserer besten jungen Schweizer Architekten,

der um meine positive Einstellung zu Ronchamp wußte,
die Frage stellte, ob ich glaube, daß man von dieser Kapelle
auch soviel Aufhebens machen würde, wenn sie nicht von
einem so berühmten Architekten gebaut worden wäre, ließ ich
sie unbeantwortet. Sie ist meines Eraehtens nicht mit einem
einfachen Ja oder mit einem glatten Nein zu beantworten. Beides

gilt: das Ja und das Nein.
Das Nein: es war zweifellos so, daß nicht nur durch das Werk
als solches, sondern auch durch den glanzvollen Namen ihres
Erbauers, dessen Modernität evident war und der nie im
Gerüche der Kirchlichkeit stand, die aufgestauten Hemmungen

gegen diese als ein wenig als passe betrachtete Bauaufgabe
weggespült worden waren, und wie das so geht: neben echten
«Konversionen» stellten sich auch jene ein, die ihre Fahne

jeweilen rasch nach dem eben wehenden Wind einzustellen
wissen. Daß diese letztern das Neue oft am lautesten anpreisen
und mit Seitenhieben aller Art ihre Absetzbewegung decken
wollen - nun, auch das ist auf allen Gebieten und war wohl
immer so.
Aber das Ja bleibt trotzdem auch bestehen. Ronchamp
bedeutet durch seine künstlerische Kraft zweifellos einen neuen
Markstein auf dem steilen und steinigen Weg zu einer neuen
kirchlichen Architektur. Sie hat auch jene, die ein wenig abseits
der großen Straße an ihrer Erneuerung aus dem Geiste der
neuen Architektur und einer neuen religiösen und liturgischen
Gesinnung innerhalb der Kirche selbst gearbeitet haben, mächtig

angeregt und irgendwie befreit. Ich wage ruhig, vom
Beginn einer zweiten Etappe auf diesem Wege zu sprechen.
Diese Wirkung geht vor allem von der starken künstlerischen,
plastischen Kraft aus, die mit großer Freiheit all das (auch
notwendige) rationale Überlegen und Prüfen weit hinter sich läßt —

ohne dieses selbst aber zu widerlegen, soweit dieses
verstandesmäßige Denken durch die besondere, etwas am Rande
liegende Aufgabe einer Wallfahrtskapelle überhaupt berührt
wird.
Damit sind wir an jene Nahtstelle gekommen, von der aus eine
echte und gerechte Würdigung und Zuordnung möglich
scheint.
Man weiß, daß es vor allem die Dominikaner um die französische

Zeitschrift für kirchliche Architektur und Kunst, «L'Art
Sacre», waren, denen das Verdienst zukommt, es ermöglicht
zu haben, daß Corbusier diesen Auftrag erhalten konnte, und
auch - daß er ihn annahm. Der derzeitige Redaktor dieser
mit hohen Maßstäben messenden Pariser Zeitschrift bezeichnet

Ronchamp als gleichermaßen «admirable et dangereux».
«Dangereux»- wieso? - Das Gefährliche sehe ich nicht in der
kühnen machtvollen Formgebung oder im Erschrecken des

Bürgers - das mag auch durch die Fresken Michelangelos
geschehen sein und wird immer eintreten, wo der Genius eines
Großen in die Genen greift. Ich kann auch die Formulierung
Alfred Roths nicht teilen, sie grenze an Formanarchismus,
denn die Form scheint mir sehr gebändigt, wenn auch
ungewöhnlich und persönlich. Eher mag der Einwand gelten (und so
war es wohl auch bei Alfred Roth gemeint), daß hier das der
Architektur zustehende Maß an Form überschritten und allzu-



188

sehr in die Gefilde der plastischen Kunst hinein ausgedehnt
worden sei. Aber wenn wir es genauer bedenken: wo sind diese
Grenzen? Was unterscheidet eigentlich ein einräumiges Bau-
Werk vom plastischen Werk eines Henry Moore, bei dem ja
auch äußere Form mit innerem Raum sich zur Einheit
verbindet. Die Kongruenz von äußerer Form und Raum ist doch
ein typisches Kriterium gerade der heutigen Architektur.
Ich sehe das Gefährliche auch nicht darin, daß nun da und dort
in neuen Kirchenprojekten der Einfluß von Ronchamp spürbar
wird. Wenn Andre Malraux sagt: «On ne devient pas un grand
peintre devant les plus belles femmes, mais devant les plus
beaux tableaux», so gilt dies auch für den Architekten: immer
hat sich sein Werk am Werk anderer entzündet, hat der
Schwächere beim Werk des Stärkeren sich sein Feuer geholt.
«Dangereux» aber wird es freilich, wenn sich das bekannte
«Wie er sich räuspert...» einstellt. Und auf diese Gefahr, die
immer besteht, im Falle Ronchamp aber besonders groß ist,
weisen die eingangs erwähnten Dominikaner immer wieder
hin.
Da ist einmal die Eigenwilligkeit der Form, die alle Aufmerksamkeit

an sich reißt und sich gewissermaßen selbständig,
losgelöst von Sinn und Funktion, aufdrängen mag. Und da ist, und

das scheint mir das Entscheidende zu sein, das Übersehen des

durchaus Besondern, Peripherischen, das diese Wallfahrtskapelle

in der Reihe des eigentlichen Kirchenbaues bedeutet.
Das hat hüben und drüben zu Fehlurteilen geführt.
Eine solche Fehldeutung scheint es mir zu sein, wenn in einem

Aufsatz des WERK gesagt worden ist, «Ronchamp stünde in

schroffem Gegensatz zu den meisten modernen Kirchen», weil

es «der Geschlossenheit des Raumes und der innern Sammlung

der Gläubigen dient». Die Tendenz gerade zu solcher
räumlicher Gestaltung ist aber sowohl in der Theorie des

neuen Kirchenbaues vertreten wie in vielen Kirchenbauten der

neueren Zeit verwirklicht worden. Eine objektive Betrachtung
widerlegt wohl den Satz, daß man sich «in den meisten
modernen Kirchenräumen halb draußen, halb drinnen»
befindet.

Schon seit langer Zeit ist es ein wesentliches Anliegen der

kirchlichen Architektur, durch Dosierung und Führung des
einfallenden Lichtes Sammlung und Konzentration der Gläubigen
zu fördern. Schrittweise wurde das eigentliche «Fenster», wie

es noch in der Antoniuskirche vorhanden ist, aufgegeben, und

an dessen Stelle trat immer deutlicher die «lichtdurchlässige
Wand», die die nötige Helligkeit blendungsfrei hereinläßt. Dieser

Weg ist ablesbar von Dornach (1937) über St. Franziskus
in Riehen, Allerheiligen in Basel, Felix und Regula in Zürich bis

zu Mosers Genfer Kirche, jener von Eiermann in Pforzheim und

der Bruderklausenkirche in Bern. Richtiger ist es wohl, zu

sagen, daß Corbusier diese in der Luft liegende Tendenz
aufgenommen und nach einer sehr wichtigen Seite vorangetrieben
hat. Während die vorgenannten Beispiele die Wandöffnungen
streng geometrisch anordnen, führt Corbusier das Thema in

die Sphäre der freien künstlerischen Gestalt: die Ordnung der

Öffnungen entspricht einer freien, malerischen Komposition.
Dieser Schritt in Neuland hat neue Möglichkeiten eröffnet, vor
allem auch in bezug auf das Zusammenwirken von Architekt
und Maler.
Auch in dieser Hinsicht kann von einem prinzipiellen Gegensatz

zur neuen kirchlichen Architektur nicht die Rede sein.
Schon seit langer Zeit steht dieses Problem im Vordergrund
des Interesses, was z.B. in den Jahrbüchern der «Lukas-
Gesellschaft» nachzuprüfen ist. Es ist auch praktisch in fast
allen wichtigeren Kirchen erprobt worden, von St. Anton über
St. Karl in Luzern, Oberuzwil (Maler: Rösch), Seebach (Maler:
Seewald), Solothurn (Hans Stocker), Maihof Luzern, St. Marien
Ölten und Felix und Regula in Zürich (Ferdinand Gehr). Es ist
deshalb unverständlich, daß Xaver von Moos in seinem schon
erwähnten Artikel im WERK behaupten konnte, unsere Archi¬

tekten würden stets gerne den Künstler ausschalten. Es

beleuchtet das Gefährliche solchen unbedachten Herausheben-
Wollens von Ronchamp auf Kosten anderer, wohl weniger
bedeutender, aber doch irgendwie gültiger Werke, wenn man
sich von der Gegenseite sagen lassen muß, daß gerade
Corbusier«keinen anderen Künstler, keinen Maler, keinenGlas-
maler, keinen Bildhauer oder Kunsthandwerker zugezogen hat»
(Alois Fuchs).
Uns scheint, gegenseitige Vorwürfe seien unnütz und schaden
der Sache nur. Die neuzuschaffende Einheit unter den Künsten
ist ein echtes und sehr komplexes Problem, das nur mit
Geduld, gegenseitigem Verständnis und durch ein gewisses An-
sichhalten des Gefühls gelöst werden kann.
«Der Maler wird den Puls der neuen Architektur fühlen müssen,

der Architekt seinerseits jenen der neuen Malerei, und
beide werden sich an dem orientieren müssen, was sich im
kirchlichen Raum selber tut», schrieb ich vor einigen Jahren.
Wenn so beide gewissermaßen im Gleichschritt wandeln und
handeln, mag es zu einer innigen Verschmelzung kommen.
In Ronchamp hat Corbusier diese Verschmelzung in seiner
eigenen Person vollzogen. Es ist dies sicher ein Ausnahmefall,
der seine objektive Rechtfertigung in der Schwierigkeit findet,
im konkreten Einzelfall eine gesinnungsmäßige Einheit
verschiedener Künstler zu finden. Diese Situation hat ja auch dazu

geführt, daß der Maler Matisse in der Kapelle in Vence sein

eigener Architekt geworden ist.
Auch in bezug auf den kirchlichen Charakter der Kapelle
haben allzu vereinfachende Formulierungen zu den widerspruchsvollsten

Urteilen geführt. In einem Lobartikel auf Ronchamp
lesen wir: «Wenn unsere Architekten eine Kirche bauen, so
fühlt man immer gleich: die moderne Architektur kommt von
der Fabrik her» Ronchamp aber sei zwar «weniger konservativ

als alle Kirchen von Baur, Metzger und Moser, aber
wesentlich eine Kirche». Der bereits erwähnte Gegner Professor
Fuchs behauptet ungefähr das genaue Gegenteil: Ronchamp
sei ein absolut profanes Werk und würde «eher an eine Fabrik
oder an ein sonstiges technisches Werk denken lassen als an
ein Gotteshaus».
Viel zu sehr wird die Besonderheit dieser Wallfahrtskapelle
übersehen als einer stark von der Örtlichkeit und vom Gedanken der

Marienverehrung bestimmten Aufgabe, gegenüber der Kirche
schlechthin als Ekklesia, als Raum der Versammlung. Es geht
nicht an, die wichtige Tendenz zur Schaffung von Kirchenräumen,

welche die Communio von Laien und Priestern zum
Ausdruck bringen wollen, mit dem Ausdruck «Allgemeines
Schema» abzutun. Denn die Schaffung solcher Kirchenräume
ist das eigentlichste und vordringlichste Anliegen der heutigen
kirchlichen Architektur, und es wäre eine der schlimmsten Folgen

von Ronchamp, wenn dieses in tiefsten Schichten des
heutigen kirchlich-liturgischen Lebens verwurzelte Anliegen durch
Mißverstehen dieses Sonderfalls verdunkelt würde. Auch in der
Beurteilung der Nebenkapellen macht sich diese Unsicherheit
bemerkbar. Es ist ja nicht so, daß diese «der moderne Kirchen-
Architekt im allgemeinen nicht liebt», sondern daß dieses
Zurückdrängen von Nebenaltären eine logische Folge der erwähnten

Grundtendenz zur optimalen Ermöglichung der Gemeinschaft

um das Mahl, die Messe, ist. Am liturgischen Kongreß
von Lugano bezeichnete der Kardinal von Bologna die Vielzahl
solcher Nebenaltäre, die unter dem Einfluß des Jansenismus
im Laufe der Zeiten aufgekommen sind, als ein Übel, das den

Charakter der kirchlichen Versammlung als «familia Dei»
entscheidend geschwächt habe. Für eine Wallfahrtskapelle liegen
auch hier die Dinge etwas anders. Trotzdem hat auch hier
Ronchamp anregend gewirkt, denn die Schaffung von Nischen
für die private Andacht des einzelnen, etwa vor einer Statue
oder vor einem Bild, ist ein Problem katholischer Frömmigkeit,

das in der letzten Zeit vermehrt in den Vordergrund
getreten ist.



Ronchamp und die neuere kirchliche Architektur

Ich möchte nun noch etwas ausführlicher, als es diese «Kritik»

an sich verdient, auf die Kampagne von zwei Professoren

eingehen. Der schon erwähnte Prof. Alois Fuchs nimmt
eine maßgebende kirchliche Stellung ein und konnte bereits
eine offizielle Stellungnahme des Bistums Paderborn gegen
Ronchamp erwirken, während Prof. Linus Birchlerdurch seinen
Titel und durch seine Stellung großen Einfluß auf hohe kirchliche

Stellen besitzt. Prof. Fuchs hat seine Kritik in Broschürenform

herausgegeben'. Vieles darin ist lediglich persönliches
Werturteil, dessen Bedeutung an der Kompetenz zu messen
ist, die man dem Verfasser zubilligt: Corbusier sei «vielleicht
ein technisches Genie, aber kein Baukünstler, mögen seine
Lobredner noch so sehr das Gegenteil behaupten»; Altäre,
Fenster, überhaupt alle Einzelheiten, seien künstlerisch
unzulänglich, es herrsche Willkür, keine Harmonie, «wir stellen uns
ein Gesamtkunstwerk etwas anders vor» usw. Nun da kann

man nur wünschen, daß sich der geistliche Verfasser einmal
ernstlich die Frage vorlegt, ob er nicht seine Zuständigkeit zu

solch rein künstlerischen Urteilen überspannt. Versucht man
sachlich Einwände zu fassen, so stellt sich als Quintessenz
jene enge Auffassung vom Verhältnis von Modernität und
Tradition ein, die man etwa auch in den Kreisen um Sedlmayr
antrifft und die auch hier wieder als die allein katholische
ausgegeben wird. In Wahrheit aber vermengen - nach einem
Wort von Mounier - «diese grämlichen Propheten» «die
ewige Seinsfülle des echten religiösen Aktes mit den
überlebten Formen seines äußern Vollzugs».
Prof. Birchlerführt seine Kampagne gegen Ronchamp (von der
man übrigens den Eindruck nicht los wird, daß er weniger diese,
als die moderne kirchliche Architektur überhaupt meint)
vorwiegend in kirchlichen Organen, nämlich in der «Orientierung»
und in der «Schweizerischen Kirchenzeitung». Wenn man von
den Seitenhieben absieht, die einen großen Teil der Argumentation

ausmachen, und auch darauf verzichtet, die Beanspruchung

- auch Überbeanspruchung - von Autoritäten näher zu
untersuchen und zu würdigen, so bleibt etwa dieses: In

Ronchamp sei das Urelement der Architektur, «das Gefühl des
Perpendikels und der Wasserwaage», mißachtet worden, die
schiefen Wände würden bedrücken, noch nie sei das Gefühl
der statischen Sicherheit so angegriffen worden. Die Sichtbarmachung

der Muskeln und Knochen der konstruktiven Funktion
fehle völlig.
Daß das Verhüllen der Konstruktion ein Abweichen von dem

ist, was für die neuere Architektur bezeichnend ist, kann ruhig
zugegeben werden. Aber Birchler selbst sagt ja, daß solche
funktionelle Unterstreichungen der Konstruktion die freie
Raumgestaltung hemmen können, und von den schräg
geführten Wänden sagt er, daß sie nach oben zurückweichend
seien «wie bei tibetanischen Klosterbauten». Was also dort
und was doch auch schon im Barock auftrat, warum soll es

nicht in neuer Form wieder auftreten? Peter Meyer hat nicht
so unrecht, wenn er sagt, Ronchamp erinnere irgendwie «an
die an einen Felsen angebaute Wildkirchli-Kapelle», es
versuche ins Elementare, Felsen- und Höhlenmäßige
auszuweichen.

Es ist die Frage, ob dieses hier und heute zu rechtfertigen ist.
Wenn ich an die elementarsten Eindrücke heutiger Wallfahrtsorte

denke, etwa an Lourdes oder auch an die den Baslern
naheliegende Wallfahrtsgrotte von Mariastein, so scheint mir dieses
Erdhafte unserm Bedürfnis näher zu liegen als die Sprache des

Eleganten und Glanzvollen.
Linus Birchler schreibt ferner, viele Einzelheiten liefen jedem
liturgischen Denken zuwider. So sei der Altar nur durch eine
Stufe erhöht und deshalb unbrauchbar. Prof. Birchler ist da
einfach nicht im Bild: es ist gerade ein Niederschlag neuer litur¬

gischer Erkenntnisse, wenn an Stelle eines auf hohem Podium
stehenden Schau-Altares diese tischartige Aufstellung auch
in andern Kirchen immer öfter auftritt, weil sie die unmittelbarere

Beziehung zur Gemeinde herstellt.
Auch die konvex statt konkav gebogene Altarrückwand
widerspreche der Tradition und dem liturgischen Fühlen. Auch hier
übersieht Birchler den Sonderfall dieses Wallfahrtsortes, denn
diese Wand steht ja hinter zwei Altären, von denen der eine
im Inneren, der andere im Freien steht. Hinter dem äußern Altar

nun schwingt die Wand just so, wie sie Birchler als
traditionell bezeichnet, nämlich konkav zurückweichend, so daß in
Verbindung mit dem weit überhängenden Dach so etwas wie
eine Art Apsis entsteht.
Bei einer so vergröberten, wenig differenzierten Sicht kann
auch kein Verständnis für das erwartet werden, was sich als
Folge von Ronchamp da und dort abzeichnet: Bis jetzt hätten
unsere Kirchenarchitekten als Chorabschluß nur «riesige
rechteckige Wände aufgerichtet»; jetzt würden sie von einem
Extrem ins andere hüpfen. Das Projekt der Thomaskirche des
«sonst so trefflichen, protestantischen Kirchenarchitekten
O. Senn» wird namentlich erwähnt und auf die Bruderklausenkirche

des Schreibenden in Birsfelden hingewiesen.
Dieser behauptete Gegensatz besteht nun durchaus nicht so,
wie er dargestellt wird. Es ist richtig, daß das Zurückgehen auf
das Wesentliche zunächst bis zur einfachen rechteckigen
Formführte, besonders konsequentin der Fronleichnamskirche
in Aachen von Rudolf Schwarz. Aber schon von Anfang an
stoßen wir auch auf Versuche, das Gültige der Apsidenform
- eben das Konkav-Bergende - in neue Form zu gießen. Vom
Halbrund der St. Karl-Kirche in Luzern über die leichtgebogene

Altarrückwand in Dornach bis zu Riehen, Wülflingen und
zu einigen neueren Kirchen von Schwarz gibt es da schon eine
recht namhafte Reihe von Beispielen dieser Art. Daß Senn und
ich selber in plastisch formalem Sinne von Ronchamp irgendwie

beeinflußt worden sind, dessen schämen wir uns nicht.
Auch im jüngsten Kirchenprojekt des St. Galler Architekten
Brantschen2 ist dieser Einfluß spürbar. Wir haben eingangs
erwähnt, daß wir es für notwendig halten, wenn hier mit der
strengen Sonde des Verstandes im konkreten Einzelfall überprüft

wird, ob dieses Anregende selbständig und sinnvoll
und der besondern Situation entsprechend verarbeitet worden
ist. Der objektive Beurteiler wird bei einer solchen Prüfung
feststellen, ob und wie weit hier Neues selbständig entstanden

ist.
Dieser Versuch einer Art Bilanzziehung aus den Diskussionen
um Ronchamp kam leider nicht darum herum, Namen und Dinge

deutlich zu nennen, denn wenn auch die Künstler selbst
sich von solchen Eskapaden kaum irritieren lassen werden, so
bleibt doch die Wirkung auf den Laien, in unserm Falle auf jene
kirchliche Kreise, die es in der Hand haben, Aufträge zu
vergeben und zu verhindern. Die Gefahr ist gerade für die Schweiz
groß, daß jeder kühnere Aufschwung abgebremst und in die
Mittelmäßigkeit zurückgestoßen wird. Es wäre schade, wenn
der Ansatz zu einer freieren, gelösteren Formgebung im
Kirchenbau, die nach der ursprünglichen Zurückhaltung in

Erscheinung getreten ist, wieder abgebremst würde. Schade
auch - und gerade auch -für die Kirche selbst, deren Situation
nach einem Wort von Hans Urs von Balthasar «wie seit
Jahrhunderten nie mehr so offen, so verheißungsvoll und schwanger

von Zukunft war».

1 Alois Fuchs, Die Wallfahrtskapelle Le Corbusiers in Ronchamp
kritisch beurteilt. Ferdinand Schöningh, Paderborn 1956. 2 Siehe WERK-Chronik, Seite 103*


	Ronchamp und die neuere kirchliche Architektur

