
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 43 (1956)

Heft: 12: Grosse Einfamilienhäuser

Artikel: Der Begriff der Leere in der Kunst Ostasiens

Autor: Theile, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-33358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-33358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Theile Der Begriff der Leere
in der Kunst Ostasiens

Im Zürcher Rietberg-Museum, dessen reicher Schatz
an außereuropäischen Kunstwerken noch lange nicht
genügend erkannt und gewürdigt wird, ist ein Raum der
unmittelbaren Einführung in dieses europaferne Schaffen

gewidmet. Es ist hierbei von impressiver, konstruktiver

und expressiver Kunst die Rede. Vitrinen in der
Nähe erläutern, was mit den Worten gemeint ist. Wir
lesen: «Zeit, Raum und Rasse sind wichtige Faktoren
bei der Entstehung eines Kunstwerks. Hinzu kommt
die Veranlagung des schaffenden Menschen, die Kraft
seiner Sinne, seines Verstandes und seiner Seele. Eine
der Kräfte ist immer führend und bestimmend für den

Grundcharakter des Werkes. Führt der Körper oder die

Sinneskraft, so entstehen impressiv betonte Werke.
Die gewissenhafte Wiedergabe der Natur, ihre Vielfalt
in Form und Farbe ist das Hauptziel. Führt die Verstandeskraft,

so entstehen konstruktiv betonte Werke. Der
Künstler will geometrisch vereinfachen und Form und
Farbe symbolhaft anwenden. Die Natur realistisch
wiederzugeben, bedeutet ihm nichts. Führt die Seelenkraft,
so entstehen expressiv betonte Werke. Hier findet das

innere, unterbewußte Erleben und Empfinden seinen
Ausdruck. Der Künstler opfert ihm die naturalistische
und konstruktive Formgebung.»

So verstandesscharf diese Formulierung ist, - es sind
europäische Urteile, die hier gefällt werden. Ein Ost-
asiate wird, wenn er nicht Einwände anmeldet, zum
mindesten eine Ergänzung wünschen, die Sätze um einen

Aspekt ergänzen wollen, damit sie für die Kunst des
Fernen Ostens größere Gültigkeit gewännen. Gewiß,
wird er sagen, sei das konstruktive Element in China
und Japan auffallend oft anzutreffen; geringer hingegen
sei das expressive vertreten. Und trotz seiner scharfen
Beobachtungsgabe, seines Talents, die Gegenstände
der Natur lebenstreu darzustellen, habe der fernöstliche
Künstler die impressive Kunst jeglicher anderen
untergeordnet, sie eher spielerisch als ernsthaft ausgeübt.
So empfand beispielsweise Ogata Körin (1658-1716),
durch den sich die japanische dekorative Kunst
vollendet, die Skizzen, die er hinterließ - Skizzen von
Blumen, Vögeln usw., bis ins kleinste Detail naturgetreu
gezeichnet - nur als Übungen oder als Gedächtnisstützen;

denn in seinen eigentlichen Werken, den
Setzschirmen, den Schiebetüren, die er bemalte, hat Körin
stets stilisiert. Auch Bildrollen (E-Makimono) wie die

von Toba Söjö (1053-1140) mit den verblüffend lebendigen

Tierszenen oder das Shigisan-Engi, das die
Entstehung des Tempels auf dem Shigisan schildert und
das dem gleichen Künstler zugeschrieben wird, galten
zu ihrer Zeit als kunstferne Amüsements. Und vom
Ükiyo-e, den Farbholzschnitten, die uns den Blick für
die wirklich großen Werte der japanischen Kunst (bei
Sesshü, Sötatsu) lange verstellt haben, wissen wir
heute, daß es trotz ihres unbestreitbaren Reizes nur
«kleine Kunst» war, dem Kunstgewerbe nahe, - wobei
wir uns vergegenwärtigen wollen, daß in Ostasien, ähnlich

wie im Bereich des Islam, die Grenzen zwischen
Kunst und Kunstgewerbe fließend sind.

Diese Andeutungen mögen genügen, warum sich ein

Japaner die Ergänzung zu jenen Sätzen im Rietberg-
Museum wünscht; die drei Prinzipien, verbindlich für
das Abendland, decken sich nicht oder nicht völlig mit
den Kunstidealen seiner Heimat. Er wird ein viertes
Prinzip aus der Kunst der Vergangenheit und der
Gegenwart ableiten.

Die Ergänzung, die der Ferne Osten unserer westlichen
Betrachtungsweise geben möchte, bezeichnet der
japanische Kunstkritiker Michio Takeyama als «suggestives
Moment»; es sei der japanischen Kunst eigentümlich,
von ihr als ihre besondere Stärke entwickelt worden. Es

stehe unter dem Einfluß des Zen. (Nebenbei: Michio
Takeyama hat in seinem eigenwilligen, tiefschürfendem
Buch über den Höryü-ji bei Nara, den ältesten Holztempel

Japans, und an dessen Kunstschätzen - Fresken

und Skulpturen - die fernöstlich einseitige
Betrachtungsweise durch westliche Interpretationen zu erweitern

versucht. Daß ein «Fach»-Buch wie das von
Takeyama es in drei Jahren zu einer Auflage von sechzigtausend

Stück gebracht hat und jetzt in der wohlfeilen
«One Hour Library» übernommen worden ist, sei als

Zeichen dafür erwähnt, wie weite Kreise die Diskussion
um eine großzügigere Betrachtungsweise der Kunst,
eben auch mit abendländischen Mitteln, erfaßt hat.

Das suggestive Element der japanischen und in

beschränkterem Maße der chinesischen und koreanischen
Kunst ist in der Tat mit dem Zen-Geist eng verknüpft,
aus ihm erwachsen; der Begriff der Leere ist seine

Konsequenz, wobei das Wort «Leere» in echt östlicher
Denkweise, in ihrem «Umzingelungs- und
Umklammerungsdenken» (Lily Abegg) etwas Ungefähres hat,
sowohl der vollkommenen Leere im Sinne des Buddhismus

- zumal des Zen-Buddhismus - entspricht, als
auch dem Weg zu dieser Leere, wie ihn die Koäne weisen,

z. B. jene merkwürdigen «Kuhhirten-Bilder» der

Zen-Mystik (s. Aage Marcus, «Der blaue Drache»,
Zürich 1949, SS. 110-113).

Da der Zen-Geist sehr tief in den Charakter des japanischen

Volkes eingedrungen ist, sich auf allen Gebieten
äußert, in der Kalligraphie (siehe WERK 5, 1956), der

Tuschmalerei, der Gartenkunst, der Architektur, der

Teezeremonie, beim Blumenstellen, in der Dichtung,
auf dem Theater (Nö), - man also mit Fug und Recht
behaupten kann, ohne eine, wenngleich periphere Kenntnis

dessen, was Zen bedeutet, bliebe die japanische
Kunst nur partiell verständlich, sei hier kurz auf den

Zen-Buddhismus eingegangen. Mehr darüber in dem

schmalen, anschaulichen, den Kern der Zen-Lehre
deutenden Buch «Zen in der Kunst des Bogenschießens»
von Eugen Herrigel (München-Planegg 1953) oder in

den umfangreicheren Werken von Daisetz Teitaro
Suzuki, hiervon deutsch u. a. «Leben aus Zen» (München
1955).

Auf die Frage, was Zen sei, sind der Antworten viele,
und alle sind sie gleich verwirrend für den, der zum
ersten Male in diese faszinierende Welt gerät. Da heißt

es etwa: «Zen gleicht dem Händeklatschen mit einer
Hand dem Greifen nach dem Mond im klaren
Wasserspiegel einem Topf mit siedendem Öl». Besagen
wollen diese Äußerungen alle dasselbe: Zen sei eigentlich

nicht in Worte zu fassen.

Das Geheimnis des Zen, jenseits jeden Wortes und

dennoch da, verblieb nach Gautama Buddhas
Erlöschen zunächst in Indien. Von Mahakasyapa, seinem

Schüler, empfing es Ananda; nach ihm bewahrten es

die Patriarchen, die, achtundzwanzig an der Zahl,
aufeinanderfolgten. Der achtundzwanzigste, Bodhidharma

- das Wort bedeutet so viel wie «erleuchtete Lehre» -,
brachte das Geheimnis im Jahre 527 n. Chr., also ein

Jahrtausend nach Buddhas Tod, nach China, wo der

Zen-Geist die Kunst der T'ang-Periode mitgeformt hat,
während die Kunstblüte der Sung-Dynastie ganz in sei-



390

nem schöpferischen Zeichen steht. Aufgespalten in

zwei Schulen, die T'sao Tung- und die Lin Chi-Schule,
verbreiten sich beide Richtungen um das Jahr 1200 in

Japan, wo sie noch heute bestehen.

Zen trachtet nach dem intuitiven Erfassen des Absoluten

und dem Einswerden mit dem All. Doch das All nur
in stetem Ernst zu erleben, entspräche nach den Zen-
Meistern nicht der ganzen Wahrheit der Welt. Sich
lächelnd über die Welt zu erheben, ist sogar das besondere

Merkmal des Zen. Daher sehen seine Anhänger
in dem Taoisten Dschuang Tse, diesem sympathischsten

aller chinesischen Weisen, dem «wahren
Menschen», einen frühen Zenisten. Fraglos sind die Bezüge
zwischen Taoismus und Zen hier richtig gesehen.

Das plötzliche Erfassen der Einheit der Welt, dieser
«Durchbruch der Seele» heißt im Chinesischen «wu»
oder «k'ai wu» und bedeutet so viel wie «etwas
werden», «etwas erfassen». Im Japanischen entspricht
dem «wu» dasWort «satori», auf deutsch: «Augenöffner»

oder «Öffnung des dritten Auges». Satori-för-
dernd sind jene schon erwähnten merkwürdigen
Gebilde - über 1700 - deren sich auch die Kunst bemächtigt

hat, die Koäne («öffentliche Schreiben»). Sie leiten

zu der- meditativen - Technik des «Sich-Ieer-Denkens»
an, einer Vorstufe der Kunst, in der jenes intuitive
Erfassen des Absoluten und das Einswerden mit dem All
durch Suggestion erreicht werden kann.

#
Die reine Leere, zu der die Koäne hinführen sollen, ist
dem Begriff der Abgeschiedenheit in der europäischen
Mystik verwandt, der «großen Armut» Meister Eckharts.
Mancher Ausspruch von ihm könnte von einem Zen-
Meister getan worden sein, etwa der, daß das beschauliche

Leben mit dem handelnden abwechseln müsse,
daß man Gott eher bei den Tieren als in den
Gebetbüchern suchen müsse und daß, «wenn man sich in

den siebenten Himmel entrückt fühlt, aber einen
hungernden Armen sieht, es besser ist, seine Verzückung
aufzugeben, um den Bedürftigen zu sättigen».

Der realistische Zug ist im Zen unverkennbar. Wird
zum Beispiel ein Zen-Tempel gebaut, so beginnt man
nicht mit dem eigentlichen «Gotteshaus», dem Buddha-

Tempel, sondern mit dem Badehaus und der
Meditationshalle. Indes wird der realistische Zug nicht
übertrieben. Nichts wird übertrieben, was wir als Maßstab

an und in die Welt legen. Die einzelnen Erscheinungen
interessieren nicht. Nach dem Wesentlichen wird
getrachtet, das hinter den Erscheinungen steht. So will
der Zen-Künstler den Zustand seiner Seele, die das

Absolute erlebt hat, ausdrücken. Satori ist hierbei dem

Ur-Erlebnis des Künstlers ähnlich, wenngleich nicht
mit ihm identisch.

1

Mu-ch'i (China, ca. 1181-1239), Zwei Sperlinge auf einem
Bambuszweig. Privatbesitz Tokyo
Deux moineaux sur une branche de bambou
Two Sparrows on a Bamboo Branch

Steingarten des Ryöan-ji in Kyoto. Söami (tätig um 1521 bis 1527)
zugeschrieben
Jardin du Ryöan-ji ä Kyoto; attribue ä Söami
Rock-garden of the Ryöan-ji in Kyoto, ascribed to Söami

Im Sinne jener Sätze im Rietberg-Museum kann -
nach Michio Takeyama - die Kunst aus dem Zen-Geist
nicht konstruktiv sein, da der Künstler sich nicht der
Welt gegenüber behaupten will, noch impressiv sein,
da der Künstler nicht die Außenwelt preisen möchte;
noch kann sie expressiv sein, da der Künstler sein Herz
nicht nach außen ergießen will. Der Künstler will das

Absolute - andeuten. Dieses Wollen kann in der Kunst
nur durch Suggestion gestaltet werden. Und Suggestion

ist nur durch Konzentration erreichbar. Daher gibt
der Künstler nur einen wesentlichen Punkt wieder, alles

übrige läßt er weg. Der Zuschauer empfängt diese eine
wesentliche Mitteilung. Er wird erweckt, strengt sich

an, das verborgene Ganze bei sich selbst zu finden, in



391 Der Begriff der Leere in der Kunst Ostasiens

L

:

XXi: i. 1

X: ¦¦: i- -:

: : i

;:¦ :¦ ¦

Jf

i'/'/Ä

y ,:

¦

¦ 'i-i- ¦¦¦-¦:

Xmammmm

x.:xl
: -

| ¦¦¦¦¦. :¦ ¦¦

¦

r '¦ i -

lI'S

L

sich selbst zu gestalten. Also versteht der Betrachter
das Dargestellte je nach seiner Anlage und entsprechend

seiner persönlichen Größe.

Nur durch diesen Vorgang ist das Absolute künstlerisch

zu vermitteln. Die impressive Kunst kann von
einem einzelnen Gegenstand das Ganze geben, aber

nichts, was über oder hinter diesem einzelnen Gegenstand

steht. Wenn ein Uneingeweihter nur eine andeutende

Figur auf der Fläche sieht, so wird er vielleicht
Leere, eine Lücke, einen Mangel empfinden. Aber
gerade dadurch will die Kunst aus dem Geiste des Zen

die Leerheit überwinden. Durch Konzentration auf
einen wesentlichen Punkt werden Raum und Zeit bis

ins letzte erfüllt, werden sie mit Spannung geladen.

„Ich führe ein Beispiel an, das trivial klingen mag und

doch verdeutlicht, was ich sagen will: Beim Angeln
fühlt man keine Langeweile. Man sitzt in leeren Raum

allein; aber da man auf die Angel konzentriert, durch
die Erwartung ständig gespannt ist, wird einem die Zeit
ausgefüllt, wird die Leere des Raumes überwunden. Der

horror vacui hat die Menschen von Urzeit an gequält.
Um diese Angst zu überwinden, hat die Kunst den

Raum ausgefüllt und... überladen. Die japanische

Kunst diente auch dieser Ausfüllung, aber Zen erfand

eine andere, geistigere Methode, den horror vacui zu

besiegen. Mit der spannende Erwartung erweckenden

Konzentration verstand es die japanische Kunst, die

Leerheit zu «füllen». Das ist ihr Vermächtnis.

Kyoto ist das Zentrum dieser Ästhetik. Der Garten von

Ryöan-ji ist ein Musterbeispiel suggestiver Konzentration.

Wenn man diese Gartenkunst versteht, dann
versteht man vieles vom Geheimnis der japanischen
Kunstgestaltung. Hier ist es die Sandfläche, die die

Hauptrolle spielt; die Steine geben den Akzent; durch

sie wird die leere Fläche zu einer soliden Einheit - wie

beim Angeln das Zucken der Angel den Angler Raum

und Zeit als «gefülltes Ganzes» fühlen läßt. Das Nichts
wird zum lebendigen Sein. Schlicht, schmucklos, «leer»

zu sein und nur einen einzigen Punkt zu enthalten, von
dem aus alles angefüllt wird, von dem aus alles seinen

Sinn empfängt, - das sind die Voraussetzungen der

suggestiven Kunst Japans." - Soweit Michio Takeyama

(Niederschrift in deutscher Sprache nach einer Diskussion

im Rietberg-Museum).



392

Takeyamas Worte, die kompetente Äußerung eines
Ostasiaten, der westliche wie fernöstliche Kunst
wägend zu werten weiß, sind nicht nur ein Schlüssel für
die Kunst des Fernen Ostens. Sie geben auch dem
Schaffen heutiger «Westler» wie dem des Amerikaners
Calder ein schärferes Profil. Wie ein japanischer Zen-
Künstler ist ihm der Raum als solcher das primäre
Mittel, sucht er seine Leere zu füllen. Sucht Sesshü
(1420-1506) in seinen viel bewunderten Haboku-Bildern
(Ha, brechen; boku, Tusche, also in abgebrochenen
Tuschestrichen gemalte Bilder) die Natur auf ihre
Urformen zu reduzieren, so ging Söami (tätig um 1521 bis
1527), dem der Garten des Ryöan-ji zugeschrieben wird,
einen Schritt weiter: er stellt dem Nichts - der Leere -
seine plastischen Gebilde, die Steine entgegen, genau
wie Alexander Calder dies mit seinen meist metallischen

Formen tut. Calders Ausgangsstellung ist der
eines Zen-Künstlers nicht unähnlich, wenngleich seine
Ausdrucksweise die eines Menschen des 20. Jahrhunderts

ist: «Massen, Richtungen, begrenzte Räume im
unendlichen Raum, das Universum... Nichts
Feststehendes. Jedes Element kann sich bewegen, sich
rühren, schwingen, kommen und gehen in Beziehung
mit den anderen Elementen seines Universums. Es darf
nicht nur ein momentaner Augenblick sein, sondern
eine physikalisches Variationsgesetz zwischen den
Ereignissen des Lebens. Keine Sublimierungen, Abstraktionen;

Abstraktionen, die in nichts dem Leben
gleichen, ausgenommen in ihrer Art, zu sein.»

Wir Heutigen, gleich in welchem Teil der Welt wir leben,
sind an einem Punkt angekommen, wo wir der Ergän¬

zung bedürfen: unsere weitere Entfaltung, d. h. die des
Europäers, hängt davon ab, in wie weit es uns gelingt,
die Seele des Ostens zu erfassen und zwar in ihrer
ganzheitlichen Struktur. Hierzu gehört, daß wir in intuitiver

Schau fähig sind, die Kunst jenes Weltteils zu
verstehen. Von dem Begriff der Leere her führt ein Weg zu
solchem Begreifen.

Sandhügel im Garten des Ginkaku-ji in Kyoto, 1483. Der Hügel
hat die Form des Fujiyama und dient meditativer Betrachtung
Colline de sable dans le jardin du Ginkaku-ji ä Kyoto. Cette colline

a la forme du Fujiyama et sert ä la contemplation meditative
Sand-hill in the Garden ofthe Ginkaku-ji in Kyoto. The hill has
the shape of Fujiyama and is intended as an aid to contemplation
Photos 2 + 3: Werner Bischof f

•¦-'*'" • ' I'*'V&»''''
| ¦-. y '¦ ¦ y'' ' * ; "¦ ¦¦$'¦

$ *

' •
¦ ** - ' "

_ xyyxx -'S •-,
a

I • >*¦:

i

: " '-¦¦*,

K"
XX ^f,

•¦ - -

v 'Sj,f* ¦•¦¦¦:¦"»¦

•^w -4^

2
;.y ":-

*t*

¦Ms?-'^tAf-i2KZ:


	Der Begriff der Leere in der Kunst Ostasiens

