Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 43 (1956)

Heft: 12: Grosse Einfamilienh&user

Artikel: Der Begriff der Leere in der Kunst Ostasiens
Autor: Theile, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-33358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-33358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Albert Theile

Der Begriff der Leere
in der Kunst Ostasiens

Im Zircher Rietberg-Museum, dessen reicher Schatz
an auBlereuropdischen Kunstwerken noch lange nicht
gentigend erkannt und gewlrdigt wird, ist ein Raum der
unmittelbaren Einflihrung in dieses europaferne Schaf-
fen gewidmet. Es ist hierbei von impressiver, konstruk-
tiver und expressiver Kunst die Rede. Vitrinen in der
Nahe erldutern, was mit den Worten gemeint ist. Wir
lesen: «Zeit, Raum und Rasse sind wichtige Faktoren
bei der Entstehung eines Kunstwerks. Hinzu kommt
die Veranlagung des schaffenden Menschen, die Kraft
seiner Sinne, seines Verstandes und seiner Seele. Eine
der Krafte ist immer fihrend und bestimmend fir den
Grundcharakter des Werkes. Fiihrt der Korper oder die
Sinneskraft, so entstehen impressiv betonte Werke.
Die gewissenhafte Wiedergabe der Natur, ihre Vielfalt
in Form und Farbe ist das Hauptziel. Fliihrt die Verstan-
deskraft, so entstehen konstruktiv betonte Werke. Der
Kinstler will geometrisch vereinfachen und Form und
Farbe symbolhaft anwenden. Die Natur realistisch wie-
derzugeben, bedeutet ihm nichts. Flhrt die Seelenkraft,
so entstehen expressiv betonte Werke. Hier findet das
innere, unterbewuBte Erleben und Empfinden seinen
Ausdruck. Der Kiinstler opfert ihm die naturalistische
und konstruktive Formgebung.»

So verstandesscharf diese Formulierung ist, - es sind
europdische Urteile, die hier gefallt werden. Ein Ost-
asiate wird, wenn er nicht Einwéande anmeldet, zum min-
desten eine Erganzung wiinschen, die Satze um einen
Aspekt ergédnzen wollen, damit sie fiir die Kunst des
Fernen Ostens groBere Giltigkeit gewdnnen. GewiB3,
wird er sagen, sei das konstruktive Element in China
und Japan auffallend oft anzutreffen; geringer hingegen
sei das expressive vertreten. Und trotz seiner scharfen
Beobachtungsgabe, seines Talents, die Gegenstande
der Natur lebenstreu darzustellen, habe der fernéstliche
Kiinstler die impressive Kunst jeglicher anderen unter-
geordnet, sie eher spielerisch als ernsthaft ausgelbt.
So empfand beispielsweise Ogata Kérin (1658-1716),
durch den sich die japanische dekorative Kunst voll-
endet, die Skizzen, die er hinterlieB — Skizzen von Blu-
men, Vogeln usw., bis ins kleinste Detail naturgetreu
gezeichnet — nur als Ubungen oder als Gedachtnis-
stlitzen; denn in seinen eigentlichen Werken, den Setz-
schirmen, den Schiebetiiren, die er bemalte, hat Kérin
stets stilisiert. Auch Bildrollen (E-Makimono) wie die
von Toba S6j6 (1053-1140) mit den verbliiffend leben-
digen Tierszenen oder das Shigisan-Engi, das die Ent-
stehung des Tempels auf dem Shigisan schildert und
das dem gleichen Kiinstler zugeschrieben wird, galten
zu ihrer Zeit als kunstferne Amisements. Und vom
Ukiyo-e, den Farbholzschnitten, die uns den Blick fr
die wirklich groBen Werte der japanischen Kunst (bei
Sessh(i, Sotatsu) lange verstellt haben, wissen wir
heute, daB es trotz ihres unbestreitbaren Reizes nur
«kleine Kunst» war, dem Kunstgewerbe nahe, — wobei
wir uns vergegenwartigen wollen, daB in Ostasien, ahn-
lich wie im Bereich des Islam, die Grenzen zwischen
Kunst und Kunstgewerbe flieBend sind.

Diese Andeutungen mdgen geniigen, warum sich ein
Japaner die Ergdnzung zu jenen Sé&tzen im Rietberg-
Museum wiinscht; die drei Prinzipien, verbindlich fir
das Abendland, decken sich nicht oder nicht véllig mit
den Kunstidealen seiner Heimat. Er wird ein viertes
Prinzip aus der Kunst der Vergangenheit und der
Gegenwart ableiten.

Die Ergénzung, die der Ferne Osten unserer westlichen
Betrachtungsweise geben maochte, bezeichnet der japa-
nische Kunstkritiker Michio Takeyama als «suggestives
Moment»; es sei der japanischen Kunst eigentimlich,
von ihr als ihre besondere Stérke entwickelt worden. Es
stehe unter dem EinfluB des Zen. (Nebenbei: Michio
Takeyama hat in seinem eigenwilligen, tiefschiirfendem
Buch tber den Horyd-ji bei Nara, den dltesten Holztem-
pel Japans, und an dessen Kunstschatzen — Fresken
und Skulpturen - die ferndstlich einseitige Betrach-
tungsweise durch westliche Interpretationen zu erwei-
tern versucht. DaB ein «Fach»-Buch wie das von Ta-
keyama es in drei Jahren zu einer Auflage von sechzig-
tausend Stiick gebracht hat und jetzt in der wohlfeilen
«One Hour Library» tlbernommen worden ist, sei als
Zeichen daflr erwahnt, wie weite Kreise die Diskussion
um eine groBzlgigere Betrachtungsweise der Kunst,
eben auch mit abendlandischen Mitteln, erfa3t hat.

Das suggestive Element der japanischen und in be-
schrankterem MaBe der chinesischen und koreanischen
Kunst ist in der Tat mit dem Zen-Geist eng verknipft,
aus ihm erwachsen; der Begriff der Leere ist seine Kon-
sequenz, wobei das Wort «Leere» in echt ostlicher
Denkweise, in ihrem «Umzingelungs- und Umklamme-
rungsdenken» (Lily Abegg) etwas Ungefdhres hat, so-
wohl der vollkommenen Leere im Sinne des Buddhis-
mus - zumal des Zen-Buddhismus - entspricht, als
auch dem Weg zu dieser Leere, wie ihn die Koane wei-
sen, z. B. jene merkwiirdigen «Kuhhirten-Bilder» der
Zen-Mystik (s. Aage Marcus, «Der blaue Drachen,
Zirich 1949, SS. 110-113).

Da der Zen-Geist sehr tief in den Charakter des japani-
schen Volkes eingedrungen ist, sich auf allen Gebieten
duBert, in der Kalligraphie (siehe WERK 5, 1956), der
Tuschmalerei, der Gartenkunst, der Architektur, der
Teezeremonie, beim Blumenstellen, in der Dichtung,
auf dem Theater (N6), — man also mit Fug und Recht be-
haupten kann, ohne eine, wenngleich periphere Kennt-
nis dessen, was Zen bedeutet, bliebe die japanische
Kunst nur partiell versténdlich, sei hier kurz auf den
Zen-Buddhismus eingegangen. Mehr dariiber in dem
schmalen, anschaulichen, den Kern der Zen-Lehre deu-
tenden Buch «Zen in der Kunst des BogenschieBens»
von Eugen Herrigel (Minchen-Planegg 1953) oder in
den umfangreicheren Werken von Daisetz Teitaro Su-
zuki, hiervon deutsch u. a. «Leben aus Zen» (Miinchen
1955).

Auf die Frage, was Zen sei, sind der Antworten viele,
und alle sind sie gleich verwirrend fiir den, der zum
ersten Male in diese faszinierende Welt gerédt. Da hei3t
es etwa: «Zen gleicht dem Héndeklatschen mit einer
Hand ... dem Greifen nach dem Mond im klaren Was-
serspiegel ... einem Topf mit siedendem Ol». Besagen
wollen diese AuBerungen alle dasselbe: Zen sei eigent-
lich nicht in Worte zu fassen.

Das Geheimnis des Zen, jenseits jeden Wortes und
dennoch da, verblieb nach Gautama Buddhas Erlo-
schen zunéchst in Indien. Von Mahakasyapa, seinem
Schiiler, empfing es Ananda; nach ihm bewahrten es
die Patriarchen, die, achtundzwanzig an der Zahl, auf-
einander folgten. Der achtundzwanzigste, Bodhidharma
— das Wort bedeutet so viel wie «erleuchtete Lehre» —,
brachte das Geheimnis im Jahre 527 n. Chr., also ein
Jahrtausend nach Buddhas Tod, nach China, wo der
Zen-Geist die Kunst der T’ang-Periode mitgeformt hat,
wéhrend die Kunstbliite der Sung-Dynastie ganz in sei-



390

1

Mu-ch'i (China, ca. 1181-1239), Zwei Sperlinge auf einem Bam-
buszweig. Privatbesitz Tokyo

Deux moineaux sur une branche de bambou

Two Sparrows on a Bamboo Branch

2

Steingarten des Rydan-ji in Kyéto. Séami (tatig um 1521 bis 1527)
zugeschrieben

dJardin du Ryd6an-ji a Kyoto; attribué a Séami

Rock-garden of the Rydan-ji in Kyéto, ascribed to Séami

nem schopferischen Zeichen steht. Aufgespalten in
zwei Schulen, die T'sao Tung- und die Lin Chi-Schule,
verbreiten sich beide Richtungen um das Jahr 1200 in
Japan, wo sie noch heute bestehen.

Zen trachtet nach dem intuitiven Erfassen des Absolu-
ten und dem Einswerden mit dem All. Doch das All nur
in stetem Ernst zu erleben, entsprache nach den Zen-
Meistern nicht der ganzen Wahrheit der Welt. Sich 1&-
chelnd tber die Welt zu erheben, ist sogar das beson-
dere Merkmal des Zen. Daher sehen seine Anhénger
in dem Taoisten Dschuang Tse, diesem sympathisch-
sten aller chinesischen Weisen, dem «wahren Men-
scheny, einen friithen Zenisten. Fraglos sind die Bezlige
zwischen Taoismus und Zen hier richtig gesehen.

Das plotzliche Erfassen der Einheit der Welt, dieser
«Durchbruch der Seele» heit im Chinesischen «wu»
oder «k'ai wu» und bedeutet so viel wie «etwas wer-
den», «etwas erfassen». Im Japanischen entspricht
dem «wu» das Wort «satori», auf deutsch: «Augen-
offner» oder «Offnung des dritten Auges». Satori-for-
dernd sind jene schon erwahnten merkwirdigen Ge-
bilde — tiber 1700 — deren sich auch die Kunst beméch-
tigt hat, die Koane («6ffentliche Schreiben»). Sie leiten
zu der — meditativen — Technik des « Sich-leer-Denkens»
an, einer Vorstufe der Kunst, in der jenes intuitive Er-
fassen des Absoluten und das Einswerden mit dem All
durch Suggestion erreicht werden kann.

Die reine Leere, zu der die Koane hinfiihren sollen, ist
dem Begriff der Abgeschiedenheit in der européischen
Mystik verwandt, der «groBen Armut» Meister Eckharts.
Mancher Ausspruch von ihm kénnte von einem Zen-
Meister getan worden sein, etwa der, daB das beschau-
liche Leben mit dem handelnden abwechseln misse,
daB man Gott eher bei den Tieren als in den Gebet-
blichern suchen misse und daB, «wenn man sich in
den siebenten Himmel entriickt fuhlt, aber einen hun-
gernden Armen sieht, es besser ist, seine Verziickung
aufzugeben, um den Bediirftigen zu sattigen».

Der realistische Zug ist im Zen unverkennbar. Wird
zum Beispiel ein Zen-Tempel gebaut, so beginnt man
nicht mit dem eigentlichen « Gotteshaus», dem Buddha-
Tempel, sondern mit dem Badehaus und der Medi-
tationshalle. Indes wird der realistische Zug nicht tiber-
trieben. Nichts wird tbertrieben, was wir als MaBstab
an und in die Welt legen. Die einzelnen Erscheinungen
interessieren nicht. Nach dem Wesentlichen wird ge-
trachtet, das hinter den Erscheinungen steht. So will
der Zen-Kiinstler den Zustand seiner Seele, die das
Absolute erlebt hat, ausdriicken. Satori ist hierbei dem
Ur-Erlebnis des Kiinstlers &hnlich, wenngleich nicht
mit ihm identisch.

Im Sinne jener Séatze im Rietberg-Museum kann -
nach Michio Takeyama - die Kunst aus dem Zen-Geist
nicht konstruktiv sein, da der Kinstler sich nicht der
Welt gegentiiber behaupten will, noch impressiv sein,
da der Kiinstler nicht die AuBenwelt preisen mochte;
noch kann sie expressiv sein, da der Kiinstler sein Herz
nicht nach auBen ergieBen will. Der Kinstler will das
Absolute — andeuten. Dieses Wollen kann in der Kunst
nur durch Suggestion gestaltet werden. Und Sugge-
stion ist nur durch Konzentration erreichbar. Daher gibt
der Kuinstler nur einen wesentlichen Punkt wieder, alles
librige 148t er weg. Der Zuschauer empféngt diese eine
wesentliche Mitteilung. Er wird erweckt, strengt sich
an, das verborgene Ganze bei sich selbst zu finden, in



391

sich selbst zu gestalten. Also versteht der Betrachter
das Dargestellte je nach seiner Anlage und entspre-
chend seiner persénlichen GroB3e.

Nur durch diesen Vorgang ist das Absolute kiinstle-
risch zu vermitteln. Die impressive Kunst kann von
einem einzelnen Gegenstand das Ganze geben, aber
nichts, was {iber oder hinter diesem einzelnen Gegen-
stand steht. Wenn ein Uneingeweihter nur eine andeu-
tende Figur auf der Fldche sieht, so wird er vielleicht
Leere, eine Liicke, einen Mangel empfinden. Aber
gerade dadurch will die Kunst aus dem Geiste des Zen
die Leerheit (berwinden. Durch Konzentration auf
einen wesentlichen Punkt werden Raum und Zeit bis
ins letzte erfiillt, werden sie mit Spannung geladen.
,Ich fiihre ein Beispiel an, das trivial klingen mag und
doch verdeutlicht, was ich sagen will: Beim Angeln
fiihlt man keine Langeweile. Man sitzt in leeren Raum
allein; aber da man auf die Angel konzentriert, durch
die Erwartung stédndig gespannt ist, wird einem die Zeit
ausgefiillt, wird die Leere des Raumes iiberwunden. Der
horror vacui hat die Menschen von Urzeit an gequalt.
Um diese Angst zu tiberwinden, hat die Kunst den
Raum ausgefiillt und... Ulberladen. Die japanische

Der Begriff der Leere in der Kunst Ostasiens

Kunst diente auch dieser Ausfiillung, aber Zen erfand
eine andere, geistigere Methode, den horror vacui zu
besiegen. Mit der spannende Erwartung erweckenden
Konzentration verstand es die japanische Kunst, die
Leerheit zu «fiillen». Das ist ihr Vermachtnis.

Kyéto ist das Zentrum dieser Asthetik. Der Garten von
Ryoan-ji ist ein Musterbeispiel suggestiver Konzentra-
tion. Wenn man diese Gartenkunst versteht, dann ver-
steht man vieles vom Geheimnis der japanischen
Kunstgestaltung. Hier ist es die Sandfldche, die die
Hauptrolle spielt; die Steine geben den Akzent; durch
sie wird die leere Flache zu einer soliden Einheit — wie
beim Angeln das Zucken der Angel den Angler Raum
und Zeit als «gefiilltes Ganzes» fiihlen 1aBt. Das Nichts
wird zum lebendigen Sein. Schlicht, schmucklos, «leer»
zu sein und nur einen einzigen Punkt zu enthalten, von
dem aus alles angefiillt wird, von dem aus alles seinen
Sinn empfingt, - das sind die Voraussetzungen der
suggestiven Kunst Japans." - Soweit Michio Takeyama
(Niederschrift in deutscher Sprache nach einer Diskus-
sion im Rietberg-Museum).



392

Takeyamas Worte, die kompetente AuBerung eines
Ostasiaten, der westliche wie ferndstliche Kunst wa-
gend zu werten weil3, sind nicht nur ein Schliissel fiir
die Kunst des Fernen Ostens. Sie geben auch dem
Schaffen heutiger «Westler» wie dem des Amerikaners
Calder ein schérferes Profil. Wie ein japanischer Zen-
Kiinstler ist ihm der Raum als solcher das primire
Mittel, sucht er seine Leere zu fiillen. Sucht Sesshi
(1420-1506) in seinen viel bewunderten Haboku-Bildern
(Ha, brechen; boku, Tusche, also in abgebrochenen
Tuschestrichen gemalte Bilder) die Natur auf ihre Ur-
formen zu reduzieren, so ging S6ami (titig um 1521 bis
1527), dem der Garten des Rydan-ji zugeschrieben wird,

einen Schritt weiter: er stellt dem Nichts — der Leere — -

seine plastischen Gebilde, die Steine entgegen, genau
wie Alexander Calder dies mit seinen meist metalli-
schen Formen tut. Calders Ausgangsstellung ist der
eines Zen-Kiinstlers nicht undhnlich, wenngleich seine
Ausdrucksweise die eines Menschen des 20. Jahrhun-
derts ist: «Massen, Richtungen, begrenzte Rdume im
unendlichen Raum, das Universum... Nichts Fest-
stehendes. Jedes Element kann sich bewegen, sich
rithren, schwingen, kommen und gehen in Beziehung
mit den anderen Elementen seines Universums. Es darf
nicht nur ein momentaner Augenblick sein, sondern
eine physikalisches Variationsgesetz zwischen den Er-
eignissen des Lebens. Keine Sublimierungen, Abstrak-
tionen; Abstraktionen, die in nichts dem Leben glei-
chen, ausgenommen in ihrer Art, zu sein.»

Wir Heutigen, gleich in welchem Teil der Welt wir leben,
sind an einem Punkt angekommen, wo wir der Ergén-

zung bedirfen: unsere weitere Entfaltung, d. h. die des
Européers, hdangt davon ab, in wie weit es uns gelingt,
die Seele des Ostens zu erfassen und zwar in ihrer
ganzheitlichen Struktur. Hierzu gehért, daB wir in intui-
tiver Schau féhig sind, die Kunst jenes Weltteils zu ver-
stehen. Von dem Begriff der Leere her fiihrt ein Weg zu
solchem Begreifen.

3

Sandhiigel im Garten des Ginkaku-ji in Kyéto, 1483. Der Hiigel
hat die Form des Fujiyama und dient meditativer Betrachtung
Colline de sable dans le jardin du Ginkaku-ji & Kyéto. Cette col-
line a la forme du Fujiyama et sert & la contemplation méditative
Sand-hill in the Garden of the Ginkaku-ji in Kyéto. The hill has
the shape of Fujiyama and is intended as an aid to contemplation

Photos 2 + 3: Werner Bischoft




	Der Begriff der Leere in der Kunst Ostasiens

