
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 43 (1956)

Heft: 9: Schweizerischer Werkbund; Schweizerischer Kunstverein

Artikel: Der Werkbund und die Dinge

Autor: Finsler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-33320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-33320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WERK Nr. 9

September 1956

43. Jahrgang

Der Werkbund und die Dinge

Vortrag von Hans Finsler, gehalten an der
Generalversammlung des Schweizerischen Werkbundes in
St.Gallen am 5. November 1955

Vor neun Jahren hat man mir den Auftrag gegeben,
den Vorsitz im Werkbund zu übernehmen, das heißt
neun Jahre war ich eine Art offizielles Organ des SWB.
Ich mußte jedes Frühjahr meine Unterschrift unter etwa
250 Auszeichnungen der Guten Form setzen, auch wenn
ich die guten Formen gar nicht gesehen hatte. Ich mußte
Jahr für Jahr verkünden, daß die erste oder zweite Auflage

des Warenkataloges demnächst erscheinen würde
(dieses Mal ist es die dritte), und ich mußte für diese
oder jene Gelegenheit eine neue Variation der Bedeutung

der Werkbundidee finden, obwohl ich mit dieser
Idee nicht immer ganz einverstanden war.

Andere durften vor einer Versammlung noch rasch
überlegen, was sie am Werkbund aussetzen könnten;
sie durften den Warenkatalog reif finden für ein
Altertumsmuseum, die Aktion der Guten Form reif zum
Abbruch und den Werkbund reif zur Auflösung und
Neugründung. Sie durften in den Ortsgruppen und im
Gesamtwerkbund von Zeit zu Zeit Krisen konstatieren und
durften sie heilen durch leicht variierte Aktionsrezepte.
Das alles durfte ich nicht, denn schließlich waren der
Zentralvorstand und die Geschäftsstelle die Schuldigen
an diesen Mißständen. Aber ganz zum Schluß,
allerdings eigentlich immer noch einen Tag zu früh, würde
ich gerne auch einmal nicht die offizielle, sondern meine
persönliche Meinung sagen zu einigen Themen, die den
Werkbund betreffen. Ganz zu Anfang hatte ich das
schon einmal getan in einigen Ortsgruppen; aber
damals war meine Aufgabe zugleich ein Einleben in das
Ziel und die Arbeit des Werkbundes, während ich heute
versuchen möchte, unsere Grenzen zu erkennen.

Professor Schwippert hat über den Werkbund als Bund
gesprochen. Ich werde mich auf das Werk, das heißt
auf die Dinge, beschränken und werde drei Fragen
stellen.

Die erste Frage: Was haben die Dinge, für deren Form
und Qualität der Werkbund sich einsetzt, für den
Menschen für eine Bedeutung?

Die zweite Frage: Welches sind die Grundlagen, nach
denen der Werkbund diese Dinge wertet?

Die dritte Frage: Welches ist der Beitrag des
Werkbundes an der Entstehung dieser Dinge?

Unter den Dingen verstehe ich nur die Dinge, die der
Mensch geschaffen hat und die in den Bereich des
Werkbundes gehören, also zum Beispiel einen Stuhl,
ein Haus, eine Stadt oder ein Zeichen. Wir wollen an
dieser Tagung unseren Standpunkt klären, und ich
glaube, diese Fragen gehören dazu. Was hat ein
einfacher Löffel für eine Bedeutung? Gibt es nicht
wichtigere Dinge? Welche Löffel dürfen eingehen in die
Tempel der Guten Form? Wann wird es endlich den
Werkbundlöffel geben?

Wir beginnen mit einem einfachen Ding, mit dem
Zeichen für die Frage, dem Fragezeichen. Es ist eine Linie,
die sich nach rechts und wieder nach links wendet, eine
Linie, die schwankt. Sie steht über dem Punkt, über dem
Zeichen des Endgültigen, des Abgeschlossenen. Sie
stellt das Endgültige in Frage. Wenn wir dieses Zeichen
sehen, löst es in uns eine Erwartung aus. Wir wollen
eine Antwort, entweder von dem, der die Frage gestellt
hat, oder wir müssen selbst die Antwort geben. Dieses
Zeichen gehört zu den geheimnisvollen Zeichen, die
wir die Schrift nennen, also zu einer Weiterentwicklung
eines noch geheimnisvolleren Vorgangs, der Sprache.

Wann entstand die Schrift? - Ich weiß es nicht, aber
ich nehme an, zu einer Zeit, als die Stimme des
Menschen nicht mehr weit genug trug, um die zu erreichen,
die sie erreichen sollte, und als das Gedächtnis nicht
mehr ausreichte, um das Gesprochene zu behalten.
Also zu einer Zeit, als der Raum des Menschen für die
Sprache zu groß war und die Zeit für den Menschen
anfing, von der Vergangenheit bis in die Zukunft zu
reichen.

Ich frage nun nicht, wann die ersten Schriftzeichen
gefunden wurden und was sie bedeutet haben, sondern
umgekehrt: Wo findet man letzte Zeichen von Schrift,
und was bedeuten sie?

Man findet letzte Zeichen von Schrift in der kubistischen
Periode, und zwar auf Bildern von Picasso, Braque und
Juan Gris. Manchmal bedeuten sie etwas, meistens
bedeuten sie nichts. Neben diesen Resten von Schrift -
es sind Reste von Schrift - findet man teilweise noch
gut erhaltene, teilweise bereits stark zersetzte Reste von
andern Dingen: von einem Stück Tisch, einer Flasche,
einer Gitarre, einer Frau, einer Pfeife, einer Spielkarte.
Es sind Dinge in Auflösung, letzte Dinge. Nachher bleiben

nur noch Flächen, Linien, Farben. Nie vorher wurden

diese Dinge so auf ihre Form untersucht, so seziert,
zerlegt, wie in dieser Periode des Übergangs von der
gegenständlichen zur gegenstandslosen Malerei. Sind
diese letzten Dinge die eigentlichen Dinge? Schalen für
die Frucht, Gläser für den Wein, Saiten für den Ton,
Karten für das Spiel, Zeichen für die Sprache?

Gibt es eine Stufung der Dinge? Gibt es Dinge, die zum
Menschen gehören, fast wie seine eigenen Organe, wie
die Schrift zu seiner Sprache? Erweiterte Organe, wie
der Löffel, der das Schöpfen der hohlen Hand
übernommen hat, oder die Gabel, die gewisse Funktionen
der Finger erfüllt, oder das Messer, das den Zähnen die
Arbeit erleichtert?

Es entstehen unzählige neue Dinge, von denen viele
gleichgültig sind, auch für den Werkbund. Aber es gibt
neben den uralten Geräten immer wieder neue Geräte,
die unsere natürlichen Organe erweitern. Stärker
vielleicht als je versuchen wir unsere Begrenzung durch
den Raum und die Zeit zu überwinden. Ohne die
Vermittlung der Schrift und des Bilds kann das Wort, das
wir sprechen, und die Dinge, die wir sehen, durch den
Raum schweben, und sie können überall empfangen
werden. Wir können sie konservieren und können sie
wiederholen.

Aber außer dem Telephon, das uns an Stelle der Briefe
und der Besuche unserer Bekannten nur noch mit ihren
Gesprächen erfreut, von morgens bis in die Nacht hinein,

ist die Form dieser Organe noch nicht zur Gestalt
von Organen geworden.



270

Vielleicht gehören diese Geräte einmal zu uns, wie die
Dinge zum frühen Menschen gehörten: der Stein, mit
dem er schlug, das Messer, mit dem er trennte, der Pfeil,
mit dem er den Tod in die Ferne trug, das Feuer, mit dem
er die Substanz veränderte, die Nadel, als er sah, daß
er nackt war, das Grab, das ihm Dauer gab, der Schmuck,
mit dem er sich formte und hervorhob, die Linie, die
Farbe, das Bild, mit denen er Zeichen setzte. Fast alle
diese Dinge kamen für ihn von der Gottheit, oder sie
wurden der Gottheit geweiht. Das Werden des
Menschen war immer damit verbunden, daß er sich selbst
Organe geschaffen hat, die der Stufe seines Seins
entsprachen, daß er, nach der Genesis, selbst zum Bild
des Schöpfers wurde. Man gab dem Menschen die
Dinge mit ins Grab, damit er im Jenseits nicht zerfalle.

Ist diese Einheit Mensch-Ding verlorengegangen? Spüren

wir noch etwas von der Bedeutung der Dinge?
Rings um die Schweiz entstehen neue Gläser, neue
Bestecke, neues Porzellan als Ausdruck einer veränderten
Zeit. Vielleicht hat sich unsere Zeit weniger verändert.
Wir sind an den Triennalen arm an Formen unseres
Lebens, aber unsere Uhren gehen genau.

zur Auswahl oder des Abzeichenschmucks, von Dingen,

die man dem Werkbund gerne zur Verbesserung
überlassen möchte, sehr bescheiden. Sie werden sich
ändern, wenn unsere Einstellung zu solchen Dingen
sich ändert. Sind es die Dinge, für die sich der Werkbund

einsetzt, oder ist es die Form? Besteht nicht die
Gefahr, daß der Begriff der Form sich loszulösen
beginnt von den Dingen und wir unsere Beziehung zu den
Dingen verlieren? Gibt es nicht in werkbundfernen
Gebieten neben den peintres naifs auch die cr6ateurs
nalfs, die wissen, was die Dinge bedeuten, und die mit
beneidenswerter Ausdruckskraft sich selbst und ihre
abseitige Welt zu gestalten vermögen, während wir
unsere vollendete Graphik beliebigen Zwecken zur Verfügung

stellen?

Mir scheint, unsere Missionare des guten Geschmacks
sind nicht ganz unschuldig an der Masse der Stilgläubigen,

denen man die sündigen Gewänder des schlechten

Geschmacks genommen hat, ehe sie die Nacktheit
der reinen Form ertragen konnten. Nun irren sie unruhig
durch die Pseudoformen vom Jugendstil zum Heimatstil

und Schwedenstil.

Nun schwankt die Linie des Zeichens für die Frage nach
links! Wenn eine Einheit Mensch-Ding besteht, muß es
dann nicht auch schlechte Dinge geben? Es gibt doch
vielleicht neben den guten Werkbundmenschen, die
sich nur mit guten Formen umgeben, auch schlechte
Menschen, die ein Verlangen nach schlechten Dingen
haben. Sind wir nicht alle auch ein wenig schlechte
Menschen? Lieben wir nicht im geheimen den Kitsch
oder sogar die Gegenbeispiele zu unseren funktionellen
Formen aus den schrecklichen, den werkbundlosen Zeiten

des letzten Jahrhunderts? Haben wir nicht ein
gewisses Mißtrauen gegen die Genüsse in einem Restaurant

im Werkbundstil? Ich gebe zu, daß es in Schweden
oder Finnland vielleicht anders ist.

L6ger hat sich in Amerika darüber beklagt, daß der gute
Geschmack allmählich sogar in die Shows am Broadway

eindringt. Es wurde ihm erst wieder wohl, wenn er
auf der Straße die handgemalten Krawatten und schreienden

Farben sah und spürte, daß immer noch
ursprüngliche Kräfte des schlechten Geschmacks am
Werk sind, aus denen er schöpfen konnte. Ohne das
Fundament des schlechten Geschmacks wäre die Serie
seiner Velobilder nicht entstanden.

Die Krawatte ist so etwas wie eine sehr höfliche Art
eines Stricks um den Hals. Die Frau trägt statt der
Krawatte eine Kette. Kommt man einmal aus Versehen
ohne Krawatte in ein Hotel des guten Geschmacks, so
wird man gebeten, unter einigen solcher schmalen
Stoffbänder eines auszusuchen, um eintreten zu dürfen.
Es gibt also auch bei uns sehr primitive und alltägliche
Dinge, die fast kultische Bedeutung haben. Durch keine
andere Form vermag der Mensch sein Verhältnis zu sich
selbst, zur Tradition, zur sozialen und gesellschaftlichen

Struktur, zur Erotik oft ganz instinktiv so zu
manifestieren, wie durch die Form, die er sich selbst gibt.
Und auf keinem andern Gebiet der Form kann die Reaktion

gegen eine Verletzung des Hergebrachten so stark
sein. Denken wir an die Jugend, die die Art ihrer
Existenz durch ihre Tracht zu verwirklichen sucht.

Gegen diese Formensprache des Menschen selbst ist
die Sprache der Briefmarken für die Postwertzeichensammler,

der vorpräparierten Reiseandenken, der acht
farbig illustrierten Glückwunschtelegrammformulare

Wir haben gefragt, was die Dinge für den Menschen für
eine Bedeutung haben. Der Ursprung der Dinge ist der
Mensch. Es gibt keine Form ohne den Menschen und
keinen Menschen ohne seine Form.

Wir kommen zur zweiten Frage, zur immer wieder
gestellten Frage des Werkbundes als Richter. Wie
beurteilen wir die Dinge? Haben wir einen einheitlichen
Maßstab, der uns anzeigt, ob etwas gut oder schlecht
ist? Der Werkbund hatte sich früher einmal ein ziemlich
einfaches Schema geschaffen, das ihm über viele
Schwierigkeiten hinweggeholfen hat.

Er sagte: Ein Ding ist gut, wenn es materialgerecht ist,
wenn seine Konstruktion richtig und wirtschaftlich ist
und wenn es seinen Zweck erfüllt. Dieses bestechende
Schema hat dem Werkbund viel genützt und viel
geschadet. Es ist das Schema der Maschine, des technischen

Geräts. Es war äußerst brauchbar, als es galt, den
industriellen Produkten des 19. Jahrhunderts die
handwerklich-historische Fassade abzureißen. Es war scheinbar

noch brauchbar zur Zeit der Wohnmaschine und
der Zweckprodukte. Aber es hat uns getrennt von einer

ganz anders gerichteten Strömung unserer Zeit, der
Malerei und der Plastik. Mit der St.-Galler Ausstellung
«Das Bild im Wohnraum unserer Zeit» wird in der
Schweiz zum erstenmal in dieser Konsequenz der
Versuch gemacht, diese beiden Ströme wieder zusammenzuführen.

Das Schema des Werkbundes ist immer noch
ein notwendiges Fundament unseres Urteils, ein Schutz
gegen willkürliche Gestaltung. Aber es genügt nicht.
Es genügt nicht für den ganzen Ablauf der Entwicklung
derGeräte des Menschen. Es hat keine Epoche gegeben,
in der Material, Konstruktion und Zweck allein die Form
bestimmt hätten, nicht einmal das halbe Jahrhundert
des Werkbunds. Immer war mitbestimmend das, was
wir heute Stil nennen, oder, mit andern Worten, unser
Verhalten zu uns selbst und zur Welt, ausgedrückt
durch die Form. Wir können einen Kochherd oder eine
Waschmaschine vielleicht nach diesem Schema
beurteilen, aber schon beim Stuhl versagt es, und noch mehr
versagt es beim Schmuck.



271 Der Werkbund und die Dinge

Es wäre traurig, wenn es anders wäre, denn das, was
uns an den Dingen beglückt, ist das Erlebnis der Schöpfung,

das Erlebnis einer Gestaltung, die etwas von einer
Sehnsucht erfüllt, die nur durch die Gestaltung erfüllt
werden kann. Wenn wir nicht zugeben, daß nicht nur
das Bild, die Dichtung und die Musik ein irrationales
Element enthalten, sondern auch die Architektur und
das Gerät, dann werden wir weiter unsere Augen
verschließen müssen vor unseren schöngekleideten
Werkbundfrauen und den Schöpfungen ihres Kunstgewerbes!

Allerdings, unsere Richter werden es nicht leicht haben.
Nehmen wir als Beispiel einen Liebling unserer Zeit und

begnügen uns mit der Materialgerechtigkeit. Glas ist
empfindlich gegen Druck, also machen wir die Gläser
dünn und zart, damit sie beim Abtrocknen kaputtgehen.
Aber dünne Gläser haben einen schönen Klang, also
machen wir sie dick und schwer, weil wir Freude an der

Masse haben. Glas ist spröde und hart und reflektiert
das Licht. Aber wir verachten heute die geschliffenen
Gläser und verzieren, pardon, gestalten sie mit weichen,
wulstigen Formen. Es ist durchsichtig, also machen wir
es trüb für die Vasen und unsichtbar für die Tischplatten

und Türen. Unsere Beine und Köpfe werden uns
Bescheid geben. Es ist schwer sauber zu halten, aber
die Reinigungskolonnen vom Lever House werden täglich

im Sommer und Winter an den Fassaden schweben.
Es schützt uns nicht vor den Blicken der Nachbarn und

vor Hitze und Kälte. Also bauen wir Glashäuser und

führen das Leben eines Pioniers. Trotzdem läßt es sich
nicht für alle Zwecke vergewaltigen, so erfinden wir
eben Ersatzstoffe, die wenigstens so aussehen wie
Glas. Warum gestehen wir nicht, daß das Glas ein
Material unserer Zeit ist, daß wir das Transparente, daß

Unfaßbare, das Gewagte und Entstofflichte lieben und

daß das Glas für uns das gleiche bedeutet wie für den

Barock der Gips?

Ist dieses merkwürdige Verhalten, das mit unseren
logischen Grundsätzen wenig zu tun hat, reine Willkür?

Es gibt in unserer Zeit zwei Strömungen der Gestaltung,

die nebeneinander herlaufen und deutlich sichtbar

sind. Auch in der Ausstellung «Das Bild im Wohnraum

unserer Zeit» fällt es nicht schwer, sie zu bemerken.

Sie kennen diese Strömungen. Die eine zeichnet
sich aus durch rationale, geometrisch-abstrakte
Formen, durch die Betonung der Horizontalen und
Vertikalen, der Rechtecke und Kuben und manchmal durch

Kreis-, Zylinder-, Kegel- und Kugelformen. Die Bauten

dieser Strömung heben sich klar ab von ihrer Umgebung

und lösen sich sogar vom Boden. Sie zeigen eine

deutliche Abneigung gegen die Symmetrie. Die
bevorzugten Materialien sind technische Stoffe: Eisenbeton,
Stahl und Glas. Ihre Vertreter sind z. B. Gropius, Mies

van der Rohe und Le Corbusier. Die andere Strömung
bevorzugt nicht-konstruierbare, abstrakt-organische
Formen. Die Teile fließen ineinander, die Bauten
verbinden sich mit der Natur und beziehen sich auf den

Boden und die Umgebung. Bevorzugt werden natürliche
Stoffe: Holz, Stein und gebrannte Erde. Ihre Vertreter
sind zum Beispiel Frank Lloyd Wright und Alvar Aalto.

Diese beiden Strömungen finden sich in immer wieder
anderer Ausprägung durch den ganzen Verlauf der
menschlichen Entwicklung, je nachdem derMensch sich
stärker von der Natur abgehoben hat oder sich mit ihr
verbunden fühlte. Sie sind unmittelbarer Ausdruck,
Symbole des Menschen in seinem Konflikt zwischen

Geist und Natur. Der Mensch, der sich immer wieder
die Dinge und die Formen schafft, die seinem Sein

entsprechen, schafft mit ihnen auch immer wieder Symbole
seiner Existenz, die sich jeder Wertung nach gut oder

schlecht entziehen.

Es gibt keinen Maßstab, den wir anlegen könnten, denn

ihre einzige Rechtfertigung ist die schöpferische Form

selbst. Das Organische und das Geometrische sind

nicht die einzigen Deutungsformen unserer Existenz.

Wir erleben kleine Stufen einer Wandlung auch in der

eigenen Zeit. Ich erinnere mich zum Beispiel an die
Revolution der fußfreien, nicht etwa der kniefreien Röcke in

einer Zeit, in der alles verhüllt war. Die schützende Hülle

wurde über die Fenster, die Wände, die Möbel und die

Menschen ausgebreitet. Das Nackte war nur unter dem

Schutz einer Hülle möglich, als symbolischer Ausdruck
der damaligen Gesellschaft. Selbst die revolutionäre
Dame im fußfreien Rock wäre in Ohnmacht gefallen,

wenn man sie in einen modernen Raum mit nackten

Backsteinmauern und einem Tisch aus bloßem Holz

geführt hätte. Sie hätte geglaubt, es sei das Gefängnis.

Das Stabile, das Mobile, das Traditionsgebundene oder

das Transitorische, die reine Farbe oder die Angst vor
der Farbe können wechselnden Haltungen des
Menschen entsprechen, die sich im Material und im Zweck

äußern, aber durch dieses Verhältnis nicht erklärbar

sind.

Dies gilt auch für sehr zweckgebundene Dinge:
Die Anwendung und die Formen der Bestecke zum
Beispiel spiegeln die ganzen Veränderungen der
gesellschaftlichen Struktur der letzten Jahrhunderte wider,
obschon die Gebräuche des Tisches so traditionsgebunden

sind, daß die Grundformen der Bestecke den

funktionsfanatischen zwanziger Jahren standgehalten
haben. Es brauchte die Umwälzungen des zweiten
Weltkriegs, damit neue Formen entstehen konnten. Die

Schweiz, die weitgehend verschont blieb, ist auf

diesem Gebiet traditionsgebundener geblieben. Ich bin

überzeugt, daß in manchem gepflegtem Haus von einem

asymmetrischen Besteck von Gio Ponti die Zerstörung
der Familie und der Einbruch des Kommunismus
befürchtet würde.

Oder welches sind die geheimnisvollen Ursachen

unserer neuen Freude an der Farbe auch der einfachsten

Dinge? Johannes Itten kann es uns sagen.

Wir haben gefragt nach den Grundlagen, nach denen

wir die Dinge werten. Wir können den Maßstab der Logik

an die Dinge legen, soweit wir erklärbare Funktionen

beurteilen. Ihr symbolischer Gehalt, ihre Schönheit sind

unserer gedanklichen Logik entzogen. Sie haben ihre

strengen Gesetze in sich selbst. Wir dürfen diese nicht

negieren, aber wir müssen sie erleben.

Man erwartet von den Richtern des Werkbundes, daß sie

eindeutige und gleichbleibende Urteile fällen, als ob sie

Götter wären oder Pedanten.



272

Die letzte Frage: Welches ist der Beitrag des
Werkbundes an die Entstehung der Dinge? Der Werkbund
selbst ist nicht schöpferisch. Keine Änderung seiner
Organisation, keine Strenge der Selektion kann ihn zu
einem schöpferischen Organ machen. Nach den
Satzungen ist seine Aufgabe Hebung und Förderung,
Hebung der Qualität und Förderung der angewandten
Kunst. Das ist kein Programm einer schöpferischen
Gruppe. Trotzdem spricht man von einem Werkbundstil,

aber das bedeutet mehr Tadel als Lob. Der Werkbund

ist eine Vereinigung schöpferischer Kräfte, die
nicht notwendig einen gemeinsamen Stil vertreten, die
sich im Gegenteil oft heftig bekämpfen, am stärksten in
der Blütezeit des Deutschen Werkbunds. Schöpferische

Gruppen sind anders geartet als der Werkbund.
Die Gruppe De Stijl in Holland, das Bauhaus in Deutschland,

die Gruppe um Le Corbusier in Frankreich haben
neue Fundamente geschaffen: Der Riedveld-Stuhl von
1918, die Bauhauslampe von Jucker und Wagenfeld von
1924 oder der Liegestuhl von Le Corbusier, Pierre Jean-
neret und Charlotte Perriand von 1927 sind Äußerungen
eines neuen Gestaltungswillens, kostbare Dinge, die
ohne Werkbund entstanden sind und dieunsereMuseen
nicht übersehen sollten. Der Werkbund hat ihnen nichts
Gleichwertiges entgegenzusetzen. Das Werkbundgeschirr

von Langenthal ist eine Folge, nicht ein Anfang
einer neuen Formensprache.

Die Aufgaben des Werkbundes sind anders gerichtet,
aber sie sind nicht weniger notwendig. Die Werkbünde
sind entstanden als notwendige Korrektur einer plan-
und gewissenlosen industriellen Produktion. Der Werkbund

ist das Gewissen. Er wird in irgendeiner Art da sein
müssen, solange die Produzenten kein Gewissen gegenüber

den Dingen und die Konsumenten kein Wissen um
die Dinge haben. Das letzte Ziel des Werkbundes scheint
mir zu sein, schöpferischen Kräften, schöpferischen
Gruppen Möglichkeiten zu geben, sich zu entfalten und
die Basis zu schaffen für ein neues Verhältnis des
Menschen zu seinem Werk.

Für die Hebung der Qualität wird getan, was getan werden

kann. Schwerer ist es, die Trennung des schöpferischen

Werks und des heutigen Menschen zu überwinden.

Im gleichen Jahr der Schweizerischen Landesausstellung

von 1914 hatten unter anderen Peter Behrens,
Henry van de Velde, Josef Hoffmann, Walter Gropius,
Bruno Taut die große Kölner Werkbundausstellung
geschaffen. Das darf bei der Planung der kommenden
Landesausstellung nicht vergessen werden. Aber die
grundsätzlichen Fragendes Wohnenswurden noch stärker

aufgerufen durch die internationale Weißenhof-
Siedlung in Stuttgart von 1927. Die Werkbundsiedlung
Neubühl von 1930 bis 1932 war ein weiterer Schritt zur
Einheit von Mensch und Haus. Leider blieb sie die
Kolonie der Bekehrten.

einer Schönheit des Häßlichen gestalten zu können, daß
die breite Basis guter und schöner Dinge in Schweden
und Finnland einer breiten Basis gesellschaftlicher und
sozialer Freiheit entspricht, und daß in allen diesen Ländern

die Vergangenheit lebendig mit der Gegenwart
verbunden ist. Sie sind stolz darauf, ebenso schöpferisch
in ihrer Zeit zu sein, wie es die Menschen ihrer Vergangenheit

waren. Wenn die alten Formen tot sind, werden
die neuen verwirrend. Selbst die Helmzierden unserer
Ritter sind den kühnsten Formen unserer Mode
vergleichbar. Solange das Landesmuseum durch den
Burggraben der Sihl vom Museum unserer Zeit getrennt ist,
solange wir rechts der Sihl in das Kloster der historischen

Ehrfurcht und links in das Kloster der modernen
Entsagung geführt werden, haben wir Formen, aber uns
fehlt der Mensch. Die gute Form kann nicht der einzige
Beitrag des Werkbundes an die Entstehung der Dinge
sein. Die Dinge sind wertlos ohne den Menschen. Deshalb

darf unsere Erziehung, unsere Lebenshaltung, die
Ausbildung unseres schöpferischen Nachwuchses für
uns nicht gleichgültig sein. Es wurde uns einmal ziemlich

übel genommen, daß wir uns auf einer Tagung
kritisch zu den Kunstgewerbeschulen geäußert hatten.
Der am meisten angegriffene Kritiker leitet jetzt selbst
eine Schule.

Ein internationaler Kontakt wäre für diese Fragen nach
den menschlichen Fundamenten der schöpferischen
Arbeit besonders wertvoll.

Nicht die Form der Dinge allein, sondern die Beziehung
der Dinge zu den Menschen und die Beziehungen der
Menschen zu den Dingen gehören zu den Aufgaben des
Werkbunds, des Bundes der Menschen mit dem Werk.

Ich danke zum Schluß dem großen Mitschöpfer der
Werkbundidee, dem bald 93jährigen Henry van de
Velde, der zu unserer Ehre in unserer Nähe lebt; ich
danke ihm, daß dieser Vertreter der Ratio seinen schönsten

Worten das amo vorangestellt hat. Er sagt in einer
sehr freien Zusammenziehung:

Ich liebe die Blumen, ich liebe die Bäume, ich liebe die
Körper der Menschen und die der Tiere, ich liebe die
Möbel, die Steingutwaren, die Bronzegefäße, ich liebe
die Geräte, deren Urform keiner Zeit unterworfen ist,
ich liebe die Maschinen, die Automobile und die
flyers, ich liebe die Schönheit unserer Zeit.

Im Vergleich mit diesen Bemühungen um den
Menschen, seine Wohnung und sein Gerät hat die «Landi»
die Fragen der Lebensform zurückgestellt. Ihre schöne
Werkbundform galt vor allem dem damals dringenden
Thema des Volks und seiner Heimat, solange das Volk
und seine Zukunft ungewiß war. Eine Folge war der
Kampf des Werkbunds mit dem Heimatstil. Der Werkbund

hat nie wieder seine frühere Position erreicht.

Vergessen wir nicht, daß die schönen Dinge, die Italien
hervorbringt, nicht möglich wären ohne das Körpergefühl

des Italieners, daß es die erotische Kultur der
französischen Mode braucht, um auch das Häßliche zu


	Der Werkbund und die Dinge

