
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 43 (1956)

Heft: 5: Zentren des Gemeinschaftslebens

Artikel: Schrift als Kunst

Autor: Tschichold, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-33289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-33289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jan Tschichold Schrift als Kunst*

fy-*-..

k
/

Die Verwandtschaft zwischen chinesischer und
japanischer Malerei nach Pinselführung,Thematik und
Ausdruck, aus ursprünglicher Abhängigkeit der zweiten von
der ersten entstanden, pflegt den westlichen Betrachter
zu der Meinung zu verführen, daß japanische und
chinesische Schrift dasselbe und wohl auch die chinesische
und die japanische Sprache untereinander verwandt
seien. Von den Sprachen gilt dies jedoch ganz und gar
nicht. Beide sind so grundverschieden wie Deutsch und
Ungarisch. Es besteht nicht die geringste Verwandtschaft.

Als die Japaner um das 7. Jahrhundert ein schreibendes
Volk wurden, übernahmen sie zunächst die bereits voll
entwickelte Schrift Chinas. Diese ist keine Lautzeichenoder

Buchstabenschrift wie unsere lateinische, sondern
ist aus Ideogrammen oder Begriffszeichen hervorgegangen.

Der Begriff Sonne zum Beispiel wird durch ein
ursprünglich deutlich erkennbares Zeichen für Sonne,
nämlich einen Kreis mit einem Punkt darin, dargestellt,
der Begriff Wasser durch einige parallele Striche, die an
einen Flußlauf erinnern. In ingeniöser Weise haben es
die Chinesen fertiggebracht, auch die nichtdinglichen
Begriffe, schlechthin ihre ganze Vorstellungswelt, in
größtenteils zusammengesetzten Zeichen festzuhalten,
die sich aber ohne Ausnahme auf ursprüngliche
Bildzeichen zurückführen lassen. Alle Zeichen der
chinesischen Schrift, auch die Komposita, sind einem
quadratischen Feld eingeschrieben und bilden in der Regel
deutliche Vierecke.

Der Japaner des 7. Jahrhunderts stand vor der
chinesischen Schrift, deren Gebrauch ihm durch das
übermächtige Modell der kontinentalen chinesischen Kultur
nahegelegt wurde, ungefähr so wie wir, wenn wir uns
selber einmal als schriftlos vorstellen und etwa die
altägyptischen Hieroglyphen, die ja auch Ideogramme sind,
als Schrift annehmen wollten. Da unsere Sprache und
die altägyptische durchaus nicht verwandt sind, wäre
das unsagbar mühsam. Nicht weniger ungeeignet war

* Zu der Ausstellung «Japanische Kalligraphie - Westliche
Zeichen» (18. Februar bis 18. März 1956) in der Kunsthalle
Basel

und ist die chinesische Schrift für die japanische Sprache.

Der Japaner sah sich genötigt, die fremden Zeichen
sowohl einmal als Begriffs- wie ein andermal
notgedrungen sogar als Lautzeichen zu verwenden. Wir haben
bereits erwähnt, daß beide Sprachen nichts miteinander
gemein haben. Selbst Grammatik und Syntax sind
grundverschieden. Auch wenn der Japaner die Bildzeichen
eines chinesischen Satzes selber richtig liest, so
versteht er ihn vielleicht anders, weil der Chinese eine
andere Reihenfolge benützt; und gerade die Reihenfolge
der Zeichen ist der Schlüssel des richtigen Zusammenhangs.

Wir können uns danach leicht vorstellen, wie
mühsam dem Japaner anfänglich der Gebrauch der
chinesischen Zeichen war, sofern er nicht gerade auch
die fremde Sprache benützte, sondern nur deren Schrift
in den Dienst der eigenen stellte.

Die chinesische Sprache ist eine monosyllabe: jedes
Wort hat nur eine einzige Silbe. Die japanische Sprache
ist wie die europäischen polysyllab; die meisten Wörter
bestehen aus mehreren Silben. Schon im 8. und 9.
Jahrhundert wurde darum in Japan eine reinjapanische
Silbenschrift entwickelt, die noch heute gebraucht wird.
Sie hat, von ihrer Niederschrift mit dem Pinsel abgesehen,

sehr wenig mitderchinesischen Schriftgemeinsam.
Vor allem ist sie keineswegs piktographisch, das heißt
sie besteht nicht aus ursprünglichen Bildzeichen. Die
ältere, einfachere Form dieser rein japanischen Silbenschrift

heißt Katakana, die jüngere, häufigere Form Hira-
gana. Es ist besonders das Hiragana, in welchem sich
die japanische Kalligraphie äußert. Dennoch sind
japanische Schriftstücke auch heute noch häufig mit
chinesischen Begriffszeichen durchsetzt; in der Druckschrift

pflegt man die japanische Aussprache in kleinen
Hiragana-Zeichen rechts neben die chinesischen
Ideogramme zu stellen. Die Kenntnis der chinesischen
Zeichen ist in Japan ein Beweis der Edukation und ihre
Anwendung in gebildeter Literatur häufig.

Beide, chinesische und chinesisch-japanische Schrift,
werden mit dem Pinsel in einer ganz bestimmten
Handhaltung, die große Schulung erfordert, geschrieben.
Schreibenkönnen wird, zumal in China, und mit vollem
Recht, als Beweis großer Bildung betrachtet. Die schöne



161

I

Schrift steht dort, anders als bei uns, im Range noch

über der Malerei, und diese wird nur als Abart des

Schreibenkönnens verstanden. Die höchsten
Eigenschaften der chinesischen und der japanischen Malerei

werden darum erst recht von der Kalligraphie erwartet.
Sie heißen: rhythmischer Wohlklang (chinesisch ch'i-
-yün) und lebendige Bewegtheit (sheng-tung). Der
rhythmische Wohlklang wird geboren aus seelischer
Erhabenheit, Größe des Charakters und Tiefe des Herzens;

er meint die geistige Bewegtheit des Künstlers, seinen

Rhythmus, sein seelisches Verhalten. Sheng-tung,
oder lebendige Bewegtheit, ist das Leben, das sich
in der Bewegung äußert. Erst wenn der Maler von innerer

Erregung getrieben wird, kann er lebendiger Bewegtheit

mit Pinsel und Tusche Ausdruck verleihen. Beide

Qualitäten chinesischer und japanischer Kunst können

sich daher nirgendwo deutlicherzeigen als in der Schrift,
in der Gedanke, Gestalt und Rhythmus eine vollkommene
Einheit bilden und zur höchsten Kunst werden können.

Wir, die wir in der Regel diese fremden Zeichen nicht
lesen können, sehen sie von vornherein «abstrakt».
Kaum daß wir die Bedeutung selbst der allereinfachsten
chinesischen Zeichen erkennen, wie Berg, Wasser,
Mond. Für den Chinesen und den Japaner ist das Lesen

eines Gedichtes ein dreifacher Genuß, zusammengesetzt

aus Laut, Bild und Schreibrhythmus, daher ein

chinesisches oder ein chinesisch-japanisch geschriebenes

Gedicht zu den höchstentwickelten Kunstformen

der Welt gehört. Die Mehrzahl seiner Reize bleibt dem

westlichen Menschen, der diese Schrift nicht lesen

kann, leider verschlossen.

Dennoch dürfen und müssen wir, zumal in den in Basel

ausgestellten jüngsten Beispielen japanischer Schriftkunst,

die «Kraftdes Pinsels»- so sagen die Chinesen -
und dessen unerhörte Modulationsfähigkeit bewundern.

Sie sind ohne Ausnahme von untadeliger Technik. Da

selbst geringfügige Korrekturen undenkbar sind,
erfordern sie, bei aller Kürze ihrer Geburt, höchste
Konzentration.

Sehen wir die Gebilde der chinesischen und der

japanisch-chinesischen Kalligraphie einmal als reine

Formen ohne Inhalt an, womit wir ihnen nicht gerecht werden,

so meinen wir Verwandtschaften mit Strömungen
der neueren Malerei im Westen zu erkennen. Die beiden

letzten Säle der Basler Ausstellung zeigten eine Anzahl

solcher Werke, darunter neben solchen von Klee,

Kandinsky, Arp und Miro auch Werke ähnlich gerichteter

Japaner. Es wäre irrig, anzunehmen, daß die jüngsten
und sehr zeitgenössisch anmutenden Beispiele
japanischer Kalligraphie allein aus der Berührung Japans
mit westlicher Kunst geboren wären. Sie sind auf alle

Fälle der chinesisch-japanischen Tradition verhaftet und

ihr durchaus gemäß. Doch scheint es, daß die japanische

Kalligraphie da und dort der gegenstandslosen
Malerei des Westens einen neuen Impuls verdankt, wie

auch Beziehungen etwa Klees zur chinesischen Schrift
denkbar und, wenn man will, auch erkennbar sind. Die

höchst dankenswerteAusstellung vermittelte zum ersten

Male einen Begriff von der japanischen Kalligraphie der

Gegenwart und erregte das Interesse vieler
Kunstfreunde.

1

Shinzan Kamijö, Chirei-Jinketsu (Irdischer Geist eines großen
Mannes). Tusche
Chirei-Jinketsu (Esprit terrestre d'un grand homme). Encre de

Chine
Chirei-Jinketsu (Terrestrial spirit of a great man). China-ink

Suihö Kuwabara, Sono-tanoshimi-ga-hi-ni-arata (Jeden Morgen
ist die Freude neu). Tusche
Sono-tanoshimi-ga-hi-ni-arata (Chaque jour renouvelle la joie)
Encre de Chine
Sono-tanoshimi-ga-hi-ni-arata (New every morning is the joy).
China-ink

Photos: Christian Baur, Atelier Moeschlin SWB, Basel


	Schrift als Kunst

