
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 42 (1955)

Heft: 11: Sonderheft Grafik

Rubrik: Tribüne

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦222' Werk-Chronik

Sachen bekannt gemacht zu werden, die
alle darauf hindeuten, daß hier etwas
Gutes und Vitales, ja etwas Einmaliges
in vollem Entstehen begriffen ist. Dafür
bürgt die vorderhand zwar noch kleine
Gruppe von ständigen Lehrern, zu denen
Gastdozenten und Assistenten
hinzukommen. Um nur einige zu nennen: Otl
Aicher, Vordemberge-Gildewart, Helene
Nonne-Schmidt, Tomas Maldonado,
H. Gugelot, Bense, Curjel u. a. m. und
selbstverständlich Max Bill. So
verdient die Schule aufrichtiges Vertrauen
und uneingeschränkte Unterstützung.
Zur vollen und sinngemäßen Entfaltung
bedarf sie, wie alle guten Dinge, der
Zeit; an Schülern wird es ihr nicht mangeln.

Zum Bau selbst nur einige kurze Worte;
wir hoffen ihn recht bald in unserer
Zeitschrift ausführlich veröffentlichen zu
können. Die Gesamtsituation zeigt eine
außerordentlich geschickte Einfügung
der verschiedenen Bauten in das
ungewöhnlich schöne Gelände. Die wesentlichen

Bauten sind: Großer Werkstättentrakt,

Verwaltungsbau, Mensa mit
herrlicher Aussichtsterrasse, Künstlerateliers,

sechsgeschossiger Studenten-
wohnbau, Pförtnerhaus und etwas westlich

auf freiem Gelände drei Doppelhäuser

für Meister. Die äußere Architektur

ist bei aller Strenge erfreulich
differenziert, und sie macht aus den zur
Verfügung stehenden erstaunlich geringen

Geldmitteln kein Hehl. Diese Wahrheit

verleiht der Bauanlage das besondere

echte Gepräge, das einer willkommenen

Lektion gleichkommt für ein
Deutschland und eine Welt, die heute so
gedankenlos Unsummen von Geld
verspielen und verschleudern. Nur in England

findet sich meines Eraehtens eine
analoge Atmosphäre wieder, wo es nach
der Kriegszerstörung darum ging, mit
mutigem Realismus aus den zur Verfügung

stehenden Geldmitteln ein Maximum

an Wesentlichem und Wichtigem
zu schaffen. Diese bisweilen spartanische

Einfachheit der Ulmer Hochschule
entbehrt auch im Inneren der verschiedenen

Bauten der architektonischen
Vielfalt keineswegs. Im Gegenteil, man
ist überrascht über die verschiedenartigsten

Raumeindrücke, die Vielfalt der
vorzüglichen räumlichen Voraussetzungen
für eine vertieftes und inspiriertes
Studieren und Arbeiten. Manches fehlt
allerdings da und dort noch, wobei die inneren

Fertigstellungs- und Ausstattungsarbeiten

ja von den Schülern selbst
ausgeführt werden. Wie sehr täte solches
praktisches Handanlegen den Studenten
unserer Architekturhochschulen gut! In

diesen hellerleuchteten, luftigen
Werkstätten blitzen, zum großen Teil von der
Industrie geschenkt, modernste Maschinen

und Apparate, die den Studenten
reale gestalterische Arbeit zu vollbringen
helfen. So sind alle wesentlichen baulichen,

technischen und ausstattungsmäßigen

Voraussetzungen geschaffen,
auf daß die Hochschule für Gestaltung
von Ulm leben und wirken und sich
entfalten kann.
An der Eröffnungsfeier nahmen, wie zu

erwarten war, eine recht große Zahl von
Schweizern teil. Die offizielle Schweiz
war vertreten durch Dr. E. Vodoz vom
Eidg. Departement des Innern in Bern
und von Generalkonsul Greuter aus
Stuttgart. Für die Leistung unseres
Landsmannes Max Bill und auf die
Perspektiven, die er uns mit seiner
Hochschule für Gestaltung in Ulm eröffnet,
dürfen ganz besonders wir Schweizer
dankbar sein. Alfred Roth

Tribüne

«Das Problem, Zeitgenosse zu sein»

Die WERK-Redaktion publizierte in der
Augustnummer 1955 den an der diesjährigen

Hauptversammlung des Schweizerischen

Kunstvereins gehaltenen Vortrag
Dr. Adolf M.Vogts nicht allein, um
einem weiteren Leserkreise seine
Gedankengänge über die Stellung des heutigen
Kunstfreundes zwischen Historismus
und Modernismus zu vermitteln, sondern
in der Hoffnung, daß die damit auf einer
höheren Ebene als der des blinden Par-
teigängertums begonnene Diskussion
auch weitergeführt werde. Unser Münchner

Mitarbeiter Dr. Franz Roh ist der
erste, der den Ball aufnahm. Anschließend

an seine Antwort geben wir
Dr. Vogts Gegenerklärung wieder. Red.

Die Stellungnahme Franz Rohs:

A. M. Vogt hat mit seinem Aufsatz «Das
Problem, Zeitgenosse zu sein» entscheidende

Fragen angeschnitten, die für den
Künstler, das aufnehmende Publikum,
den Kritiker, aber auch für den Historiker
so bedeutungsvoll sind, daß man sie in
mehreren Untersuchungen weiterentwik-
keln sollte. Ausgezeichnet, daß Vogt vor
einem Glauben an den stetigen Verfall
unserer Künste warnt, aber auch umgekehrt

vor der Annahme eines dauernden
Fortschritts. Vogt verwirft mit Recht jede
Vorstellung einer stetig auf- oder
absteigenden Entwicklungslinie. Beide
entstammen ja der Tendenz plumper Sim-
plificateurs.
Wir müssen uns aber auch noch anderer

vorgefaßter Konstruktionen entschlagen.

Warnen möchte ich da vor der
leider immer wieder, wenn auch immanent

gehandhabten Hegeischen Dialektik,

nach welcher die Entwicklung ein für
allemal in jenem bekannten Dreitakt
schwinge: These, Antithese, Synthese.
Eine andere vereinfachende Vor-Kon-
struktion, die bei manchen Forschern
eine wenn auch verdeckte Rolle spielt,
liegt in der «ewigen Wiederkehr des
Gleichen» (Nietzsche). Man
verabschiede auch ein weiteres Apriori, nach
welchem angeblich immer die Anfänge
einer neuen Richtung stärkste Ergebnisse

zeitigen. Aus diesem Vorurteil heraus

sieht mancher Beobachter die
heutigen «Gegenstandslosen» gelangweilt
an, im Gegensatz zu denen von vor dreißig

Jahren. Man unterschätzt dann leicht
die ungeheure Variationsfähigkeit dieser
Gattung (es ist kein kurzer «Ismus»,
sondern eine Gattung), um nun gleich
wieder nach etwas «Neuem» zu drängen.
Eine nur historische Durchbruchswertung

aber («damals war das noch eine
Leistung») hätte mit der eigentlichen
Qualitätsfrage innerhalb einer Richtung
sehr wenig zu tun. Natürlich wäre auch
ein umgekehrtes Apriori zu entlassen:
daß, wenn die Künste eine neue Wendung

nehmen, die ersten Schritte
«selbstverständlich» noch unzulänglich
seien.
Man könnte eine ganze Liste generalisierender

Vorurteile aufstellen, vor denen
aufs dringlichste zu warnen ist, weil solche

Apriori uns verhindern, mit höchster

Unbefangenheit die letztlich irrational
verlaufenden Linien der Entwicklung
einzuzeichnen.

Bei Vogt wirkt zu summarisch, daß er

den Verneinern der neuen Kunst
rückwärts gewandten Historismus zuordnet
und den Bejahern blinde Fortschrittsgläubigkeit.

Unter den Bejahern des
Heute gibt es nur wenige, welche dem
simplen Glauben huldigen, daß die letzten

Gebilde immer reiner und größer als
die vorletzten seien. Ohne im geringsten
solchem Wahne anzugehören, sehe ich
in der Architekturentwicklung unseres
Jahrhunderts einen direkten Fortschritt,
nicht nur ein Anderswerden und halte
die Abstraktionstendenzen der Malerei
und Plastik mindestens für einen positiven

Weg. Wir müssen nämlich außer
dem von Vogt zitierten Gedanken des
sogenannten Rück- oder Fortschritts die
Frage der inneren Aktualität einschalten.

Sie geistert zwar durch seinen
bewegenden Text, wird aber als
entscheidende Sondergröße nicht genügend
herauskristallisiert. Die meisten
Zustimmungen zur neuesten Kunst lassen sich
doch von dieser dritten Größe herleiten.
Sie stammen oft genug aus echter
Aktualitäts- und Wertanalyse. Selbst ein
klassizistischer Vertreter «ewiger» Werte
wie Heinrich Wölfflin pflegte ja hervorzukehren:

nicht alles ist zu allen Zeiten
möglich. (Welche Behauptung sich nicht
etwa auf die Qualitätshöhen beziehen
sollte.) Der berühmte Satz vieler
Konservativer, wir hätten uns allein um die
Qualitätshöhe, nicht aber um die
Aktualitätsintensität der Kunstwerke zu
kümmern, beruht leider auf einem
«beruhigenden» Vorurteil. Beide Fragen hängen
nämlich aufs engste zusammen und sind
gerade jedem «Heute» gegenüber dauernd

aufzuwerfen. Vogt interpretiert den
Streit um die gegenstandslose Kunst so,
als ob er geschlichtet werden könne,
sobald die einen von ihrem allgemeinen
Verfallsglauben, die anderen von ihrer
generellen Fortschrittsidee ablassen
(was hüben und drüben doch schon
geschehen ist). Nein, man kommt bei
diesem Kampf niemals um eine echte
Analyse der inneren Aktualität und dann
der Qualität des Streitobjektes herum.
Keinesfalls hätte Vogt einen Melichar als
voll zu nehmenden Verneiner der
Gegenstandslosen zitieren dürfen. Es handelt
sich in beiden Lagern hier nicht, wie
Vogt meint, um «zwei Waagschalen
symmetrischer Verblendung». Das darf
nur sagen, wer die bare Reaktion
beschützen will, was dem Verfasser
doch fernliegt. Hier rächt sich wieder,
daß Vogt den inneren Aktualitätsfaktor
nicht genügend berücksichtigt. Höchst
irreführend ist, wenn Vogt bei jenem
Sonderfall behauptet, «es läuft das Spiel
der Gehässigkeiten doch auf einen
Austausch derselben Verfemungsformeln
hinaus». Vogt zeige einmal auf, wo bei
den Verteidigern der sogenannten
Moderne so ordinäre Verleumdungen
den Konservativen gegenüber vorkommen,

wie sie der kenntnisarme
Pamphletist Melichar den «Neuen» zuschleuderte.

(Heute sei «das gesamte Kunstleben

als internationaler Konzern
unbeschränkter Schiebung» anzusehen,
«Intrigieren, Unterminieren in den
Redaktionsstuben», «der ganze modernistische
Betrieb ist eine mit dem Öl der Protektion

und Bestechung geschmierte
Maschinerie geworden».)
Übrigens widerspricht sich Vogt selber
in bezug auf seine versuchte Gleichstellung

der Waagschalen hüben und drüben.

S. 259 nennt er die vorwärts
Gewandten («Modernisten») und die
rückwärts Gerichteten («Historisten»)
Zwillinge, weil «ihre Konzeption im
Grunde ein und dieselbe ist». Eine Seite



•223' Werk-Chronik

vorher aber sagt er richtig: «der Modernist

steht doch wenigstens in

Kongruenz mit dem Jetzt und Hier. Der
Historist dagegen verpaßt diesen Realort

seiner Lebensbedingnis.» Diese
zweite, nunmehr ausgezeichnete Stelle
hebt aber jene Behauptung auf, nach der
die streitenden Parteien auf ein und
derselben Ebene lägen.
Noch radikaler abzuweisen ist das Zitat
jener Bemerkungen im «Monat» (Heft 75,

Januar 1955), nach welchen «die Symbole

der politischen Massenbewegungen
Rutenbündel, Hakenkreuz, Hammer und
Sichel, demselben Bedürfnis dienten, die
bösen Geister der Realität durch magische

Zeichen abzuwenden, wie die Kunst
der gleichen Zeit mit ihrer chiffrierten
Handschrift, ihren Kreisen, Stäbchen,
Dreiecken, Kurven versuchte». Es läßt
sich kaum eine soziologisch, psychologisch

und künstlerisch gesuchtere,
schiefere, ja dümmere Analogie
ausdenken.

Auf Vogts zweiten, allzu poetischen Teil
wollen wir lieber nicht eingehen. Dort
heißt es, «der Tageskreis mit Morgen,
Mittag, Abend, Nacht ist ein einfaches,
allgemein sinnenhaftes Gleichnis für
Vergänglichkeit, darum den Künstlern
seit jeher nah». Dann aber werden solche
Analogien nur für Morgen und Mittag
durchgeführt, und zwar in äußerst
willkürlicher Weise.
Über dem Hauptteil des Aufsatzes aber
soll die Weisheit Jacob Burckhardts
leuchten. Gerade Burckhardt aber hebt
Vogts These noch einmal auf, nach der
die Kämpfe um die jeweilige
Gegenwartskunst nur einen durchgehenden
Auf- oder Abstiegsglauben spiegeln.
Der köstliche Burckhardt lehnte ja gerade
solches «kecke Antizipieren eines
Weltplanes» ab, verfehlte aber trotzdem aufs
kläglichste die enorme malerische Blüte
seiner eigenen Zeit, schwärmte für Bou-
guereau und wollte nicht das geringste
von Courbet, Manet, Monet, Renoir wissen.

Was lag da vor? Bei dem
hervorragenden Historiker setzte jenes
Aktualitätsgefühl aus, womit dann auch sein
umschaltendes Qualitätsempffnden
stockte. Gerade an Jacob Burckhardt
sieht man also: Das Problem, das Vogt
so bewegend anschneidet, liegt viel
komplizierter, als er mit seiner vereinfachenden

Reduktion auf generelle Fort- und
Rückschrittsphilosopheme wahrhaben
möchte. Franz Roh

Die Antwort des Autors:

Es ist Belehrung aus München eingetroffen,

und ich habe mich ihr zu
unterziehen - wenigstens soweit sie nicht die
Dinge, wie ich sie gesagt habe,
verfälscht oder gar verkehrt. Eine
Verfälschung ist es, wenn es jetzt so tönt, als
hätte ich Melichar «voll» genommen.
Melichar und sein Buch haben mich gar
nicht beschäftigt, sondern nur der
groteske Eifer hat mich beschäftigt, den das
deutsche Kunstgespräch über diesen
«Fall» entwickelt hat. Ich wollte die
«symmetrische Verblendung» des Pro
und Kontra zeigen und darauf hinweisen,
daß eine Politisierung von so wunderbar
subtilen, geistig anspruchsvollen Fragen,
wie Kunst (und speziell Abstraktion in

der Kunst) sie darstellen, läppisch und
durchaus aussichtslos bleibt. Eine
Verkehrung ist es, wenn Dr. Roh mich
darüber belehrt, jene von mir zitierte Stelle
aus dem «Monat» (Heft 75,1955) sei
«radikal abzuweisen». Ich sagte und
schrieb doch, diese Stelle bestehe nur
aus «maßlosen und groben Vorwürfen»

- genügt das nicht? Habe ich zu wenig
laut gebrüllt? Roh bringt mich da vor
dem ungenauen Leser in ein peinlich
schiefes Licht - hoffentlich haben er und
ich nicht mit solchen Lesern allein zu
rechnen.
Ich wollte ja eben mich vor derartig
politisierten Händeln fernhalten, aber nicht
aus Zimperlichkeit oder Hochmut, sondern

weil ich völlig überzeugt bin davon,
daß das einzelne Kunstwerk das Höhere,
Richtungsstreiterei («Abstraktion oder
nicht?») das Niedrigere ist und daß man
nie das Höhere aus dem Niedrigeren
erklären kann. Denn das Kunstwerk wird
als Werk sofort verfehlt, sobald die
geistige Freiheit zur Erwägung verloren ist.
Es ist dann nur noch Streitobjekt, nicht
mehr Werk, und alsbald hört jeglicher
Spaß auf. Man holt mich aber jetzt -
gewissermaßen als Strafe für meine
Distanzforderung - vor die niedere
Gerichtsbarkeit, und ich soll «aufzeigen »,

«wo bei den Verteidigern der sogenannten
Moderne so ordinäre Verleumdungen

den Konservativen gegenüber
vorkommen» wie bei der Gegenpartei. Nun
soll also ermessen sein, welcher von
den beiden bösen Buben den andern
gröblicher beschimpft habe! Gerade mit
dieser Aufforderung spielt mir Roh
einen Trumpf in die Hand: er beweist
mir, wie sehr ich recht hatte, wenn ich
von «Partei» und von «Spiel der
Gehässigkeiten» sprach. - Kunst ist aber
nämlich gar nicht so robust, wie man
meint. Man muß Sorge tragen, auf der
richtigen Ebene mit ihr umzugehen. Sehr
bald, wenn über Richtungen gefeilscht
wird, ist die gemalte Tafel nur noch ein
Brett und die Skulptur nur noch
Materialwert.

Roh gibt immerhin zu, es seien
«entscheidende Fragen angeschnitten». Ihn
beschäftigen sie offensichtlich so sehr
wie mich - warum stellt er nicht einfach
seine eigene reine Meinung dar in

einem selbständigen Aufsatz? Damit
wäre dem Gespräch ungleich besser
vorangeholfen. Beispielsweise der Begriff
von der «inneren Aktualität», der doch
vieles verspricht, verdiente eine Klarstellung,

die aber in diesem Votum nicht
gelingt. - Gegen den Schluß hin wird
auch noch mit Jacob Burckhardt
umgesprungen. Weil ich meine Thesen zum

Teil von Burckhardt bezogen habe, soll
ich mit ihnen in Widerspruch gelangen?
Hier darf ich doch wohl über mangelnde
Lesesorgfalt meines Kritikers einigermaßen

verärgert sein.
Doch es geht nur um das Thema: der
Mensch in der Zeit; der Mensch im
schwierig gewordenen Genuß eines riesig

ausgeweiteten historischen Bewußtseins;

der Mensch vor einer
Gegenwartskunst, die gerade aus dieser
Ausweitung Folgerungen zieht und dadurch
hohe Ansprüche stellen (und auch selber

erreichen) muß. Ich habe zu allem
dem nur Vorschläge, nur Ansätze, nur
Vermutungen vorzubringen. Sollte das
lediglich Suchende nicht zum Vorschein
gekommen sein, dann wäre das ein Fehler

meiner Mitteilungsart. Wer wird denn
mit «Resultaten» kommen wollen, wo
alles so lebendig, so unmittelbar uns
bedrängt? Keiner von uns kann diese
Traktanden abschreiben. A. M. V.

Nachrufe

Willi Baumeister t
Wieder hat die moderne Kunst einen
ihrer markantesten Vertreter verloren:
der Stuttgarter Maler, Grafiker, Typograf

und Bühnenbildner Willi Baumeister,
ein weltweiter Schwabe, ist 66jährig am
31. August vor seiner Staffelei einem
Herzschlag erlegen. Etappen seines
Weges, der ihn aufwärts führte:
Stuttgarter Akademie in der Malklasse
Hoelzels, Arbeitsgemeinschaft mit Oskar
Schlemmer, befruchtet von dem älteren
und reiferen Otto Meyer, den er 1912 für
ein Jahr nach Amden begleitete -
Erweiterung des Gesichtskreises Anfang der
zwanziger Jahre durch nahe Beziehung
zum Pariser Kreis des «Esprit Nouveau»,
zu Leger und Le Corbusier - ab 1928

Lehrtätigkeit an der Städelschen Kunstschule

Frankfurt, Entlassung 1933 als
«Entarteter» - Rückkehr nach Stuttgart,
kompromißloses Weiterschaffen in der
Stille - nach dem Weltkrieg Berufung an

Willi Baumeister in seiner Privatwohnung in Stuttgart, September 1954
Foto: Schubert, Stuttgart

w
4L^

d+
m

,z m
-4aj*B

^̂
r~ v

—


	Tribüne

