
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 42 (1955)

Heft: 8: Sozialer Wohnungsbau in Italien

Artikel: Das Problem, Zeitgenosse zu sein

Autor: Vogt, Adolf Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem, Zeitgenosse zu sein

Von Adolf Max Vogt

An der Hauptversammlung des Schweizerischen
Kunstvereins vom it). März i()55 sprach Dr. Adolf Max Vogt,
Redaktor an der Neuen Zürcher Zeitung, über «Das

Problem, Zeitgenosse zu sein» fs. WERK-Chronik, Mai ig55j.
Seine vielschichtigen prinzipiellen Äußerungen fordern zur
ernsthaften Auseinandersetzung auf Wir freuen uns darum,

sie nachfolgend im Wortlaut und vollständig it'ietler-

geben zu dürfen. Red.

Unter Goethes Maximen aus Ottiliens Tagebuch in den

«Wahlverwandtschaften» findet sich diese: «Man weicht
der Welt nicht sicherer aus als durch die Kunst, und

man verknüpft sich nicht sicherer mit ihr als durch die

Kunst*.» Da Goethe unter «Welt» gewiß auch die
Gesellschaft und Umwelt, also die Zeitgenossenschaft mit
einbegreift, darf man es wagen, «Welt» für einmal
durch «Zeit» zu ersetzen. In der Tat kann man auch der
Zeit nicht sicherer ausweichen als durch Kunst,
verknüpft sich aber auch mit nichts so sehr der Zeit als

eben durch die Kunst. Ausweichen und Verknüpfen,
dramatischer formuliert: aus der Zeit ausbrechen und
in die Zeit einbrechen — beides scheint, als eine seltsame

und paradoxe Doppelwürde, Kunst zu kennzeichnen. Sie

wird gepriesen als ein läuternder Weg aus der oft
beklagten Niederung der Zeitgebundenheiten und Zeit-
gemäßheiten. Sie wird aber auch — und nicht minder oft

— gepriesen als zuverlässigster Zeuge dessen, was eine

Zeit, eine Epoche in ihrer Art, in ihrer Gestimmtheit
und Bestimmtheit ausgemacht hat. Bis ins Jahrzehnt,
in Einzelfällen bis ins Jahrfünft vermag man einen

marmornen Zeugen der griechischen Klassik zu datieren -
wobei die Forscher- und Betrachterfreuden immer

doppelter Art sind, einerseits die solcherart exakte

Einweisung in die Zeitbedingnis betreffend, anderseits das

mehr als Zeitbedingte, das Überragende und über die

Zeit hinaus Anspruchskräftige und Geltende des

gleichen und selben Werkes betreffend. Wir bewundern am
Kunstwerk — das ist der paradoxe Tatbestand — zugleich
seine Zeitabhängigkeit und seine Zeitüberhobenheit.

Wenn also Kunst in einem sowohl verknüpfenden als

auch übersteigenden, sowohl zugewendeten wie auch

* Goethe, Artemis-Ausgabe, XIIL Bd., S. 458

abgewendeten Verhältnis zur Zeit steht - wie sehr muß
dann der kunstbedürftige Mensch, der Betrachter, der

Sammler, der Kritiker, der Historiker im dreieckig
ausgespannten Feld zwischen Kunst, Gegenwart und
Vergangenheit einer verwirrlich großen Zahl von Möglichkeiten

und Verhaltensweisen gegenüberstehen. Zeitgenosse

tler Kunst zu sein oder — mit der Verdeutlichung
Hugo von llofinannsthals gesagt — «um der Zeit willen

Genosse» von Kunst zu sein ist also nicht etwas

Eindeutiges, sondern ein Problem.

/. Der Kunstfreund zwischen Historismus und Modernismus

Was die Zeit sei, diese schwierigste der Fragen zu
beantworten oder doch nur richtig zu stellen — das muß
den Philosophen als Versuch und Versuchung
überlassen bleiben. Hingegen dürfen wir uns fragen, auf
welche Art die Geschlechter und Generationen sich
jeweils innerhalb der Zeit eingerichtet haben. Jeder
Mensch hat seinen Zeithorizont ins Auge gefaßt als

Horizont oder llöhengrad, an dem er sich orientiert,
unter dem er, bewußter oder w eniger gewiß, seine eigene,
ibm zugemessene Spanne Leben durchlebt. Diese

zugemessene Spanne wird als Weg empfunden, und als

Weg hat sie eine Biehtung. Ich kann mich auf dem
Anmarsch zu höheren Horizonten der Zukunft linden; —

oder auf dem JNiedergang und Abstieg von höheren,
rückwärts gelegenen 1 lorizonten her; —oder im Auf und

Ab einer Wellenbewegung; — oder in der Mulde eines

Wellentals; — oder auf der Woge und Hochflut eines

«tragenden» Augenblicks; — oder auf dem Kreisweg
der ewigen Wiederkunft des Selben und Gleichen; -
oder auf der gestillten Fläche eines bestenfalls nur
untergründig spürbaren wallenden Wandels. So oder so

leben wir «hoch» oder «tief», wissen wir uns «oben»
oder «unten», jedenfalls umgeben und bedingt von
etwas Größerem, dem wir einverleibt sind, der Zeit —

die uns hebt, senkt, trägt, absetzt, nicht unähnlich der

Flutung des Wassers, das beispielsweise eine Alge (die
doch wurzelt in einem bestimmten Ortpunkte, wie wir
wurzeln in einem bestimmten Epochenpunkt) so oder

so bewegt. Nicht umsonst spricht man von Flut und

Ebbe, Woge und Welle der Zeit, wie man überhaupt
Zeit mit Vorliebe dem Wasser vergleicht.

257



Die angedeutete Beibe von Möglichkeiten, die sich

verlängern und verfeinern ließe, zwingt jedesmal zu einer
anderen Perspektive auf Vergangenes und Gegenwärtiges

— also auch auf vergangene und gegenwärtige
Kunst. Mag der Zeithorizont mir anerzogen oder von
mir frei gewählt sein — etwa unter den Titeln des

Optimismus oder des Pessimismus, der Erlösungs-
hoffnung oder des grundsätzlichen Skeptizismus —,

gleichviel, ich habe ihn und richte mich danach, richte
auch meine Urteile danach. Überspitzt ließe sich

sagen, daß mein Zeithorizont das stets mitwirkende, nie

ganz zu unterdrückende Vorurteil oder Voraus-Urteil
auch in Kunstbewertungen bestimmt.

Unter den heute verbreiteten Situierungen spielt der
Anmarsch auf höhere, künftige Horizonte zu, also das

Fortschrittsdenken, der Fortschrittsglaube, eine nicht
geringe Bolle. Allerdings ist dies schon eine geraume
Weile so, und Jacob Burckhardt konnte selbst noch der

Geschichtsphilosophie Hegels den Vorwurf des

Fortschrittsdenkens nicht ersparen. Mit spürbarem Mißfallen

schreibt Burckhardt in den «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen*»: «Auch die behutsam eingeleitete
Lehre von der Perfektibilität, das beißt dem bekannten

sogenannten Fortschritt, findet sich bei ihm (Hegel).» —

«Wir sind aber nicht eingeweiht in die Zwecke der

ewigen Weisheit», fährt er fort, «und kennen sie nicht.
Dieses kecke Antizipieren eines Weltplanes führt zu

Irrtümern, weil es von irrigen Prämissen ausgebt.»

Schränken wir unser Blickfeld jetzt ein auf die Kunst
und ihre Geschichte, fragen wir danach, ob und wo sich

allenfalls auch in diesem Bereich das «kecke Antizipieren

eines Weltplanes» fühlbar mache. Der Fortschrittsglaube,

den Jacob Burckhardt so entschieden ablehnt,
kann sich in der Kunst äußern als Glaube an die

zwingende Überlegenheit des Neuesten. Das Zurückliegende
oder stilistisch Zurückgebliebene wird geringgeschätzt,
weil die Überzeugung von der Perfektibilität den

Betrachter zwangsmäßig an die vorderste Schwelle

der Neugier drängt, wo er das zunehmend Bessere

ungeduldig erwartet. Ist er beispielsweise von der Möglichkeit

der Abstraktion als spezifisch moderner
Wesenäußerung eingenommen, wird er die Wertstufe eines

Werks vorwiegend oder lediglich nach der gewagten
Abstraktionsstufe beurteilen. Auf die Frage, ob nicht
nach den Leistungen der großen ersten Abstrakten —

wir denken etwa an Kandinsky, Klee, den Kubismus,
Mondrian — so etwas wie ein Wellental der Wiederholung,

vielleicht auch der mechanischen und damit
auch schon modischen Nachahmung sich breitmachen

könnte, muß er mit einem entschiedenen «Nein»

antworten, denn es kann für ilin nicht sein, daß das gegen-
wartspulsende und gegenwartsbündige Prinzip je
erlahmen, je Baum zum Versagen bieten, je an Qualität
verlieren könnte — im Gegenteil, es führt hinan, und

wer zuvorderst schreitet, ist der Beste, und dies bis zu

* Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen,
3. Auflage, Stuttgart 1918, S. 3

jenem Moment, wo ein weiterer Vorderer ihn
überschreitet und überholt.

Es gibt nun jedoch - und das beachtet man in Kunstfragen

sehr viel weniger — eine genaue Entsprechung
zum eben beschriebenen Fortschrittsgläubigen, dem

Prinzip der geradlinigen Entwicklung genau so streng
unterstellt, obzwar mit vertauschter Orientierung in der

Zeitenperspektive, also mit umgekehrtem Horizont. Dies

ist der Bückschrittsgläubige. Er ist überzeugt davon,
daß in einem bestimmten Epochenpunkt — mit
Vorliebe wird die Französische Revolution dafür gewählt,
es kann aber auch das Ende des Alittelalters oder das

Ende der klassischen Antike sein — der Abstieg einsetze.

So absonderlich es tönt: er «glaubt» an den Abstieg,
und deshalb ist er aufgebracht, wenn man ihm zumutet,
ein Werk nach diesen Abgleitepunkten, also etwa nach

1 8oo, ernst zu nehmen oder gar ohne den Seitenblick
auf sogenannte Symptomatik und Diagnose frei und

hingegeben zu würdigen. Ein Beispiel für diese streng
eingehaltene Linie des Abstieges ist die Darlegung über
das 19. und 20. Jahrhundert, die der Kunsthistoriker
Hans Sedlmayr in «Verlust der Mitte*» gibt. Diese

Arbeit, die an vielen Stellen durch geistreiche und
verblüffende Perspektiven fasziniert, ist dem abwärts-
vveisenden Vektor des Bückschrittsdenkens eingeschrieben,

müßte somit von Jacob Burckhardt — trotz dem

Ertrag an Einzelerkenntnis — mit Entschiedenheit
abgelehnt werden, ist sie doch geradezu ein Beleg für das

«kecke Antizipieren eines Weltplanes». In solchen
Extremfallen der starren Konsequenz in der Absteigeoder

Aufstiegsrichtung wird der Historiker zum bloßen

Ilistoristen, und der Betrachter oder Kritiker moderner
Kunst wird zum bloßen und krampfhaften Modernisten.

Während es immerhin an der Tagesordnung ist, den

bar Neugierigen und Neiigläubigen in Schranken zu
weisen und nicht selten auch zu diskriminieren, pflegt
man ungerechterweise den Unterschied zwischen dem

Historiker und dem Ilistoristen kaum zu beachten. Wer
aber die kunstgeschichtliche Literatur kritisch sichtet,
wird nicht weniger historistische Fchlkonzeption
bemerken, als er bei den Modernisten Voreingenommenheit,

Abstandlosigkeit findet. Der Modernist trifft und
erfüllt zwar bloß sein minderes Selbst, das der Zeitge-
bundenheit, des Momentes, der ja oft genug nur Mode
und nicht Kunst hervorbringt —aber er stellt doch wenigstens

in der Kongruenz mit seinem Jetzt und Hier. Der
Historist dagegen verpaßt diesen Bcalort seiner Lebens-

bedingnis, und den Sehnsucbtsort seiner Forscherzone
verfälscht er, weil er mitten durch diese Zone hindurch
die starre Schräge seines auf- oder absteigenden Prinzips

durchzieht. Die persönliche Lage des Ilistoristen
ist zumeist bestimmt von Sarkasmus oder von Märtyrergefühlen,

die beide es erleichtern, der abschüssigen Lage
der Gegenwart zu begegnen. Bisweilen pathetisiert er
auch die Forderung, bescheiden zu sein und das Un-

* Hans Sedlmayr: Verlust der Mitte, Salzburg 1948

258



abänderliche still zu tragen; in einzelnen fallen neigt

er zur Selbstentschuldigung, indem die volle Kraft
einzusetzen in einer hoffnungslosen Epoche ohnehin für ihn
nicht mehr lohnt.

Ist die Verwandtschaft des Ilistoristen mit dem Modernisten

einmal erkannt — die sich stimmungsmäßig nur
in ihrem «Vorzeichen», richtungsmäßig einzig im

Winkelgrad ihrer geradlinigen Strebung unterscheiden*

—, so wird man sich auch nicht wundern, daß es

gerade diese ungleichen Zwillinge sind, die seit langem
schon den erbittertsten Kampf untereinander ausfechten.

Weil ihre Konzeption im Grunde ein und dieselbe ist —

abschüssig von der Vergangenheit ber oder schräg
aufwärts zur Zukunft hin -, ist die Feindschaft nicht lösbar,
sondern dauerkräftig und zäh infolge symmetrischer
Ähnlichkeit. Auch die große Zahl von Konvertiten
hinüber und herüber (eine auffällige Erscheinung der

Nachkriegsjahre) erweist, daß in Wahrheit etwas
Ahnliches, aber mit entgegengesetzten Vorzeichen, gemeint
bleibt.

Daß der Kampf andauert, zeigt sich am jüngsten
Heispiel der erbitterten deutschen Diskussion um das

buch von Alois Melichar « Überwindung des Modernismus;

konkrete Antwort an einen abstrakten Kritiker»
(Verlag Weinberger, Frankfurt). In der Zeitschrift
«Der Monat» (Heft ;5, Januar ig55) fühlt sich der

Berichterstatter vom «Jargon» der Abstrakten «allzu
lebhaft an eine andere, leider nicht so abstrakte Zeit
der Vernichtungs- und Ausrottungsfeldzüge gegen
unerwünschte Oppositionen» erinnert (S. 355), und er
deutet den Gedanken an, «daß die Symbole der
politischen Massenbewegungen, Butenbündel, Hakenkreuz,
Hammer und Sichel, demselben Bedürfnis dienten, die
bösen Geister der Bealität durch magische Zeichen

abzuwenden, wie es die Kunst der gleichen Zeit mit ihrer
chiffrierten Handschrift, ihren Kreisen, Stäbchen,
Dreiecken, Kurven versuchte» (S. 356). Diese maßlosen und

groben Vorwürfe finden ihre Entsprechung ziemlich
exakt im Votum der Gegenpartei. In «Baukunst und

Werkform» (Heft I/1g53) kommt der Beferent /.um

Schluß, daß er Melichar «dennoch für einen Nazi oder
Bolschewiken» halte, denn es gebe «so etwas wie Naturnazis»

(S. 7). Womit die innere Ähnlichkeit der Widersacher

belegt ist — läuft das Spiel der Gehässigkeiten
doch auf einen regelrechten Austausch derselben Ver-
femungsformeln hinaus. — An ein Ende solcher Kampfe
ist so lange nicht zu denken, als beiderseits der Starre-

* Arnold J. Toynbee kommt in einem Vergleich zwischen
«Futurismus» und «Archaismus» zu folgender Feststellung:

«Diese beiden alternativen Versuche der Flucht, aus
der Gegenwart, aber nicht auch aus der Dimension der Zeit
ähneln einander darin, daß sie Gewalttouren sind, die sich
in der Probe als hoffnungsloses Unterfangen erweisen. Sic

unterscheiden sich voneinander bloß in der Richtung - die

Zeit stromauf oder stromab —, in der sie ihre beiden gleich
verzweifelten Ausfälle aus einer Lage des Ungenügcns an
der Gegenwart machen.» (Der Gang der Weltgeschichte,
Zürich, o. J., S. 512; Sperrungen vom Verf.)

grad i\cv Zeitvektoren das Denken und Urteilen
bestimmt. Wer allerdings selber schon ermessend und
bekennend in die Streitgefilde einbezogen wurde, der weiß,
wie schwer es ist, sich selber von dieser eigentlichen
Schein- und Trugalternative innerhalb der neueren

Zeitsituierungcn frei zu halten.

Eingangs haben wir mehrere Arten von Zeitsituierung
erwähnt, die wir anschaulich zu machen suchten unter
den Zeichen des Kreises, des aufwärts- oder abwärtsge-
richielen Pfeils, der Mulde, der Woge und des Wellengangs.

Keine dieser Situierungen verzichtet auf wenigstens

zwei Richtungen, jede ist daher auch zweisinnig
lesbar - mit der einen Ausnahme der Pfeile des Fort-
schrittsdeiikers und des Dekadenzgläubigen. Rein

graphisch vorgestellt, sind diese die simpelsten unter den

erwähnten Formen. Sie versetzen das Walten der Zeit
in Unrecht und Ohnmacht, indem sie es auf eine starre
Gerade verpflichten, damit die Möglichkeit einer Wandlung

reduzieren auf die bloße Möglichkeit der Stufentreppe

oder schiefen Bahn. «In der Gegenwart», notiert
aber doch Hofmannsthal, «in der Gegenwart ist immer
jenes verborgen, durch dessen Hervortreten alles anders
werden könnte: das ist ein schwindelerregender
Gedanke, aber ein trostvoller*.» Was Hofmannsthal tröstet

und zugleich taumeln läßt, ist die Einsicht in die

Wendekraft des Schöpferischen, in die Wendekraft der

gebenden, stiftenden Zeit, die aus dem uns Verborgenen
her waltet, also nie kalkulierbar wird, am allerwenigsten

in den Belangen des Geisteslebens und der Kunst,
somit auch nicht als eine gerade Linie vorstellbar ist.
Jacob Burckhardts spürbar erregter Ablehnung jeglichen

«kecken Antizipierens eines Weltplanes» liegt ein

meistermäßiger Klarblick zugrunde. Früh und scharf
hat er die verhärtete und starr gewordene Stelle in

unserem Zeit- und Geschichtsdenken erkannt: die

Verhärtung der Hoffnung und die Erstarrung der

ursprünglichen christlichen lleilserwartung zu bloßen

« Perfektibilitäten».

Zwar kann keiner von uns darauf verzichten, über den

Tag hinaus einen Zeithorizont ins Auge zu fassen und
sein Leben darauf einzurichten. Maßgebend bleibt, daß

Zeit nicht als plumpe Vorhandenheit und Quantität,
Gegenwart nicht als bloßer Durchgang oder Stichpunkt
auf einer Geraden erfahren werde. «Gegenwart
anerkenne dort, wo du in Gestaltung empfängst», heißt eine

weitere Forderung Hofmannsthals aus dem «Buch der

Freunde**», und in derTat bemißt sich die Würde eines

Lebens- und Schaffenshorizontes am Grade seiner Emp-
fängens- oder Geschickbereitschaft. Der 11 istorist und der
Modernist haben nichts zu empfangen; denn sie wissen

keck voraus. Damit treten sie in Widerspruch zu jener
uns teuren Umschreibung des Künstlers, die C. F. Ramuz

gegeben hat: «Le poete est essentiellement celui qui
s'ctonne.»

* H. v. Hofmannsthal, Buch der Freunde, Insel-Verlag,
1949, S. 105

** H. v. Hofmannsthal, a. a. O., S. 49

259



2. Der Künstler zwischen Vergänglichem untl Dauer

Der Kunsthistoriker und Kunstbetracbter verfolgt das

atmende Wandelwesen der Künste über zeitliche Er-
streckung hin; er weiß zwar, daß «jedes wirkliche
Kunstwerk der Grundriß zum einzigen Tempel auf
Erden» ist*, dennoch kennt und liebt er mehrere solche

Grundrisse, und diese Kennerschaft ist ihm «Lust und
Last» zugleich — wer hätte es nicht dutzendfach
empfunden

—, ist ihm Lust und Last vor vielen Waben, deren
Biene zu sein das Los des Überblickenden bleibt. Die
aber am Entwurf und Bau des für sie einzigen Tempels
auf Erden begriffen sind, die Künstler selber, richten ihr
Augenmerk weniger auf die Erstreckung und auf die

Wellcnfolgc der Zeiten, sie richten ihr Augenmerk auf
das gegebene «Jetzt», das sie zu einem einzigen,
dauertüchtigen «Immer» ausgestalten sollen und wollen. Der
Protest gegen die geschwinde Vergänglichkeit war stets
ein Hauptantrieb zur Kunst. Will man indessen die

moderne Art der Auflehnung in einem knappen Satze

prägen, muß man sich an Novalis' Klage halten: «Wir
suchen überall das Unbedingte und finden überall nur
Dinge!» Die Drift unseres Ilalbjabrbunderts zum
Namenlosen bin, der erklärte Widerwille gegen bloße

Dinge, der Hang zur gegenstandsfreien, abstrakten
Alalerei dürfte sich auf diesen Satz des Novalis beziehen

und von ihm her mehrerlei Rechtfertigung erlangen.

Um — in grober Skizze zwar — die heute wichtigsten
Zeitsituierungen des Künstlers in ein einfaches Bild
bringen zu können, halten wir uns an den Vergleich mit
dem Tageslauf. Der Tageskreis, mit Morgen, Mittag,
Abend, Nacht, ist ein einfaches, allgemeines, sinnenhaftes

Gleichnis für Vergänglichkeit, darum den Künsten

seit jeher nah. Wer nun die neueren Dezennien der
Malerei beispielsweise überblickt, der bemerkt eine
besondere Vorliebe für zwei «Sektoren» im Tageskreis:
für den Morgen und für den Alit tag.

In den wahren Alorgcn, Anfang und Ursprung
hinzugelangen ist das Vorhaben großer Kunstgruppen. Der

Weg führt mit deutlicher Folgerichtigkeit über das

morgendlich Ursprüngliche des Bauerntums zur
Bewunderung ursprünglich gebliebener Völker, vorerst der

Morgenländer, dann der Exoten, schließlich führt er

zur Hochschätzung alles Primitiven, selbst in außer-
menschlicher Form, also des zoologisch, botanisch und

geologisch Anfänglichen. Zumeist verzichtet der mor-
genwärts suchende Künstler bewußt auf Entfaltung,
Differenzierung und Raffinement, um nur doch dem

keimzarten oder kindhaften oder rauhen Beginn brüderlich

nahezukommen — was ihm von zeitgenössischer
Seite her nicht wenig Mißachtung einträgt und ihn oft
in den Verdacht des bloßen Nichtkönnens versetzt. So

grundsätzlich romantisch dieses morgenwärtige Suchen

ist, so ernsthaft und legitimiert ist doch seine Frage
«Woher kommen wir?», denn sie ist die Voraussetzung
für «Was sind wir — wohin gehen wir?». Nicht nur

* H. v. Hofmannsthal, a. a. O., S. 71

Gauguin, der diese drei Fragen zum Bildtitel nahm, bat

morgenwärts Großes gefunden. Der Ausbruch morgenwärts

ist ja auch von jedem Klassizismus und der ihm
geschwisterlich verbundenen Bomantik gesucht und

begangen worden und spielt schon in der Benaissance mit
eine Bolle, nämlich als Verehrung einer morgengewaltigen,

anfangsreinen Antike. Erst recht aber seit Jean

Jacques Rousseau wird die Morgenfrühe von zahllosen
Künstlern als Ifeilsweg empfunden, bis auf den heutigen
Tag.

Die zweite « Ausbruchstelle» ist wesentlich weniger
altgewohnt und landläufig, deshalb auch kaum noch

erschöpfend verstellbar: die Alittaghöhc. Die exemplarisch

gültigen Künstlerreisen der neueren Epoche führen

alle gegen Mittag, in den Süden, und zwar über Rom
hinaus. Die erste derartige Mittagreise war diejenige
Vincent van Goghs, sie führte in die Provence, und die
Provence ist klimatisch wie lichtmäßig bereits ein

«Spickel» Afrika. Aloilliet, Macke und Paul Klee vollends

gingen bis Kairuan, also ans andere Ufer, und

was sie suchten, das war die steilste Sonne, der schattenlose

Glanz. Genau wie Van Gogh wallfahrteten sie nach
dem Ding ohne Schatten, nach der Zeit ohne Ziel.

Vielleicht wird man die Malerschaft der vergangenen
siebzig Jahre einst unter dem Sammelwort «Die
Schattenlosen» begreifen. Was Cezanne, aber auch

Seurat, Van Gogh und Ferdinand Hodler von den

Impressionisten unterscheidet, ist ihr Suchen nach dem

Schattenlosen. Gerade der vielumstrittene Hodler hat
in seiner Bergmalerei jenen senkrechten, schatten-
löschendcn All-Glanz erreicht, der für die kommende

Entgegenständlichung der Alalerei eine Vorstufe war.
Alan wird einwerfen, daß De Chirico und Edvard
Alunch beispielsweise in Schattenwürfen geschwelgt
hätten — doch diese beiden nehmen im Namen der

Epoche Abschied vom Schatten, indem sie ihn
melancholisch übersteigern, und ihre Klage ist Novalis1

Klage, daß wir überall das Unbedingte suchen und überall

nur Dinge — schattenschlagcnde, zeitverhaftete
Dinge—finden. Wenn man dem Ding den Schatten nimmt,
nimmt man ihm die Hülle und den Standort; es

beginnt entborgen zu schweben unter der Alacht des

Gestirns. Klee, Kandinsky, Mondrian und viele andere
Abstrakte haben dies vollzogen — unsere Alalerei ist der
Abschied vom Schatten und der Versuch zur Ankunft
bei einer Zeit ohne Ziel. Die Wendung von der «Zeit
ohne Ziel» stammt aus einem Gedicht, das im Engadin

niedergeschrieben wurde und das den Titel «Sils
Maria» trägt. Friedrich Nietzsche bat es verfaßt; er
fühlt sich im kristallenen Bündner Tag

«Ganz See, ganz Alittag, ganz Zeit ohne Ziel».

Das ist eine Gedichtzeile, die als Alotto über große
Bereiche neuerer Kunst gesetzt werden könnte. Nicht
zufällig ist für Nietzsche der «Große Alittag», der in
seinen Schriften immer wieder evoziert wird, die eigentliche

Ankunft. Es ist heute noch kaum abzusehen, was
alles an Intention und Erlösungshoffnung verborgen

260



war und ist im Begriffe des «Großen Mittags», der
Nietzsche so sehr wie Cezanne, Seurat, Van Gogh,
Hodler und die Abstrakten fasziniert. Vermuten darf
man, daß die panische Stunde, die den Schatten tilgt,
der Vergänglichkeit entkommt und damit eine «Zeit
ohne Ziel» erhoffen läßt - daß diese Feier der
panischen Stunde unter anderem einen Protest gegen das

Fortschrittsdenken darstellt, das doch immer nur Zeit
mit Ziel und Strebung ist. Wieder ist es wohl kein
Zufall, daß derselbe Nietzsche, der als Denker formulierte,

was die Maler malten und seither noch malen, die

ewige Wiederkunft des Gleichen verkündet hat. Diese

Zeitsituierung unter dem Zeichen des Kreises der

ewigen Wiederkunft scheint der Sehnsucht unserer
Generationen zu entsprechen. Historisch gesehen ist sie

eine Anknüpfung an den Griechenglauben, der von
einem Christen wie Augustin als «blinde Botation von
Elend und Glück» gerügt worden ist. Wie jede
Wiederaufnahme ist auch die Wiederaufnahme des hellenischen

Wiederkunftsglaubens und der Verehrung der Stunde
Pans zugleich weniger, mehr und anderes als das

gemeinte Vorbild. Wer aber heute schon zu sagen
versuchte, was der Große Mittag uns jetzt tatsächlich sei, der
müßte über den eigenen Schatten springen - und das ist
selbst für einen nahezu Schattenlosen zu schwierig

Daß unsere Sucht und unser Sehnen auf das Schattenlose

aus sind, bezeugt übrigens — wenn dieser Seitenblick
erlaubt ist — neben der Kunstübung die Körperübung.
Genau so nämlich wie das Budern und das Beiten zum
Impressionismus gehörten und von den Impressionisten
immer wieder verherrlicht worden sind — genau so

gehört das Skifahren (und wohl auch das Fliegen) zur
abstrahierenden Alalerei. Der Skifahrer sucht in Wahrheit
den Großen Alittag und den schattenlosen Glanz, und

er wischt seine Spur auf eine weiß blendende Welt, die

Ding oder Gegenstand beinahe nicht mehr ist.

Ich habe versucht, einige Aspekte zum Problem der

Zeitgenossenschaft anzudeuten, indem ich vorerst den
betrachtenden Zeitgenossen, nachher den künstlerisch

schaffenden Zeitgenossen in einigen — keineswegs
systematisch ausgewählten — Verhaltensfallen zu
skizzieren suchte. Abschließen läßt sich ein solcher Versuch

wohl nur mit dem abermaligen Hinweis auf das

Paradoxe menschlicher Zeitgenossenschaft. Es ist paradox,

daß groß und sicher entwerfende Kunstepoehen, je
würdiger ihr Ewigkeitsbegriff ist, desto stärker, ja mit
Jahrcsabhängigkeit sie in der Zeit verwurzelt sind. Was
sie besser als andere Epochen zu überwinden scheinen,
die vergängliche Zeit, dem sind sie mit peinvoller
Deutlichkeit verhaftet. Man denke an Athen, an Ba-

venna und an Chartres. Das sind Orte, die einen

Ewigkeitsbegriff von herrlicher und heiliger Würde
verkörpern — und doch unterscheidet man in der klassischen

Griechenskulptur beinahe schon stilistische
Jahresstufen, unterscheidet man Bavenna nach minutiösen

Zeitintervallen, skandiert man den Kathedralgedanken
von Chartres in mindestens drei deutlich geschiedene
Phasen.

Jene Kunstepochen, die am sichersten Zeit zu
überwinden scheinen, scheinen aufs exakteste — in einem
mitunter desillusionierenden und beschämenden Grade -
den Stufen der Vergänglichkeit eingeschrieben und

eingekerbt zu sein. Je höher ein Kunstwollen wächst, einem
Baume ähnlich, desto gründlicher scheint es Wurzel
fassen und mit der Vergänglichkeit aufs penibelste sich
einlassen zu müssen. Die ewigen Gedanken sind fast
obne Ausnahme kurzfristig innegehabte und
innegehaltene Gedanken.

Dieses Doppelwesen der Überwindung und der
Einordnung läßt es verstehen, daß Jacob Burckhardt «die

Hingebung, zumal die mit Gefahren und Opfern
verbundene, an das zeitlich bedingte Wahre und Gute»
als «etwas unbedingt Herrliches» angesprochen hat*. -
Denn, so zitierten wir eingangs Goethe, «man weicht
der Welt nicht sicherer aus als durch die Kunst, und

man verknüpft sich nicht sicherer mit ihr als durch die

Kunst.»

* Jacob Burckhardt, a. a. O., S. 9

•.'.(ii


	Das Problem, Zeitgenosse zu sein

