
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 41 (1954)

Heft: 12: Kirchliche Architektur und Kunst

Artikel: Neue katholische Kirchen

Autor: von Moos, Xaver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-31793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-31793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEUE KATHOLISCHE KIRCHEN

Von Xaver von Moos

Eine Kirche zu bauen bedeutet auch beute ein ganz
besonderes Wagnis. Denn die Situation der Kirche Kt

noch immer, ein Vierteljahrhundert nach St. Antonius
in Basel, problematisch. Die Schwierigkeit liegt durchaus

nicht bloß im mangelnden Verständnis vieler Leute

für moderne kirchliche Kunst. Die Problematik liegt
tiefer, sie liegt in der Sache.

Ein Bahnhof ist ein Zweckbau. Seine Form ist zum
Teil eine Funktion dieses Zweckes. Es galt nur, diesen

Zweck klar herauszuarbeiten, und schon war der
falsche Flitter der Zeit des Historismus mit Palastfassade

und Gartenlaube verschwunden. Je mehr der
technische Zweck bei einer Bauaufgabe vorherrscht, um so

mehr ist der moderne Architekt im Element, um so

mehr kann man auch erwarten, daß er eine imponierende

Lösung präsentiert. Je mehr aber die Bestimmung

eines Baues im Geistigen, Repräsentativen oder

gar Stimmungsmäßigen liegt, um so schwieriger fällt
die Lösung dem modernen Architekten. Denn gerade
auf dem Gebiete des Repräsentativen, Stimmungsmäßigen

wurde ja während des ig. Jahrhunderts so

viel gesündigt. Die Gesundung kam vom Technischen

ber. Und daher ist alles Stimmungsmäßige, nicht
technisch Bedingte, dem modernen Baumeister anrüchig.
Aber ohne Stimmung, ohne geistige Haltung, gibt es

keine Kirche. Und zu dieser Stimmung bedarf es des

Zusammenwirkens von Architekt, Bildbauer und Maler

mehr als anderswo.

1 tu in. Jahrhundert hat jeder gelernt, seine eigenen

Wege zu geben. So kam es zu einer Art Chaos. Nichts

ist schwieriger, als heute verschiedene Künstler zur
Lösung einer gemeinsamen Aufgabe zusammenzu-

spannen. Aber gerade dies ist bei einem Kirchenbau
unerläßlich. Der moderne Architekt, wenn er eine Kirche

baut, denkt häufig nur an sich. Er möchte, ob er's

zugibt oder nicht, die Kirche am liebsten allein fertig
machen. Dann kommt der Maler und — verdirbt ihm
das Konzept. Die Maler haben schon sehr viel verdorben,

das ist wahr. Aber auch schon ist es in den letzten

Jahrzehnten vorgekommen, daß erst ein genialer Maler

aus einer öden Maschinenhalle eine Kirche gemacht hat.

Nur hat ibm's der Architekt dann nicht gedankt.

Begreiflich, daß die modernen Architekten mit einem

gewissen Neid, mit heimlicher Sehnsucht an jene
Kirchenbauten denken; es sind zwar nur ganz, ganz
wenige, wo ein Architekt eine Kirche tatsächlich allein

gemacht hat. Ich denke an die Kirche der Christian
Science von Hans Hofmann in Zürich und an die
Fronleichnamski rche in Aachen von Rudolf Schwarz. Im

ersteren Falle ist ein feierlicher, strenger Raum her¬

ausgekommen, voll Würde und Haltung. Aber in sei-

nem Zentrum steht keinerlei sakramentale Feier; nur
Ethos, kein Gott wird angerufen, nur Moral wird
verkündigt. Die Aufgabe steht somit ganz am Rande des

christlichen Kirchenbaus.

Bei der Fronleichnamskirche in Aachen i^t es allerdings
dem Architekten gelungen, ganz ohne Maler und
Bildhauer auszukommen und doch eine tief sakrale
Wirkung zu erzeugen. Aber auch dies ist wohl ein Grenzfall,

und es ist nützlich, sich nach den Möglichkeiten
der Zusammenarbeit umzusehen. Und dafür gibt es seit

kurzem lehrreiche Beispiele.

Muttergotteskirche, Solothurn
Josef Schütz, Arch. BSA/SIA

Was an derMuttergotteskirche von Solothurn auffallt, ist

die ungezwungene, luftige Komposition der Baumassen.

Ein breites, im Grundriß rechteckiges Langhaus wird auf
der Schmalseite des Eingangs von zwei niedrigem, zur
Achse des Langhauses quergestellten Baukörpern
flankiert: rechts vom Eingang die Werktagskapelle, links
die Taufkapelle, ein Oktogon. Vor der Kirche ein
quadratischer Vorplatz, auf der Südseite durch eine leichte

Pergola luftig begrenzt. Durch diese Pergola wird der
Turm in deutliche Beziehung zum Vorplatz und zur
Kirche gebracht. Aber alles erscheint mehr angedeutet
als ausgesprochen. Die Stirnwand der Kirche wirkt heiter,

ausgeglichen, ruhig, ebenso die Stirnwand des Turmes.

Kein dynamisches Empor, keine Steigerung und

Übersteigerung des Wollens. Einfach Höbe, Freiheit,
Serenität.

Vielleicht ist die Taufkapelle der neuralgische Punkt
in dieser harmonisch-heitern Baugruppe. Sie ist nicht
nur Drehscheibe zwischen Langhaus und Turm, sie ist
auch Drehscheibe zwischen traditionsbeschwerter und
technischer Form. Sie nimmt ein Motiv der altchristlichen

und mittelalterlichen Architektur auf: das

Baptisterium. Sie übersetzt es ins Moderne. Was
herauskommt, ist eine Mischung von Pagode und
Ausstellungspavillon. Die Form wirkt nicht ebenso gelöst wie

jene von Kirche und Langhaus.

Der Innenraum der Kirche ist einfach. Die Konstruktion

ist auf die leichteste Art sichtbar gemacht. Die

Wände werden belebt durch die Stützen, die das Gebälk

tragen. Der ganze Raum ist zeltartig beschwingt. Diese

Beschwingtheit ergibt sich zur Hauptsache aus der starken

Schwellung der Dachbalken und der sie tragenden
Stützen, ebenso aus der Art, wie Dachbalken und Stützen

ineinandergreifen. Sie berühren sieb kaum, sie sind

446



ineinandergesteckt durch eine Art Stift. Ebensowenig
wachsen die Stützen aus dem Boden heraus. Sie wirken
nicht als Stämme, nicht als Säulen. Sic wirken in den

Boden gesteckt. Die Kirche bekommt so den Charakter
eines festlichen Zeltes, das auf einer Festwiese

aufgestellt wurde und morgen wieder abgebrochen und
anderswo montiert werden kann. Höchst ruhig ist die

Lichtwirkung. Das meiste Licht kommt von hinten,
aus der großen Glaswand über dem Eingang, hinter
der Orgelempore, ein Teil des Lichtes aus dem
Fensterband hoch oben an den Seitenwänden.

In diesen ruhig-schlichten Raum hat nun Dans Stocker
den sprühenden Feuerzauber und die mystische
Farbenglut eines riesigen Glasgemäldes gebracht, das die

ganze Schlußwand der Kirche hinter dem Altare
ausfüllt. Daß eine Diskrepanz zwischen diesem turbulenten
Expressionismus des Glasmalers und der ruhigen
Sachlichkeit des Architekten besteht, fällt ohne weiteres auf.

Aber der Gegensatz wirkt als Kunstmittel und verleiht
dem Ganzen eine belebende Spannung. Die Spannung
erfährt ihre letzte Steigerung im Altar. Vor die wogende
Wand hat hier Schilling eine scharfkantige Tischplatte
hingelegt, wuchtig und schwer. Aber sie ruht nicht auf
starren Füßen, sie wird von zwei geflügelten Engeln,
leicht schwebend, gehalten.

Das Glasgemalde, wohl das bisher bedeutendste Werk
des Malers Hans Stoeker, ist etwas ganz Neues. Es ist
eine farbige Wand, die an die Zeit der Kathedralen
erinnert durch ihre Farbenglut und durch ihren
Anspruch, den Raum zu beherrschen. Und tatsächlich wird
der Raum etwas anderes durch dieses Fenster. Er
bekommt eine Tiefe, einen metaphysischen Sinn, der ihm
erst durch dieses Glasgemälde zuteil wird. Aber er ist

auch zum voraus auf diese beherrschende Wirkung der

farbigen Chorwand abgestimmt. Ein Architekt läßt
hier einen Maler seinen Raum nicht bloß ausschmücken,
sondern vollenden, und darauf kommt es in diesem

Zusammenwirken schließlich an. Doch der Rlick auf
die Gotik enthüllt auch Stockers Distanz von der
Kathedralkunst. In der Gotik setzt sich die steinerne
Architektur in der Architektur der farbigen Gläser fort.
Die Glasgemälde sind nicht ein Füllsel, sondern einTeil
dieses Raummantels. Stockers Glasgemalde ist nicht
farbige Architektur; es ist eher einem Teppich
vergleichbar, der beschwingt wogend den Baum schließt,
der beschwingten Zcltarchitcktur des Raumes

entsprechend. Nichts ist hier starr.

Zwar besteht das Ganze aus fünfzehn einzelnen

Figurengruppen, den drei mal fünf Geheimnissen des

freudenreichen, des schmerzhaften und des glorreichen
Rosenkranzes entsprechend. Das gibt drei Reiben zu je

fünf Figurengruppen. Aber diese Gruppen sind nicht
in fester, sondern in wogend beschwingter Art niil-
einander verbunden. Das wird auch deutlich, wenn man
beachtet, wie rlie einzelnen Gruppen in die großen
Rechtecke hineinkomponiert sind. Auch der Rosenkranz,

die kraftvolle Blumengirlande, die das Ganze

umschlingt, läßt die Reibe der fünfzehn Stationen noch

beschwingter erscheinen. Und dieser ganze Rosenkranz

mit seinen Geheimnissen senkt sich hernieder \ior einer

sanft wogenden Ornamentik, in denen grüne Töne und

pflanzliche Formen vorwiegen, während es in der Höbe

in luftige liebte Regionen hinaufgeht und man an den

gestirnten Himmel erinnert wird. Dadurch entsteht ein

ruhiger Grund hinter dem Altar, vor dem sich die

liturgische Handlung entfalten kann.

Dieser Eindruck einer fließenden, durchgebenden
Beziehung zwischen den einzelnen Figurengruppen wird
noch deutlicher, wenn man die inhaltlichen Relationen
zwischen den einzelnen Geheimnissen ins Auge faßt. Da

sind nämlich nicht nur drei Reihen. Unten, von links
nach rechts: Verkündigung, Heimsuchung, Geburt,
Darstellung und Wiederfindung im Tempel. In der
Mitte: Ölberg, Geißelung, Dornenkrönung, Kreuztra-

gung' und Kreuzigung. Oben: Himmelfahrt Christi,
Ausgießung des Geistes, Himmelfahrt Maria, Krönung
Maria und Auferstehung des Herrn. Im obersten Streifen

ist die traditionelle Reihenfolge der Geheimnisse
ein wenig verändert. So ergeben sich auch von unten
nach oben wesentliche Relationen : In der betonten
Mittelachse: zuunterst (in der Mitte, genau über dem

Tische des Herrn, wo Christus immer wieder lebendig
wird) Jesu Geburt, im Dunkel der blauen Nacht.
Darüber, im Purpur der Qual, ohne die es kein Heil gibt,
die Dornenkrönung, die Verhöhnung des Herrn, und

zuoberst, im Gold der Verklärung, die Himmelfahrt
Maria als Realität und Symbol.

Natürlich sind all diese gedanklichen Beziehungen nicht
neu. Eine jahrtausendealte kirchliche Meditation hatte
sie ausgebildet, und die Kunst der Kathedralen lebte
davon. Aber in der kirchlichen Kunst des i(). und
beginnenden 20. Jahrhunderts sind diese Symbolbczüge
verlorengegangen. Unsere Zeit nimmt sie wieder auf.
Stocker steht hier nicht allein. Was in erster Linie
heute neu entdeckt wird, ist die einfache Symbolik der
Farben und Dinge. Legers Kreuzweg in Audincourt ist
hier in erster Linie zu nennen. Dornenkrone, Wundmale,

Nagel werden aus dem figuralcn Zusammenhang

genommen und ergeben, durch die Symbolkraft
der Farben gesteigert, einen Kreuzweg von erstaunlicher

Eindruckskraft. Stocker arbeitet durchaus mit
realistischen Darstellungsmitteln. Er verleugnet keineswegs,

daß er bei den Meistern der Gotik gelernt bat.
Und er ist auch ein Sinnenmensch. Er liebt die Farben,
die Blumen, die Frauen, das Leben. Die Leidensmystik,
die er in Solothurn entwickelt, bedeutet keine Abkehr
vom Leben, sondern eine Steigerung' des Lebens durch

Opfer, Tod und Verklärung.

Diese Leidensmystik findet im Solothurner Raum eine
schöne Resonanz. Die rauschenden Farben des großen
Glasgemäldes klingen weiter in t\rn kleinen vilrinen-
artigen Fensterchen mit den Bildern aus dem Alten
und dem Neuen Testament, die unten den Wänden
entlanglaufen.

44:



\f^:

^
y.

2 1 £
i i

¦ i"—.—
L_.
r—r

TsTIj _
i—F—J

Kirche Allerheiligen in Basel. Hermann Baur, Arch. BSA/SIA. Inneres mit Blick gegen Altar / Eglise de Tous les Saints, ä Bäle; interieur / All
Saints' church in Basle, interior Photo: G. E. Kidder Smith, Springfield Center, N. Y.

Allerheiligen, Basel
Hermann Baur, ./rch. BS.-ljSI.-l

Im Vergleich mit Solothurn wirkt Allerheiligen in
Basel, von Hermann Baur, weniger improvisiert, strenger,

logischer, klassischer. Kirche, Pfarrhaus,
Gemeindesaal, Turm - wie Kristalle stehen die Baukörper
nebeneinander. Und obwohl heule die Anlage noch

nicht vollständig, obwohl der Platz vor dem Hauptportal

noch nicht geschlossen ist, wirkt das Bestehende

auch heute schon notwendig, klar. Der Turm ist

schlank; er ragt steil in den Himmel (was der Solothurner

nicht tut). Seine Ausdruckskraft lebt ganz von der

Beziehung zur Kirche, und diese wiederum wirkt feierlich,

hoch, im Vergleich mit den breiten, sachlichen

Formen des Pfarrhauses.

Der Innenraum ist wohl dor bedeutendste katholische
Kirchenraum seit St. Antonius in Basel. Er wirkt
streng, feierlich, sakral. Aber Baur erreicht diese Wir-

ii»



X

v

¦
¦ Ep

^s*"

1 ¦iL.

i i ¦
i

m

i

1 I

»
£*t.r

C/ior der Marienkirche in Ölten. Hermann Baur, Arch. BSA/SIA, Basel. Wandmalerei von Ferdinand Gehr / Ste-Marie ä Ölten, peinture muralt
de F. Gehr / Saint Mary's in Ölten, mural by F. Gehr Photo: Baur, Base

kung mit ganz andern Mitteln als Moser. Moser
übersetzte in St. Antonius die Lehre der Brüder Perret ins

germanisch Herbe. Im Äußern war er außerordentlich
kühn, moderner als die Perret. Im Innern war er
traditioneller. Er baut, wo die Brüder Perret bloß einen

Hangar Gottes erstellten, eine ernste kirchliche Halle.
Er wölbt eine wuchtige Tonne. Er stützt das Gewölbe
mit festen Pfeilern, läßt nicht so frei wie die Perret
Licht und Luft hineindringen, ist für Haltung und

Festigkeit besorgt.

AVas bei uns in der Schweiz in den letzten zwanzig Jahren

gebaut worden ist, bleibt Moser verpflichtet. Dazu

kommt Anregung von Rudolf Schwarz. Sein kristallinischer

Kubismus, seine Zucht, sein asketischer Geist
haben auf Metzger und andere tief gewirkt. Baur sucht
in Allerheiligen seine Aufgabe eleganter zu lösen, mit
Eleganz ohne Flitter. Er sucht ohne den (leist der
Schwere auszukommen, der noch für Moser zum Sakralen

gehörte, und schafft einen Kirchenraum, der
vollkommen unpathetisch, nüchtern licht und dennoch sa-

449



kral wirkt. Man fühlt sich näher bei den Perret als bei

Moser. Nur fehlt natürlich der Farbenzauber der Fenster.

Es fehlt fast jedes Bild. Daß der Raum trotzdem
so stark wirkt, läßt die Leistung des Architekten nur
noch größer erscheinen. Wie Orgelpfeifen steigen die
schlanken Pfeiler zur Decke, die von fast aller Schwere

befreit ist. Zu stützen gibt es hier wenig. Die Pfeiler
tun vor allem etwas anderes: sie klingen.

WTas an Ausstattung da ist, fügt sich vollkommen
harmonisch ins Ganze: Schillings Altar mit den eueharistischen

Symbolen und das kostbare Kreuz an der

AVand, das in seiner straffen Symbolik viel mächtiger
wirkt als unsere meisten Kruzifixe mit Balken und Korpus.

Trotzdem ist der Raum nicht vollendet. Ihm fehlt
noch ein kraftvolles Zentrum. Es braucht kein Rild zu
sein. Es könnte ein Baldachin sein, wie ihn der Architekt

hier skizziert hat. Er würde dem lichten Ilin-
schreiten der Pfeiler zum Altar erst den sichtbaren Sinn

geben, würde die beschwingte Wölbung der Decke als

Vorbereitung zu dem Schweben des Baldachins erst
verständlieh machen. Die Kirche braucht Ausstattung,
Schmuck. Er ist notwendiger Bestandteil des Raumes.

Marienkirche, Ölten
Hermann Baur, Arch. BS.JjSIA

Die Kirche steht an einer sanft ansteigenden Straße, die

ziemlich zusammenhanglos bebaut ist. Am obernEnde
dieser Straße, kaum hundert Meter von der Marienkirche

entfernt, steht seit a5 Jahren eine protestantische

Kirche in einem langweiligen klassizistischen
Stile. Schwierig war es daher, von der Straße und der

protestantischen Kirche die richtige Distanz zu bekommen.

Baur stellt seine Marienkirche in einem rechten

Winkel zur Straße, nimmt Pfarrhaus und Vereinssaal

vom AVeg fort und gewinnt so einen ruhigen Platz um
die Kirche herum. So entsteht, etwas abseits, ein geheiligter

Bezirk. Der Turm der Marienkirche wollte nicht
in Konkurrenz treten zum Turm des protestantischen
Tempels. Seine Verbindung mit dem niedern Haus,

aus dem er herauswächst und das er eigentlich erdrückt,
ist am wenigsten gelungen. Er stände besser allein.
Schön dagegen klingen Plastik und Bauwerk zusammen.

Der Marienstatue von Paul Speck, die vor der

Kirche am Straßenrand steht, kommt hier eine wichtige

raumschaffende Aufgabe zu, die sie vorzüglich
erfüllt: die von Bildhauer Speck geschaffene Gruppe,
Muttergottes mit Kind, weist von der Straße weg zu

Kirche und Turm. Sie steht nicht auf hohem Podest,
wendet sich an jedermann und versetzt ihn doch gleich
in eine höhere AVeit.

Der einschiffige Kaum wird durch die Betonbinder

rhythmisch gegliedert und ist ganz auf den Altar hin
orientiert. Hohe Seitenwändc lassen das Tageslicht nur
von oben ins Innere fallen. Nur vorn beim Altar sind

die Fenster groß und reichen weit herab, so daß die

sehr helle Chorwand den Blick des Kirchenbesuchers
besonders stark auf sich zieht.

Das große Wandbild von Ferdinand Gehr ist wobl die
bisher bedeutendste Arbeit des Malers. Prachtvoll ist
die Einfügung in den Raum. Ohne laut oder aufdringlich

zu sein, spricht das Gemälde zum ganzen Raum,
zur ganzen Gemeinde. Seine inhaltliche Bedeutung ist
leicht aufzunehmen. In einer obersten Region schweben

Engel auf abstrakten AA7oIkengebiIden herbei. In der
Mitte öffnet sich eine Art Himmelsfenster, und Gottvater

blickt besorgt und freundlich auf die ganze
Gemeinde herab. Unter ihm Christus am Abendmahlstisch,

nach der Einsetzung des Altarsakramentes, von
den Seinigen Abschied nehmend. Rings um ihn Heilige
und Engel, die sich vom Abendmahlstische weg in die
AA'elt hinauswenden und alle Menschen einladen, am
Liebesmahl teilzunehmen. Sie sind überaus arglose
AA'esen und können eigentlich gar nicht begreifen, daß

nicht schon die ganze AA'elt sich in vollkommener
Hingabe mit Christus vereinigt hat. Aber sie sind so gütig,
daß sie es geduldig ertragen, wenn auch ganz verstockte
Sünder in der Kirche anwesend sind, und sie hören nicht
auf, Gott inständig zu bitten, daß er sich gerade und
zuerst der Verstockten annehme.

Aber ist Gehr ein Naiver? Das wird immer wieder
gefragt. Als Künstler ist er so gut oder so wenig naiv wie

Chagall. Er kennt die Kunstmittel, kann malen und
zeichnen. Aber er hat ein naives, unverdorbenes Herz.
Er ist. einfältig im Sinne des Evangeliums.

Könnte er nicht Gottvater etwas majestätischer malen?
Und den Heiland etwas vornehmer? Ich zweifle daran.
Gerade daß er es nicht kann, darin liegt seine Stärke.
Natürlich ist Michelangelos Gottvater eine großartigere
Erscheinung. Aber seine Großartigkeit wurde seit mehr
als hundert Jahren durch die Hände zahlloser
Nachahmer immer fadenscheiniger reproduziert. Und auch

die Großartigkeit Cimabues ist schon seit langem
fadenscheinig geworden. A'icllcicht müssen wir wie die Kinder

beim guten alten Onkel anfangen. Und vielleicht
liegt in der naiven Heilsarmeegebärde von Gehrs Christus

mehr vom wahren Erlöser als in so vielen
Nachfahren des Zinsgroscben-IIeilandes von Tizian.

Gehr bezeichnet eine Möglichkeit moderner kirchlicher
Kunst. An seiner Kindlichkeit gemessen, enthüllt sich

so manches Zeitgenössische als Theater. Sogar Seewald

macht zuweilen «in Giotto». Aber Seewald hat auch

eine Hoheit der Phantasie, eine Reife des Denkens, eine

T'iefc der Bildung, die mit einbezogen ist in seine

Darstellung des Beligiöscn, die wir vergeblich suchen bei

einem Naiven wie Gehr. AATie Seewald seine Grenzen

hat, so hat auch Gehr die seinigen. Und es ist gerade

gut, daß es so verschiedene und so kraftvolle Kirchenmaler

gibt wie Gehr, Seewald und Stocker.

AA'ohl haben wir die großartige Zusammenarbeit von

Malerei, Plastik und Architektur, wie sie die großen

Epochen der kirchlichen Baukunst kannten, noch nicht
erreicht. Aber wir kommen ihr in den neuesten Kirchenbauten

um einen fühlbaren Schritt näher.

430


	Neue katholische Kirchen

