Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 41 (1954)

Heft: 12: Kirchliche Architektur und Kunst
Artikel: Neue katholische Kirchen

Autor: von Moos, Xaver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-31793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-31793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NEUE KATHOLISCHE KIRCHEN

VYon Xaver von Moos

Eine Kirche zu bauen bedeutet auch heute ein ganz be-
sonderes Wagnis. Denn die Sitnation der Kirche ist
noch immer, ein Vierteljahrhundert nach St. Antonius
in Basel, problematisch. Die Schwierigkeit liegt durch-
aus nicht blofs im mangelnden Verstandnis vieler Leute
fiir: moderne Kirchliche Kunst. Die Problematik liegt

ticfer, sie liegt in der Sache.

Ein Bahnhof ist ein Zweckbau. Seine Form ist zum
Teil eine Funktion dieses Zaweckes. Es galt nur, diesen
Zweck klar herauszuarbeiten, und schon war der fal-
sche Flitter der Zeit des Historismus mit Palastfassade
und  Gartenlaube verschwunden. Je mehr der tech-

nische Zweck bei einer Bauaufgabe vorherrscht, um so
mehr ist der moderne Architekt im Element, um so
mehr kann man auch erwarten, dal er eine imponie-
rende Losung prisentiert. Je mehr aber die Bestim-
mung eines Baues im Geistigen, Reprisentativen oder
gar Stimmungsmibigen liegt, um so schwieriger fallt
die Losung dem modernen Architekten. Denn gerade
auf dem  Gebicte des Repriisentativen, Stimmungs-
miBigen wurde ja withrend des 19. Jahrhunderts so
viel gesiindigt. Die Gesundung kam vom Technischen
her. Und daher ist alles SttmmungsmiBige, nicht tech-
nisch Bedingte, dem modernen Baumeister anriichig.
Aber ohne Stimmung, ohne geistige Haltung, gibt es
keine Kirche. Und zu dieser Stimmung bedarf es des
Zusammenwirkens von Architekt, Bildhauer und Ma-

ler mehr als anderswo.

Im 19. Jahrhundert hat jeder gelernt, scine eigenen
Wege zu gehen. So kam es za einer Art Chaos. Nichts
ist schwieriger, als heute verschiedene Kiinstler zur
Losung einer  gemeinsamen  Aufgabe  zusammenzu-
spannen. Aber gerade dies ist bei cinem Kirchenbau
unerliBlich. Der moderne Architeke, wenn er eine Kir-
che baut, denkt hiaufig nur an sich. Er mochte, ob er’s
zugibt oder nicht, die Kirche am liebsten allein fertig
machen. Dann kommt der Maler und — verdirbe ithm
das Konzept. Die Maler haben schon schr viel verdor-
ben, das ist wahr. Aber auch schon ist es in den letzten
Jahrzehnten vorgekommen, daf3 erst ein genialer Maler
aus einer 6den Maschinenhalle eine Kirche gemacht hat.

Nur hat ithm’s der Architekt dann nicht gedankt.

Begreiflich, daf die modernen Architekten mit einem
gewissen Neid, mit heimlicher Schnsucht an jene Kir-
chenbauten denken; es sind zwar nur ganz, ganz
wenige, wo ein Architekt eine Kirche tatsiichlich allein
gemacht hat. Ich denke an die Kirche der Christian
Science von Hans Hofmann in Ziirich und an die Fron-
leichnamskirche in Aachen von Rudolf Schwarz. Im

ersteren Falle ist ein feierlicher, strenger Raum her-

ausgekommen, voll Wiirde und Haltung. Aber in sei-
nem Zentrum steht keinerlei sakramentale Feier: nur
Ethos, kein Gott wird angerufen, nur Moral wird ver-
kiindigt. Die Aufgabe steht somit ganz am Rande des

christlichen Kirchenbaus.

Bei der Fronleichnamskirche in Aachen ist es allerdings
dem Architekten gelungen, ganz ohne Maler und Bild-
hauer auszukommen und doch eine tief sakrale Wir-
kung zu erzeugen. Aber auch dies ist wohl ein Grenz-
fall, und es ist niitzlich, sich nach den Maoglichkeiten
der Zusammenarbeit umzusehen. Und dafiir gibt es seit

kurzem lehrreiche Beispiele.

Muttergotteskirche, Solothurn
Josef Schiitz, Arch. BSA|SITA

Wasan derMuttergotteskirche von Solothurn auffiallt, ist
die ungezwungene, luftige Komposition der Baumassen.
Ein breites, im Grundrifi rechteckiges Langhaus wird auf
der Schmalseite des Eingangs von zwei niedrigern, zur
Achse des Langhauses quergestellten Baukérpern flan-
kiert: rechts vom Eingang die Werktagskapelle, links
die Taufkapelle, ein Oktogon. Vor der Kirche ein qua-
dratischer Vorplatz, auf der Siidseite durch eine leichte
Pergola luftig begrenzt. Durch diese Pergola wird der
Turm in deutliche Bezichung zum Vorplatz und zur
Kirche gebracht. Aber alles erscheint mehr angedeutet
als ausgesprochen. Die Stirnwand der Kirche wirkt hei-
ter, ausgeglichen, ruhig, ebenso die Stirnwand des Tur-
mes. Kein dynamisches Empor, keine Steigerung und
Ubersteigerung des Wollens. Einfach Héhe, Freiheit,
Serenitiit.

Vielleicht 1st die Taufkapelle der neuralgische Punkt
i dieser harmonisch-heitern Baugruppe. Sie ist nicht
nur Drehscheibe zwischen Langhaus und Turm, sie ist
auch Drehscheibe zwischen traditionsbeschwerter und
technischer Form. Sie nimmt ein Motiv der altchrist-
lichen und mittelalterlichen Architektur auf: das Bap-
tisterium. Sie iibersetzt es ins Moderne. Was heraus-
kommt, ist eine Mischung von Pagode und Ausstel-
lungspavillon. Die Form wirkt nicht ebenso gelost wie

jene von Kirche und Langhaus.

Der Innenraum der Kirche ist einfach. Die Konstruk-
tion 1st aul die leichteste Art sichtbar gemacht. Die
Winde werden belebt durch die Stiitzen, die das Gebilk
tragen. Der ganze Raum ist zeltartig beschwingt. Diese
Beschwingtheit ergibt sich zur Hauptsache aus der star-
ken Schwellung der Dachbalken und der sie tragenden

Stiitzen, ebenso aus der Art, wie Dachbalken und Stiit-

zen ineinandergreifen. Sie beriihren sich kaum, sind

17



ineinandergesteckt durch eine Art Stift. Ebensowenig
wachsen die Stiitzen aus dem Boden heraus. Sie wirken
nicht als Stimme, nicht als Siulen. Sie wirken in den
Boden gesteckt. Die Kirche bekommt so den Charakter
cines festlichen Zeltes, das auf einer Festwiese auf-
gestellt wurde und morgen wieder abgebrochen und
anderswo montiert werden kann. Hochst ruhig ist die
Lichtwirkung. Das meiste Licht kommt von hinten,
aus der grofien Glaswand iiber dem Eingang, hinter
der Orgelempore, ein Teil des Lichtes aus dem Ien-

sterband hoch oben an den Seitenwiinden.

In diesen ruhig-schlichten Raum hat nun Hans Stocker
U

den spriithenden Feuerzauber und die mystische Ifar-

benelut eines riesiocen Glasgemiildes gebracht, das die
4] U )

ganze SchluBwand der Kirche hinter dem Altare aus-

fiillt. Dab eine Diskrepanz zwischen diesem turbulenten

Expressionismus des Glasmalers und der ruhigen Sach-
I i

lichkeit des Architekten besteht, fillt ohne weiteres auf.

bl

Aber der Gegensatz wirkt als Kunstmittel und verleiht

dem Ganzen eine belebende Spannung. Die Spannung

erfithre thre letzte Steigerung im Altar. Vor die wogende

Wand hat hier Schilling eine scharfkantige Tischplatte

hingelegt, wuchtig und schwer. Aber sie ruht nicht auf

starren FiiBen, sie wird von zwei gefliigelten Engeln,
leicht schwebend, gehalten.

Das Glasgemiilde, wohl das bisher bedentendste Werk
des Malers Hans Stocker, ist etwas ganz Neues. s ist
eine farbige Wand, die an die Zeit der Kathedralen er-
innert durch ihre Farbenglut und durch ihren An-
spruch, den Raum zu beherrschen. Und tatsiichlich wird
der Raum etwas anderes durch dieses Fenster. Er be-
kommt eine Tiefe, einen metaphysischen Sinn, der ihm
erst durch dieses Glasgemilde zutell wird. Aber er ist
auch zum voraus auf diese beherrschende Wirkung der
farbigen Chorwand abgestimmt. Ein Architekt Tift
hier einen Maler seinen Raum nicht blof ausschmiicken,
sondern vollenden, und darauf kommt es in diesem
Zusammenwirken schlieflich an. Doch der Blick auf
die Gotik enthiillt auch Stockers Distanz von der Ka-
thedralkunst. In der Gotik setzt sich die steinerne Ar-
chitektur in der Architektur der farbigen Gliser fort.
Die Glasgemiilde sind nicht ein Fiillsel, sondern einTeil
dieses Ranmmantels. Stockers Glasgemiilde ist nicht
farbige Architektur; es ist cher einem Teppich ver-
gleichbar, der beschwingt wogend den Raum schlieft,
der beschwingten Zeltarchitektur des Raumes ent-
sprechend. Nichts 1st hier starr.

Zwar besteht das Ganze aus fiinfzehn einzelnen Figu-
rengruppen, den drei mal fiinf Geheimnissen des freu-
denreichen, des schmerzhaften und des glorreichen
Rosenkranzes entsprechend. Das gibt drei Rethen zu je
finf Figurengruppen. Aber diese Gruppen sind nicht
i fester, sondern in wogend beschwingter Art mit-
cinander verbunden. Das wird auch deutlich, wenn man
beachtet, wie die einzelnen Gruppen in die groben
Rechtecke hineinkomponiert sind. Auch der Rosen-

kranz, die kraftvolle Blumengirlande, die das Ganze

umschlingt, liBt die Reihe der fiinfzehn Stationen noch
beschwingter erscheinen. Und dieser ganze Rosenkranz
mit seinen Geheimnissen senkt sich hernieder vor einer
sanft wogenden Ornamentik, in denen griine Tone und
pflanzliche Formen vorwiegen, withrend es in der Hohe
in luftige lichte Regionen hinaufgeht und man an den
gestirnten Himmel erinnert wird. Dadurch entsteht ein
ruhiger Grund hinter dem Altar, vor dem sich die litur-

gische Handlung entfalten kann.

Dieser Eindruck einer flieBenden, durchgehenden Be-
ziechung zwischen den einzelnen Figurengruppen wird
noch deutlicher, wenn man die inhaltlichen Relationen
zwischen den einzelnen Geheimnissen ins Auge faf3t. Da
sind nimlich nicht nur drei Reihen. Unten, von links

nach rechts: Verkiindigung

g, Heimsuchung, Geburt,

Darstellung und Wiederfindung im Tempel. In der
(4] (5} I

Mitte: Olberg, Geiflelung, Dornenkrénung,

Kreuztra-
gung und Kreuzigung. Oben: Himmelfahre Christi,
AusgieBung des Geistes, Himmelfahrt Marid, Kronung
Marii und Auferstehung des Herrn. Im obersten Strei-
fen ist die traditionelle Reihenfolge der Geheimnisse
ein wenig veriindert. So ergeben sich auch von unten
nach oben wesentliche Relationen: In der betonten Mit-
telachse: zuunterst (in der Mitte, genau iber dem
Tische des Herrn, wo Christus immer wieder lebendig
wird) Jesu Geburt, im Dunkel der blauen Nacht. Dar-
iiber, im Purpur der Qual, ohne die es kein Heil gibt,
die Dornenkronung,

zuoberst, 1m Gold der Verklirung,

die Verhohnung des Herrn, und
die Himmelfahrt
Marii als Realitic und Symbol.

Natiirlich sind all diese gedanklichen Beziehungen nicht
neu. Eine jahrtausendealte kirchliche Meditation hatte
sie ausgebilder, und die Kunst der Kathedralen lebte
davon. Aber in der kirchlichen Kunst des 19. und be-
ginnenden 20, Jahrhunderts sind diese Symbolbeziige
verlorengegangen. Unsere Zeit nimmt sie wieder auf.
Stocker steht hier nicht allein. Was in erster Linie
heute neu entdeckt wird, ist die einfache Symbolik der
Farben und Dinge. Légers Kreuzweg in Audincourt ist
hier in erster Linie zu nennen. Dornenkrone, Wund-
male, Nagel werden aus dem figuralen Zusammen-

hang genommen und ergeben, durch die

o Symbolkraft

der Farben gesteigert, einen Kreuzweg von erstaunli-
cher Eindruckskraft. Stocker arbeitet durchaus mit rea-
listischen Darstellungsmitteln. v verleugnet keines-
wegs, dall er bet den Meistern der Gotik gelernt hat.
Und er ist auch ein Sinnenmensch. Er liebt die Farben,
die Blumen, die Frauen, das Leben. Die Leidensmystik,
die er in Solothurn entwickelt, bedeutet keine Abkehr
vom Leben, sondern eine Steigerung des Lebens durch
Opfer, Tod und Verklirung.

Dicse Leidensmystik findet im Solothurner Raum eine
schine Resonanz. Die rauschenden Farben des groBen
Glasgemiildes klingen weiter in den kleinen vitrinen-
artigen Fensterchen mit den Bildern aus dem Alten
und dem Neuen Testament, die unten den Wiinden

entlanglaufen.

~J



Kirche

Saints’ church in Basle, interior

Allerheiligen, Basel
Hermann Baur, Arch. BSA|STA

Im Vergleich mit Solothurn wirkt Allerheiligen in
Basel, von Hermann Baur, weniger improvisiert, stren-
ger, logischer, klassischer. Kirche, Pfarrhaus, Ge-
meindesaal, Turm — wie Kristalle stehen die Baukorper
nebeneinander. Und obwohl heute die Anlage noch
nicht vollstindig, obwohl der Platz vor dem Haupt-

portal noch nicht geschlossen ist, wirkt das Bestehende

e —

Allerheiligen in Basel. Hermann Baur, Arch. BSA[SIA. Inneres mit Blick gegen Altar | Eglise de Tous les Saints, a Bdle; intérieur | All

Photo: G. E. Kidder Smith, Springfield Center, N.Y.

auch heute schon notwendig, Klar. Der Turm ist
schlank; er ragt steil in den Himmel (was der Solothur-
ner nicht tut). Seine Ausdruckskraft lebt ganz von der
Beziehung zur Kirche, und diese wiederum wirkt feier-
lich, hoch, im Vergleich mit den breiten, sachlichen

If'ormen des Pfarrhauses.

Der Innenraum ist wohl der bedeutendste katholische
Basel. Er

streng, feierlich, sakral. Aber Baur erreicht diese Wir-

Kirchenraum seit St. Antonius in wirkt



T e T

Kung mit ganz andern Mitteln als Moser. Moser iiber-
setzte in St. Antonius die Lehre der Briider Perret ins
germanisch Tlerbe. Im SuBlern war er aufierordentlich
kithn, moderner als die Perret. Im Innern war er tra-
ditioneller. Er baut, wo die Briider Perret blof3 einen
Hangar Gottes erstellten, eine ernste kirchliche THalle.
Er wolbt eine wuchtige Tonne. Er stiitzt das Gewdolbe
mit festen Pfeilern. lalic nicht so frei wie die Perret
Licht und Luft hineindringen, ist fiiv Haltung und
Festigkeit besorgt.

Chor der Marienkirche in Olten. Hermann Baur, Arch. BSA/SIA, Basel. Wandmalerei von Ferdinand Gehr | Ste-Marie @ Olten, peinture murale

de F. Gehr | Saint Mary’s in Olten, mural by F. Gehr Photo: Baur, Base

Was bei uns in der Schweiz in den letzten zwanzig Jah-
ren gebaut worden ist, bleibt Moser verpflichter. Dazu
Kommt Anregung von Rudolf Schwarz. Sein kristallini-
scher Kubismus, scine Zucht, sein asketischer Geist
haben auf Metzger und andere tief gewirke. Baur sucht
i Allerheiligen seine Aufgabe eleganter zu losen, mit
Eleganz ohne Flitter. Er sucht ohne den Geist der
Schwere auszukommen, der noch fiir Moser zum Sakra-
len gehorte, und schafft einen Kirchenraum, der voll-

kommen unpathetisch, niichtern licht und dennoch sa-

449



kral wirkt. Man fiihlt sich niher bei den Perret als bei
Moser. Nur fehlt natiirlich der Farbenzauber der Fen-
ster. Es fehlt fast jedes Bild. Daf3 der Raum trotzdem
so stark wirkt, lift die Leistung des Architekten nur
noch grofier erscheinen. Wie Orgelpfeifen steigen die
schlanken Pfeiler zur Decke, die von fast aller Schwere
befreit 1st. Zu stiitzen gibt es hier wenig. Die Pfeiler

tun vor allem etwas anderes: sie klingen.

Was an Ausstattung da ist, fiigt sich vollkommen har-
monisch ins Ganze: Schillings Altar mit den euchari-
stischen Symbolen und das kostbare Kreuz an der
Wand, das in seiner straffen Symbolik viel michtiger
wirkt als unsere meisten Kruzifixe mit Balken und Kor-
pus. Trotzdem ist der Raum nicht vollendet. Thm fehlt
noch ein kraftvolles Zentrum. Es braucht kein Bild zu
sein. Es konnte ein Baldachin sein, wie ihn der Archi-
tekt hier skizziert hat. Er wiirde dem lichten Iin-
schreiten der Pfeiler zum Altar erst den sichtbaren Sinn
geben, wiirde die beschwingte Wolbung der Decke als
Vorbereitung zu dem Schweben des Baldachins erst
verstindlich machen. Die Kirche braucht Ausstattung,

Schmuck. Er ist notwendiger Bestandteil des Raumes.

Mavrienkirche, Olten
Hermann Baur, Arch. BSA|STA

Die Kirche steht an einer sanft ansteigenden Strafie, die
ziemlich zusammenhanglos bebaut ist. Am obern Ende
dieser Straffe, kaum hundert Meter von der Marien-
kirche entfernt, steht seit 25 Jahren eine protestan-
tische Kirche in einem langweiligen klassizistischen
Stile. Schwierig war es daher, von der Strafle und der
protestantischen Kirche die richtige Distanz zu bekom-
men. Baur stellt seine Marienkirche in einem rechten
Winkel zur Strafe, nimmt Pfarrhaus und Vereinssaal
vom Weg fort und gewinnt so einen ruhigen Platz um
die Kirche herum. So entsteht, etwas abseits, ein gehei-
ligter Bezirk. Der Turm der Marienkirche wollte nicht
in Konkurrenz treten zom Turm des protestantischen
Tempels. Seine Verbindung mit dem niedern Iaus,
aus dem er herauswiichst und das er eigentlich erdriickt,
ist am wenigsten gelungen. Er stinde besser allein.
Schon dagegen klingen Plastik und Bauwerk zusam-
men. Der Marienstatue von Paul Speck, die vor der
Kirche am Strafenrand steht, kommt hier eine wich-
tige raumschaffende Aufgabe zu, die sie vorziiglich er-
fiilllc: die von Bildhaner Speck geschaffene Gruppe,
Muttergottes mit Kind, weist von der Strafie weg zu
Kirche und Turm. Sie steht nicht auf hohem Podest,
wendet sich an jedermann und versetzt ihn doch gleich

in eine hohere Welt.

Der einschiffige Raum wird durch die Betonbinder
rhythmisch gegliedert und ist ganz auf den Altar hin
orientiert. Iohe Seitenwiinde lassen das Tageslicht nur
von oben ins Innere fallen. Nur vorn beim Altar sind
die Fenster grof und reichen weit herab, so daf die
sehr helle Chorwand den Blick des Kirchenbesuchers

besonders stark auf sich zieht.

450

Das grofe Wandbild von Ferdinand Gehr ist wohl die
bisher bedeutendste Arbeit des Malers. Prachtvoll ist
die Einfiigung in den Raum. Ohne laut oder aufdring-
lich zu sein, spricht das Gemilde zum ganzen Raum,
zur ganzen Gemeinde. Seine inhaltliche Bedeutung ist
leicht aufzunehmen. In einer obersten Region schweben
Engel auf abstrakten Wolkengebilden herbei. In der
Mitte offnet sich eine Art Himmelsfenster, und Gott-
vater blickt besorgt und freundlich auf die ganze Ge-
meinde herab. Unter ihm Christus am Abendmahls-
tisch, nach der Einsetzung des Altarsakramentes, von
den Seinigen Abschied nehmend. Rings um ihn Heilige
und Engel, die sich vom Abendmahlstische weg in die
Welt hinauswenden und alle Menschen einladen, am
Liebesmahl teilzunchmen. Sie sind {iberaus arglose
Wesen und kénnen eigentlich gar nicht begreifen, daf3
nicht schon die ganze Welt sich in vollkommener Hin-
gabe mit Christus vereinigt hat. Aber sie sind so giitig,
dafB sie es geduldig ertragen, wenn auch ganz verstockte
Siinder in der Kirche anwesend sind, und sie horen nicht
auf, Gott instindig zu bitten, daf3 er sich gerade und
zuerst der Verstockten annehme.

Aber ist Gehr ein Naiver? Das wird immer wieder ge-
fragt. Als Kiinstler ist er so gut oder so wenig naiv wie
Chagall. Er kennt die Kunstmittel, kann malen und
zeichnen. Aber er hat ein naives, unverdorbenes Herz.

Er ist einfiltig im Sinne des Evangeliums.

Konnte er nicht Gottvater etwas majestitischer malen?
Und den IHeiland etwas vornehmer? Ich zweifle daran.
Gerade daf er es nicht kann, darin liegt seine Stirke.
Natiirlich ist Michelangelos Gottvater eine grobartigere
Erscheinung. Aber seine GroBartigkeit wurde seit mehr
als hundert Jahren durch die Iinde zahlloser Nach-
ahmer immer fadenscheiniger reproduziert. Und auch
die GroBartigkeit Cimabues ist schon seit langem faden-
scheinig geworden. Vielleicht miissen wir wie die Kin-
der beim guten alten Onkel anfangen. Und vielleicht
liegt in der naiven Heilsarmeegebiirde von Gehrs Chri-
stus mehr vom wahren Erloser als in so vielen Nach-

fahren des Zinsgroschen-lHeilandes von Tizian.

Gehr bezeichnet eine Moglichkeit moderner kirchlicher
Kunst. An seiner Kindlichkeit gemessen, enthiillt sich
so manches Zeitgenossische als Theater. Sogar Seewald
macht zuweilen «in Giotto». Aber Seewald hat auch
cine Hoheit der Phantasie, cine Reife des Denkens, eine

Ticfe der Bildung,

die mit einbezogen ist in seine Dar-
stellung des Religiosen, die wir vergeblich suchen bei
einem Naiven wie Gehr. Wie Seewald seine Grenzen
hat, so hat auch Gehr die seinigen. Und es ist gerade
gut, dal es so verschiedene und so kraftvolle Kirchen-

maler gibt wie Gehr, Seewald und Stocker.
(8] k]

Wohl haben wir die groBartige Zusammenarbeit von
Malerei, Plastik und Architektur, wie sie die grofien
Epochen der kirchlichen Baukunst kannten, noch nicht
erreicht. Aber wir kommen ihr in den neuesten Kirchen-

bauten um einen fiithlbaren Schritt niher.



	Neue katholische Kirchen

