
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 40 (1953)

Heft: 2: Die Abteilung für Architektur an der Eidgenössischen Technischen
Hochschule in Zürich

Artikel: Die Stellung der Kunst in unserer Zeit : eine Würdigung der Schriften
von Herbert Read

Autor: Hodin, J.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung der Kunst in unserer Zeit

Eine Würdigung der Schriften von Herbert Piead

Von .1. P. Hodin

Die Ideen des englischen Kunstschriftstellers Herbert
Read bilden das lebende Verbindungsglied in einer
ununterbrochenen Kette von traditionsgebundenen Werten,

die von vier Generationen englischer Kritiker
entwickelt und verfochten worden sind. Wir werden nicht

nur feststellen, daß seine Gedanken eine logische und
historische Fortsetzung der ihren darstellen, sondern

auch, daß sie mit ihnen eine organische Einheit bilden.
Die modernen Probleme: Kunst und Erziehung, Kunst

und Gesellschaft, Kunst und Harmonie des Seins, sind

von der industriellen Revolution hervorgerufen worden,
einem neuen Arbeitsrhythmus, der nicht nur unsere

Art zu leben, sondern auch unsere Art zu denken, zu

fühlen und zu reagieren bedingt. England war das erste

Land, in dem diese Revolution stattgefunden hat, und

es ist nur natürlich, daß es auch diejenigen Denker

hervorgebracht hat, die klar die Gefahren erkannt haben,
welche unserer Kultur drohen. Die Schriften von John

Ruskin, William Morris, Eric Gill, Roger l'rv und

Herbert Read sind eng verknüpft mit den

Entwicklungsphasen der Industrialisierung, während deren sie

entstanden sind.

Es wäre jedoch zu eng gedacht, in Herbert Rcads

Schriften bloß einen organischen Bestandteil dieser
spezifisch englischen Leistung zu sehen. Read ist - etwas,
was vielleicht noch nie vorher in England vermerkt
werden konnte — ein zielbewußter Vertreter des

europäischen Gedankens. Er war empfänglich für alle
entscheidenden Anregungen und Einflüsse, welche die

Literatur und Kunst in der ganzen Welt boten und deren

wichtigste Erscheinung aufdem Gebiete der Kunst in
den letzten Jahrzehnten die formale Revolution der
Kunst in Frankreich war. Hier setzte Read die Arbeit
des Kunstkritikers Roger Fry fort, der ein Vorkämpfer
der französischen Moderne war und verglichen werden

kann mit Männern wie Julius Meier-Graefe in Deutschland,

Jens Thiis in Norwegen, F. X. Salda in Böhmen,

August Brunius in Schweden. Aber Bead, viel universaler

veranlagt, als es die französischen Kunstkritiker
im allgemeinen sind, erkannte in der europäischen
Kunst außerhalb Frankreichs eine Entwicklung von
ebenso weittragender Bedeutung. Er würdigte ihrem
wahren Verdienste nach Künstler wie Edvard Munch,
James Ensor, Oskar Kokoschka, den deutschen Expres¬

sionismus. Viele entscheidende Ideen der modernen

Psychologie, Pädagogik und Philosophie kamen aus

den deutschsprechenden Ländern : Freud, Jung, Kretseh-

mer, die Gestaltpsvchologie, Marx, Nietzsche, Herbart,
Spengler, Lizck. Auch Kunstgeschichte und
Kunsttheorie haben in den deutschsprechenden Ländern
hervorragende Leistungen zu verzeichnen gehabt: Burckhardt,

Wölfflin, Dvorak, Riegl, Volkelt, Schmarsow

u.a.m. Diese alle lial.cn dazu beigetragen, die

Vorstellungswelt Herbert llcads zu formen, und man ist

geneigt, diesen englischen Kritiker — i\vv auch Dichter
und literarischer Essayist ist - mit einer Linse zu

vergleichen, in der alle umwälzenden Ideen seiner Zeit sich

sammelten, um auf jenes Problem konzentriert zu werden,

das ihm vielleicht am nächsten hegt, nämlich das

Problem der Kunst und ihrer Stellung in der modernen

Gesellschaft. Es muß hier erwähnt werden, daß es eine

Kunstwissenschaft in dem Sinne, wie sie in Deutschland
schon lange vor dem ersten Weltkrieg existiert hat und
wie sie in den letzten :>.o Jahren in den Vereinigten
Staaten erblüht ist, in England nicht gibt. Selbst der

Unterricht der Kunstgeschichte auf den englischen
Universitäten hat nicht die Form, wie sie aufdem
Kontinent allgemein war. Doch ist darin in letzter Zeit eine

Änderung, zu verzeichnen, besonders seit der Schaffung
des Courtauld Instituts für Kunst an der London Uni-
versitv und der bedeutungsvollen Wirksamkeit des

Warburg-Instituts dort selbst.

Welchen Wesenscharakter weist die führende
Kunstliteratur in England auf? Wir haben schon erwähnt,
daß sie nicht in dem Sinne spezialisiert ist wie die

deutsche Kunstwissenschaft, daß sie kein spezifisches

Forschungsgebiet hat. Der englische Kunstschriftsteller
ist im allgemeinen ein Kunstkritiker und gleichzeitig
ein Kritiker der Gesellschaft, der die Ideen der neuen

Philosophie, Psychologie und Kulturgeschichte
verwendet, um seine Gesichtspunkte zu stützen. Größtes

Gewicht muß daher auf seine Persönlichkeit gelegt
werden. Und John Ruskin, mit dem wir hier beginnen
wollen, war eine bedeutende Persönlichkeit. Einen

Prediger in der Wüste, so könnte man ihn nennen,
dessen Einfluß sich sowohl in Europa als auch in Amerika

fühlbar machte. Ruskins größtes Verdienst und

gleichzeitig seine größte Schwäche war, Beziehungen
zwischen Kunst und Moral, Kunst und (Hauben

festzulegen. Schwäche, weil seine Lehre was besonders

69



bei der Verteidigung der Präraflachten klar zutage
trat — zu der falschen Folgerung führte, daß ein Kunstwerk

eine direkt moralisierende Tendenz oder einen
literarischen Inhalt aufweisen müsse. Und Verdienst, weil
eine Beziehung zwischen Moral und Kunst doch besteht,

was wir schon bei Plato linden können i^Staat, 3. Buch,
und Gesetze, 2. Buch) - aber eine tiefere und
subtilere Beziehung, als sie von den Präraffaeliten und ihrem

Bannerträger Ruskin vertreten wurde. Ruskins Krenz-

zug gegen den «Mammonismus», seine politische
Ökonomie der Kunst, die er als ein Schüler Carlyles
entwickelt hat, sein sozialer Protest, sein Haß gegen den

Industrialismus und seine Liebe für das Kunsthandwerk,

auch seine Erziehungsreform (schöpferische
Tätigkeit wurde als Teil des Studiums gefordert; Ruskin

verlangte wörtlich: die Anfertigung von Holz-Schnitzereien,

von Bildern, nützliche Tischlerarbeit, aber nicht
das Vollstopfen des Hirns mit Bruchstücken von Wissen,

die bei der nächsten Prüfung hervorgestammelt
werden) — sie alle kreisen um ein Ideal, das Ideal der
Schönheit. Hier sind wir im Mittelpunkte seines

Denkens. In der Einleitung zu seinem Buch «Moderne
Maler» (1888) formulierte Ruskin sein «grundsätzliches

Glaubensbekenntnis», «daß nämlich das Wissen

von der Schönheit der erste Schritt sei, der uns

weiterleitet zum Wissen über die Dinge, die liebenswert

und von gutem Einfluß sind, und daß die Gesetze,

das Leben und die Freude, die der Schönheit von Gottes

irdischer Welt innewohnen, ewige und heilige Bestandteile

seiner Schöpfung sind».

Dies müßte heute noch mehr als zu Ruskins Zeit betont
werden. Es war deshalb erfreulich, als während des

letzten Kriegsjahres die Ruskin-Gesellschaft in London
die Bedeutung von Ruskins Einfluß auf die Gegenwart,

diskutierte, den Theologen W. R. Inge sagen zu hören:
«Die Ilauptanklage, die Ruskin gegen unsere Zivilisation

erhol., war, daß diese ihre Werte verfälscht habe.

Wie alle Christen, die ihre Religion kennen, und alle
Platoniker begriff Ruskin, daß es ewige, absolute und

endgültige Werte gebe, die wir allgemein als Wahrheit,

Schönheit und (lütc bezeichnen, die in sich selbst

beruhen, ohne Beziehung zu etwas anderem, und die das

Ziel jedes ehrenhaften Menschen in der Welt sein

sollten.» Das scheint der Beitrag zu sein, den Ruskin zur
Lösung unserer geistigen Krise geleistet hat, und er
wurde ebenso entschieden von Sir Kenneth Clark
hervorgehoben, als dieser sagte, daß «ein Zeitalter, welches

eine Unmenge von häßlichen Hauten und häßlichen

Gegenständen des täglichen Gebrauchs erzeugt, etwas

grundsätzlich Roses in seinem Wesen aufweisen müsse.

Ein häßlicher Laternenpfahl ist ein böswilliger
Laternenpfahl. Das, so glaube ich, war Ruskins vornehmste

Entdeckung.» Der ästhetische und, wie wir sehen, auch

der mit ihm verbundene moralische Gesichtspunkt war
also Ruskins Antwort auf den Materialismus. Er betonte

Qualität gegen Quantität, und die Essenz seiner

Philosophie liegt in den Worten verborgen: «Es gibt keinen

anderen Reichtum als das Leben, das Leben mit all seinem

Vermögen von Bewunderung, Hoffnung und Liebe.»

Mehr noch als Ruskin hatte William Morris direkten
Einfluß auf die Entwicklung der Kunst als Ausdruck
unseres täglichen Lebens, auf die Anerkennung der
vitalen Bedeutung der Kunst für die Menschheit.
.Morris, der als Student in Oxford Ruskins Vorlesungen
gehört hatte, baute nicht nur auf dessen Ideen, sondern
entwickelte diese in allen Richtungen. Wir können

sagen, daß die Wiederbelebung des Kunsthandwerks in
allen europäischen Ländern aufsein Wirken und seine

Erfahrungen zurückgeht. Angeregt von seinen Ideen,
entwickelten sich die «Wiener Werkstätten», und es

geht auch eine direkte Linie von ihm zum Deutschen

Werkbund und von da zum Bauhaus, das wiederum
Einfluß auf Bead hatte, so daß man paradoxerweise

sagen kann, daß der Engländer englische Ideen durch
deutsche Vermittlung assimiliert hat. Auch bei Morris

finden wir das Ineinanderwirken der Kritik der
modernen Zivilisation und der Überzeugung, daß die
Kunst das einzige Mittel sei, der geistigen Krise Herr
zu werden, also der engen Verknüpfung von Kunst und
Moral. Morris sprach von der «Kunstarmut der modernen

Welt», und er fand ihre Wurzeln in der ungleichen
Verteilung der Möglichkeiten, sich künstlerisch
auszudrücken oder auch nur Kunst zu genießen. Er klagte
unsere Zivilisation mit den Worten an: «Die Gesellschaft

ist auf einem Zustand des unaufhörlichen Krieges
aufgebaut», und stellte fest: «Die Kunst jeder Epoche
ist notwendigerweise der Ausdruck ihres sozialen
Lehens.» Der Industrialismus war ihm eine große Gefahr,
weil er zu den ästhetischen Werten nur mit Häßlichkeit
beitrug. Er schrieb: «Die Häßlichkeit unschöner
Produkte ist dynamische Häßlichkeit, denn sie verursacht
einen fortschreitenden geistigen Niedergang.» Morris
machte einen Unterschied zwischen großer und
volkstümlicher Kunst. Wir würden heute von Kunst und
Kunsthandwerk sprechen. Große Kunst wirkt besonders

aufdie Phantasie ein und ist die Kunst der großen
Meister. Die Volkskunst «wächst aus den Wünschen
und Bedürfnissen aller Menschen, welche durch die
organisierte Arbeit des Volkes befriedigt werden müssen».

Morris hatte eine große Achtung für diese Volkskunst
und sah in ihr den Maßstab für die Gesundheit der
sozialen Verhältnisse. Er forderte, daß «alle Dinge,
selbst die geringsten, die von Menschenhand herrühren,
ein seelisches Element beherbergen, damit sie nicht das

schöne Antlitz der Natur verunstalten».

Es war in der Tat eine unheilvolle Entwicklung, die

uns die ästhetische Seite unserer Tätigkeiten vernachlässigen

ließ. Die Erziehung sowohl der Erwachsenen
als auch der Jugend muß es vermeiden, die Kunst als

bloße Unterhaltung oder Muße anzusehen. Sie muß die

Gemüter für das Schöne eröffnen und die Menschen mit
einem Maßstab versehen, damit sie Werte messen und

vergleichen können. Sonst besteht die Gefahr, daß die
Kulturwerte bloß eine sonst unerträgliche Lebensweise

dekorieren, weil beide keine unzertrennliche, organische
Einheit bilden. Mit anderen Worten: es wird eine

Kultur verbleiben, die sich bloß in Ausstellungen kundtut,

während in einer wahren Kultur die Kunst jede



Tätigkeit durchdringt. Der englische Bildhauer Eric
Gill schrieb einmal: «Zur Hölle mit einer Kultur, die

nur wie eine Sauce ist zu einem sonst geschmacklosen,
zähen Fischgericht!»

II.

Es war nicht nur die soziale Denkart des sogenannten
Viktorianischen Zeitalters in England, während der
frühen Stadien des Industrialismus, die einen äußerst

verderblichen, ja tödlichen Einfluß auf unsere moralischen

und ästhetischen Werte ausgeübt hat, sondern

auch die mechanistische Wissenschaft, auf der sie

beruhten. In seinen berühmten Vorlesungen, die er im
Jahre 1925 an der Harvard Universität hielt, verurteilte
A. N. Whitehead den Triumph des Materialismus über
die metaphysischen Grundvorstellungen. Das Problem

vom humanistischen Gesichtspunkt analysierend, rief er
aus: «Die Seele sehnt sich nach Befreiung, sie ruft laut
nach Veränderung. In den industriell fortgeschrittensten

Ländern wurde die Kunst als Frivolität angesehen.
Die Befruchtung der Seele ist die Ursache für die

Notwendigkeit der Kunst.» Dieses Werk, unter dem Titel
«Science and the Modern World» veröffentlicht, machte
einen tiefen Eindruck auf Herbert Read. Er nannte es

«das wichtigste Buch, das seit Descartes ,Discours de

la Methode' auf dem gemeinsamen Gebiet von Wissenschaft

und Philosophie erschienen ist. Es enthält das

Material für eine Revolutionierung unseres ganzen
Lebens und unserer Weltanschauung und versucht nicht

nur, die Kategorien der Wissenschaft und Philosophie,
sondern auch die der Kunst und Religion neu zu

interpretieren.» In seiner Kritik der politischen Ökonomie
vertritt Marx die Ansicht, daß in der Mythologie die
Naturkräfte durch die Phantasie geformt und bemeistert

werden; deshalb verschwinde sie auch, sobald die
Meisterschaft über die Naturkräfte wirklich erreicht
sei. Heute sind wir erstaunt über die Banalität einer
solchen Auffassung. Die Tatsache ist, daß Philosophen
wie Whitehead, Psvchologcn wie Jung, Physiker wie

Heisenberg an einer geistigen Umorientierung arbeiten,

die notwendigerweise zu einer neuen Weltanschauung,

zu einer neuen Metapbvsik führen muß — nicht die
Verfechter des Klassenkampfes.

Diese Weltanschauung wird natürlicherweise auf der
uralten wertvollen Tradition des europäischen Gedankens

bauen. In seinen Theorien über den Schönheitsbegriff

geht deshalb Read auf die Griechen zurück.
Schon in seinem frühen Werk «The Meaning of Art»
(1926), das aus kürzeren Studien besteht, die er als

Kritiker des «Listener» geschrieben hatte, erklärt er:
«Die Griechen waren weiser als wir, und ihr Glaube,
der uns stets so paradox erscheint, daß nämlich Schönheit

ein moralischer Wert sei, ist in Wirklichkeit eine
einfache Wahrheit. Die einzige Sünde ist das Häßliche.
Wenn wir mit unserem ganzen Sein daran glauben
würden, könnten alle anderen Tätigkeiten des menschlichen

Geistes sich selbst überlassen werden. Ich bin
deshalb überzeugt, daß die Kunst viel wichtiger ist als

z. B. die Ökonomie oder Philosophie. Sie ist iler direkte
Maßstab der menschlichen geistigen Vision. Wenn diese

Vision gemeinschaftlich ist, wird sie zur Religion. Und
die Kunst, dort, wo sie vital war, beruhte, wie uns die
Geschichte lehrt, auf irgend einer Form der Religion.
Aber allmählich, in den letzten zwei oder drei
Jahrhunderten, hat sich dieses Band gelockert, und es

scheint keine augenblickliche Möglichkeit vorhanden,
einen neuen Kontakt anzubahnen.»

Read fährt fort: «Niemand kann die tiefe
Wechselbeziehung von Künstler und Gemeinschaft leugnen.
Der Künstler hängt von der Gemeinschaft ab. » Hier
muß die Einheit erzielt werden, hier muß die Erziehung
einen Ausweg finden. Read beantwortete die Frage,
warum der Künstler von solcher Bedeutung für die

Menschheit sei, von neuem in seinem Werk «Art and

Society» (1926): «Die primäre Funktion des Künstlers,
ja die einzige Funktion, zu der ihn seine Befähigung
auserwählt, ist sein einzigartiges Vermögen, das

instinkthafte Leben der Tiefenschichten unseres Ceistcs

zu materialisieren. In diesen Schichten verwaltet, so

glauben wir, die Seele kollektive Erlebnisse, und weil
der Künstler diesen unsichtbaren Phantasmen sichtbare

Form verleihen kann, hat er die Macht, uns tief zu

bewegen.»

Das Problem der Zukunft liegt für Bead darin, «ob wir
die Kunst in ihrem wahren Wesen erhalten können,
während wir ihr im Aufbau unserer Kultur einen Platz
anweisen. Für die Gesellschaft ist es gefährlich, sich der
Kunst zu sehr bewußt zu werden; aber es ist
nichtsdestoweniger nötig, daß die Gesellschaft den Künstler
erhalt. Kunst muß als eine Notwendigkeit angesehen

werden, so wie Brot und Wasser; aber wie Brot und

Wasser, muß sie als gang und gäbe hingenommen
werden. Sie muß ein integrierender Bestandteil unseres

Alltagslebens sein und darf nicht zu sehr umworben
werden. Sie sollte nicht als Gast, nicht einmal als

zahlender Gast, sondern als Mitglied der Familie
behandelt werden.»

In seinem Werk «Education Through Art» ' 1 «^43) hat
Herbert Bead zum erstenmal alle seine Ideen, die mit
der Definition der Kunst, der natürlichen Form der

Erziehung, der ästhetischen Basis von Disziplin und

Moralität zusammenhängen, in ihrer ganzen Tragweite

entwickelt und ihnen eine wissenschaftliche Basis

gebaut. Das Werk zielt hauptsächlich aufdie Erziehung
der Kinder ab. Die Befreiung ihres natürlichen Bedürfnisses,

sich auszudrücken, ist für Bead die einzige Sicherheit

eines wohlbalancierten Seelenlebens, eines Seelenlebens,

das von der Schönheit der Schöpfung durchtränkt

ist, für die der moderne Mensch in seinem

Lebenskampfund seiner rücksichtslosen Ausbeutung der Natur
erblindet ist. In diesem Buch sehen wir Bead seine

Theorie wiederum auf Plato stützen, dessen Anschauung

über die Aufgabe der Kunst in der Erziehung er in

Begriffen wiedergeben will, «die direkt auf unsere
gegenwärtigen Verhältnisse angewendet werden können».



Piatos durch die Jahrhunderte so sehr verkannte und
deshalb vernachlässigte Idee war, daß die Kunst die

Basis der Erziehung bilden sollte. In einem seiner

neuesten Werke, das die Prinzipien der ästhetischen

Erziehung auf die Erwachsenen anwendet, nämlich in
«Education for Peace» (1949) entwickelt Read die

platonische Idee, daß ästhetische Schulung gleichzeitig
moralische Schulung sei, und er zeigt, warum Plato eine
solche Idee ganz ernst und ohne ein Gefühl des

Paradoxen vertreten konnte. «Er verankerte sich in der
Lehre von der universalen Harmonie, deren Urheber

Pvthagoras war.» Das Ziel, das Piatos Erziehungssystem
im Auge hat, ist, eine Harmonie zwischen Kunst und

menschlichem Verhalten, zwischen der Tatsächlichkeit
der Schönheit und dem Ethos der Heiligkeit oder des

Adels zu erreichen. Und in seinen Vorlesungen über die
sozialen Aspekte der Kunst im Industriezeitalter (« Social

Aspects of Art in an Industrial Age.fr, die er an der
Yale Universität im Frühjahr 19 jb hielt, und die unter
dem Titel «The Grass Roots of Art» als Buch erschienen

sind*, nahm Herbert Bead dieses ihm wichtigste
Problem unserer Zivilisation nochmals auf. Er gelangte
hier zu einer wichtigen, ihn von Ruskin und Morris
unterscheidenden Schlußfolgerung, nämlich: «Wir können

uns im gegenwärtigen Stadiuni der Entwicklung nicht

gegen die Maschine auflehnen, wir müssen sie laufen
lassen und Vertrauen haben. Die ägyptische Kunst

beweist, daß die objektive Rationalität der großartigsten

und bewundernswertesten Leistungen fähig ist.

Wir können schon rings um uns herum ihre Möglichkeiten

in den funktionalist ischen Bauwerken, die

hierzulande und anderwärts errichtet worden sind, und

in gewissen Erzeugnissen der Maschinenindustrie
erkennen. Aber laßt uns nicht in den Irrtum verfallen,
zu glauben, eine Kultur könne auf Rationalität oder

Funktionalismus allein aufgebaut werden. Die Grundlagen

einer Kultur liegen nicht im Bewußtsein, sondern

in den Sinnen, und wenn wir die Sinne nicht gebrauchen,

nicht entwickeln können, werden wir nie die

biologischen Voraussetzungen für das Weiterbestehen des

Menschengeschlechtes schaffen können, geschweige denn

einen menschlichen Fortsehritt.»

Es ist ergreifend, die Worte zu lesen, die das Ende des

ersten Vortrages bilden: «Unser besonderes Unglück
in diesem luftkonditionierten Alptraum, den wir Zivilisation

nennen, ist, daß wir selbst die Vorstellung von
einer Kultivierung der Sinne verloren haben, so daß

wir mit ungeschickten Händen und mundlahm, halbblind

und taub für alle Nervenschwingungen uns durch
das Leben tasten, ohne Blick für die reizvollsten Bilder
und verloren für seine reichsten Freuden und glücklichsten

Gemeinschaften. Verkommen und brutalisiert treiben

wir zwischen der Langeweile des Friedens und den

selbstverschuldeten Wunden des Krieges hin und her

und weisen als irrsinnig jene wenigen ruhigen Stimmen

* Deutsche Ausgabe: «Wurzelgrund der Kunst»,
übertrugen von Friedrich Hundt, im Suhrkamp Verlag, Berlin
und Frankfurt a. M.

zurück, die von Liebe und Schönheit sprechen und dem

Verzicht auf Macht, Beichtuni und Stolz, der notwendig
ist, wenn wir wollen, daß Schönheit und Liebe unser
Leben beherrsche.»

«Wir haben eine ganz kleine Schicht von Menschen, die
sich Künstler nennen. Alein Vorschlag aber ist, daß

jeder ein Künstler sein sollte. Ich mache diesen

Vorschlag nicht im Geist des Dilettantismus; es ist das

einzige Vorbeugungsmittel gegen eine ungeheure Neurose,

die eine völlig mechanisierte und rationalisierte
Zivilisation befallen wird. Nur ein Volk, das bei
der Natur in die Lehre gegangen ist, weiß von
Maschinen den richtigen Gebrauch zu machen. Nur ein
solches Volk wird diese Maschinen so gestalten und

beherrschen, daß ihre Erzeugnisse eine Erfüllung
biologischer Notwendigkeiten und nicht eine Verleugnung
derselben bedeuten. Nur ein solches Volk wird vor
den verheerenden Wirkungen der Massenproduktion
und der Massenarbeitslosigkeit (fälschlich ,Freizeit'
genannt) sicher sein. Nur ein solches Volk mit noch

lebendigen Gefühlen und einem stetig regen Geist
kann hoffen, in der industriellen Welt der Zukunft
eine wahre und dauerhafte Gesellschaft zu schaffen.»

Herbert Beads Schriften weisen auch andere Seiten

auf. So hat er neulich Studien über Kunst und
Psychoanalyse, Kunst und die Entwicklung der Menschheit,

die Philosophie der modernen Kunst publiziert.
Aber ich muß mich in dieser kurzen Skizze auf das

Gesagte beschränken, in dem die Grundtendenz seines

Denkens festgehalten wird. Diese Grundtendenz wird,
so scheint es mir, jedem behilflich sein können, der in
derselben Richtung denkt und wirkt, d. h. an der

Schaffung einer neuen Plattform für die Würdigung
des Lebenswunders und seiner Schönheit.

liiographische Notiz

Herbert Read, geboren am I.Dezember 1S93 in Yorkshire,
studierte an der Universität in Leeds, die ihm auch den
Doktortitel h. c. verlieh. Seinen Grad als M. A. (Master of Arts)
erwarb er in Edinburgh. Im ersten Weltkriege kämpfte er an
der Westfront. Read wirkte 1922-1931 am Victoria and Albert
Museum in London und lehrte, nachdem er Edinburgh
verlassen hatte, 19,35-1936, Kunstgeschichte an der Universität
in Liverpool. Er war 1933-1939 Redaktor des Burlington
Magazine. Heute ist er einer der Direktoren des Verlages

Routledge and Kegan Paul in London, sowie Präsident der

Society for Education in Art und des Institute of Contemporary
Arts. Die führende Stellung, die Read in England einnimmt,
ist in dieser Tätigkeit und den vielen Publikationen begründet,

durch die er in literarischen, künstlerischen und auch

politischen Fragen für seine Ideale bahnbrechend wirkte.
Er ist einer der hervorragendsten englischen Stilisten der

Gegenwart; seine Gedichte werden zu den bedeutendsten der

letzten Generation gezählt.


	Die Stellung der Kunst in unserer Zeit : eine Würdigung der Schriften von Herbert Read

