Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 39 (1952)

Heft: 11

Artikel: Gedanken ohne Uberschrift

Autor: Schmalenbach, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEDANKEN OHNE UBERSCHRIFT

Von Werner Schmalenbach

Eine umfassende Ausstellung der Werke Arnold Bock-
lins” hat den Schreibenden zu den hier niedergelegten
Gedanken angeregt, Gedanken nicht iiber Bocklin
selbst, sondern Gedanken allgemeinerer Natur, deren
einen Pol unsere heutige Welt, deren andern die Kunst
vergangener Zeiten bildet, fiir welche Bocklin lediglich
als Exempel gewiihlt wird. Diese Wahl ist insofern von
Vorteil, als sie auf einem starken und frischen Erlebnis
beruht und dadurch den mehr generellen U berlegungen
ein lebendiges Zentrum sichert. Denn die genannte Aus-
stellung bedeutete fiir den Schreibenden eine ebenso be-
gliickende wie hochst iiberraschende Entdeckung, Wie-
derentdeckung einer Kunst, die er sich bis dahin lieber
stillschweigend vom Leibe hielt: die Entdeckung cben

der Kunst Bocklins.

Auch sonst aber lift sich gerade durch Bocklin vielerlei
gut exemplifizieren, weil er besonders exemplarisch eine
«Welt» vertritt, eine untergegangene, verlachte, ver-
schriene Welt: diejenige der zweiten Ililfte des letzten
Jahrhunderts. Ist man nun aber zur eigenen Uberra-
schung von der auflergewdhnlichen Potenz dieses Kiinst-
lers beeindruckt, dann stellt sich in besonderer Schiirfe
die sehr konkrete Frage, wie es wohl moglich sein

konnte, mit dieser Kunst heute zusammenzuleben.

Mit Bildern, die im Museum hingen, «leben» wir nicht
zusammen. Das Museum ist eine schone — und notwen-
dige — Verlegenheit. Unsere Fragestellung betrifft un-
sere eigene « Welt», unser Leben, genauer noch: unsere

Art zu wohnen.

Man stellt sich in Ausstellungen gern, anch wenn die
Realisierbarkeit gleich Null ist, die stille Frage: Wiirde
ich das in meiner Wohnung aufhingen? Eine Frage, die
ganz unhistorisch, antihistorisch ist, aber die der histo-
rischen Gegentatsache gerecht wird, daf3 auch wir
«leben». Es 1st gerade in seiner Ungeschichtlichkeit eine
Lebensfrage. Da sie sich aus unserer modernen Welt
heraus an eine «altmodische» Kunst stellt, ist sie grund-
sitzlich subjektiv, wenn sie auch auf der Objektivitit
einer Bewertung beruhen muf3, um nicht ins Geschmack-

lose zu fithren.

Voraussetzung ist, dal} wir «modern» leben. Die Frage

wiire uninteressant, unlebendig, wenn wir uns etwa

einen individuellen Lebensbereich i la Bocklin bewahrt

* Kunsthalle Basel, Sommer 1951.

hictten. Es wiirde sich dann nimlich fakesch iiberhaupt
keine Frage stellen. Voraussetzung also ist, dafl man —
ohne damit besonders zu trinmphieren, aber aus innerer
Notwendigkeit — ein moderner Mensch ist. Wir mégen
Werke von Picasso oder Klee oder Miro oder Mondrian
liecben und sogar — im Idealfall — an den Winden hin-
gen haben. Nun sind wir aber fihig, mit gleicher Lei-
denschaft einen griechischen Kopf zu lieben, ihn ins
gleiche Zimmer zu stellen: daf das moglich ist und daf3
cine solche Zusammenstellung uns nicht beleidigt (und
auch weder den griechischen Kopf noch Picasso belei-
digt) — das ist zweifellos beunruhigend, doch muf3 es
als ein Faktum hingenommen werden. Wie ist dieses
grundsitzlich erschreckende Faktum, das ein Symptom
heutiger Desorientiertheit und kultureller Charakter-
schwiiche zu sein scheint, zu erkliren? Am einfach-
sten mit der Feststellung, daf} wir die Kunst nur noch
isthetisch betrachten und daBl im Asthetischen alle
Kunst einander die Hand reicht, gleich ob es ein Neger-

1dol, ein Apoll, ein Bocklin oder ein Picasso ist.

Positiv gesagt: wir lieben die Kunst in allen ihren Er-
scheinungen. Negativ gesagt: wir sind Astheten, wir
nehmen die Kunst um der Kunst willen, wir nehmen

Iart — pour 'art.

Wie viele Vorurteile hingen an diesem Schlagwort!
Wie schwer ist es, den Blick auf ein Urteil von grassie-
renden Vorurteilen frei zu machen! Am besten sieht
man manchmal einfach tiber sie hinweg und versucht,

moglichst unbefangen zu einem Urteil zu kommen.

Um es zu wiederholen: wir lieben einen griechischen
Kopf ebensosehr wie ein Stilleben von Picasso und wiin-
schen, beide zu besitzen, und scheuen uns nicht, beide im
gleichen Raum unterzubringen. Nebenbel gesagt: vor
siebzig Jahren stand der gleiche griechische Kopf neben
einem Bild von Bocklin. War das ein weniger groteskes
Nebeneinander? Freilich bestand dort eine Wahlver-
wandtschaft, wihrend heute die Wahl einfach auf grofe
Kunst fallt — wahllos gegeniiber bestimmten Kulturen.
Ob dies nun Degenerationserscheinungen sind oder
nicht (wer soll das entscheiden?!): unser Erlebnisver-
mogen umschlief3t mit gleicher Intensitit alle Kulturen
der Erde und der Geschichte. Man soll sich hieriiber
Gedanken machen, weil es hichst problematisch ist,
aber nicht um in Selbstverlidsterung zu verfallen, son-
dern um zu einer gewissen Einsicht in unsere heutige

Welt zu gelangen.



Wir haben in der Tat das Asthetische weitgehend iso-
liert. Nicht erst heute: schon in fritheren Jahrhunderten
gegeniiber noch fritheren. Und freilich noch viel radi-
kaler in unserm Jahrhundert — etwa gegeniiber dem-
Jenigen Bocklins. Indessen, nehmen wir dies nicht allzu-
schr als blassen Asthetizismus. Denn einmal lieben wir
das Kiinstlerische als starksten Lebensausdruck, also
Aus-

druck von Leben. Dann aber legen wir in diese Liebe

wenn auch in Distanz zu unserm Leben, so doch als

so viel Leidenschaft, daf3 wir damit ruhig den Anspruch
einer lebensvollen Haltung geltend machen diirfen. Un-
sere Liebe zur Kunst irgendeiner Zeit bildet einen we-
sentlichen, bereichernden Bestandteil unseres eigenen,

im vollen Sinn gemeinten Lebens.

Dabei aber losen wir zweifellos das Kunstwerk fritherer
Zeiten aus seinem jeweiligen historischen Lebensbereich
heraus. Es ist eine geschichtlich widersinnige, der Kunst
aber und unserer Liebe zu ihr durchaus nicht feindliche
Amputation. Denn der amputierte Teil ist hier derje-
nige, der am Leben bleibt, nachdem der geschichtliche
Korper lingst «Geschichte» geworden und damit ab-

gestorben ist.

Auch Bocklins Zeit ist abgestorben, ist unwiderruflich
vorbei, ist hochstens da und dort noch dank der mumi-
fizierenden Wirkung des Staubes in skurriler Weise
crhalten. Dennoch widerfihrt es uns, dall wir beim
Gang durch eine Ausstellung der Werke Bocklins uns
dieses oder jenes Bild an die eigene Zimmerwand

wiinschen.

Ilierber nun ist jene Amputation unumginglich: wir
meinen Bocklin und nicht seine Zeit. Unsere Wieder-
entdeckung seiner Malerel — sofern sie iitberhaupt statt-
findet, aber davon gingen wir ja aus — schliefit nicht
seinen einstigen  Lebens- und  Wirkungsbereich ein.
Ganz konkret wiinschen wir uns ein. Bocklin-Bild in
unsern Lebensbereich, der nichts von Bocklin mehr an
sich hat. Da ist sogar ein Museum historisch gerechter,
indem es offen ein Eingestindnis reprisentiert: daf3
diese Kunst keine Heimat mehr hat und irgendwo
ein Asyl finden mufB. Wir aber wollen vom abgestor-
benen Korper ein Glied amputieren, um es auf einen
andern, lebendigen zu verpflanzen. Ist das iiberhaupt

6olich?
moglich:

Da wir den starken, mit logischen Argumenten nicht zu
fundierenden Wunsch einer solchen « Aneignung» ha-
ben — vorausgesetzt freilich eine gewisse kulturelle
Selbstsicherheit, die uns vor Entgleisungen schiitzt —,
ist es offenbar moglich. Es bedarf kemer weiteren Be-

weisfithrung, es bedarf hichstens einer Erkliarung.

In seiner Lebensatmosphiire ist Bocklin uns unertrig-
lich geworden. Wir verehren ihn als groflen Maler, wir
lieben ihn in manchen seiner klassischen Werke (nicht
etwa bloB in den Frithwerken, die auflerhalb des « IFal-
les» Bocklin stehen); aber wir sind unfihig, in seiner

Atmosphiire zu leben. Vielleicht lichen wir sogar, mit

378

ronischem Gefallen, auch diese Atmosphire, aber be-
stimmt nicht, um unser Leben darin einzurichten, son-
dern eher so, wie man sich an einer Maskerade ergotzt.
Wenn wir zu Bocklin ein neues, starkes Verhiltnis fin-
den, dann aus der durchaus bejahten Lebensatmosphiire
unserer Zeit heraus, die unter anderm in Bildern von
Picasso, Klee, Miro, Mondrian besteht; aber wohlver-
standen: nicht weil wir uns einer Wahlverwandtschaft
mit Bocklin bewubBt werden, so wie es einem surrealisti-
schen Maler, etwa Chirico oder Max Ernst, ergehen
mag, sondern frei von jedem Gefiihl der «Modernitit»
Bocklins: Bocklin — immer nur als Beispiel — begegnet
uns im Gegenteil als eine denkbar fremdartige Erschei-
nung mitten in unserm modernen Leben; das ist die
Situation. Und so vollzichen wir die Amputation. Bock-
lin vor dunkelblumiger Tapete, im glutvollen Diam-
merlicht gardinenreicher Stuben, iiber Pliischsofa und
Monstrebiifett ist uns ungenieBbar geworden, ja in die-
ser thm gemiflen Umgebung ist uns der Blick auf seine
Schonheit verstellt. Davon miissen wir ithn — gegen die
Geschichte, aber um unseres Lebens, unserer Liebe wil-
len — befreien. Und damit ist nicht nur das Mobiliar,
sondern ist der ganze Bocklin-Geist gemeint. Wir miis-
sen den Maler zwar aus seiner Zeit heraus verstehen,
aus unserer Zeit heraus jedoch lieben. Nur so machen
wir seine kiinstlerischen Werte frei. Wir nehmen 1hn,

um es schlicht zu sagen, in unser

‘e moderne Wohnung
hinem, vor neutrale Winde. (Sagen wir nicht, wie
mancher es gern horen wiirde: vor kahle Winde; denn
wenn ein Bocklin davor hingt, sind sie ja alles andere
als kahl.) Da hingt vielleicht schon ein Miro — warum
nicht? Da steht vielleicht schon eine alte Kommode —
oder aber vielleicht auch ein «kaltes» Serienmobel —
warum nicht? Auch ein griechischer Kopf ist vielleicht
daber — warum nicht? s ist wnser Leben, dem wir
Bocklin schenken. Und so erst schenkt er sich uns in

seiner ganzen Pracht.

Im «echten» Bocklin-Zimmer finde auch ein unech-
ter Bocklin ohne weiteres Platz: die « Atmosphire»
nithme ihn in threm Schofe auf. Da kime es nicht so
schr darauf an, ob es die « Toteninsel» personlich wire
oder eine der vielen Kopien (wobei natiirlich bezeich-
nend ist, daB die Kopien sich gerade der Toteninsel und
ihnlicher Werke schwankenden Geschmacks annah-
men). In die «echte» Atmosphire fiigt sich auch das
kiinstlerisch Unechte. Man denke nur — um ein ilteres,
aber besonders hervorragendes Beispiel zu nehmen —an
Goethes Haus in Weimar, wo zu unserm fassungslosen
Staunen die klassischste Luft drittklassigste Werke dul-
det. Unsere moderne Atmosphiire (das Wort will nicht
mehr so recht passen!) vertrigt vielleicht mittelmiBige
Modernitit, aber wenn schon alte Bilder, dann nur gute:
die schlechten haben die Entschuldigung ihres Lebens-

bereichs verloren.

Und so wiire denn der Versuch zu machen, ein schones
Werk von Bocklin oder irgendeinem andern in eine
ganz moderne Wohnung zu hingen. Der Schreibende

ist iiberzeugt, dafi dies wunderbar wire. Eine Zwi-



schen-Anregung wiire eine Ausstellung moderner \Wohn-
kultur, in der Bilder von Bocklin neben solchen ab-

strakter oder surrealistischer Maler hingen.

Hier ist ein anderer Punkt noch bedeutsam. Jedes Bild
trigt bekanntlich einen Bestandteil mit sich herum, der
nicht unmittelbar zu ithm gehort: den Rahmen. Der
Rahmen ist mindestens ebensosehr « Atmosphire», «In-
nendekoration» wie Teil des Kunstwerks. Wo hat bei
der besprochenen Amputation der Schnitt durchzu-
gehen? LiBt man den Rahmen fallen oder li3t man ihn
stehen? Das mag von Fall zu Fall entschieden werden,
je nach personlicher Vorliebe und je nach der Person-
lichkeit des Bildes. Der Versuch indessen wiire zu wa-
gen, Bocklinbilder einmal anstatt ihres musealen Rah-
mens mit einfachen Holzrahmen zu versehen. Ein
schlechter Bocklin wiirde es sicher nicht ertragen, so-
wenig wie irgendeine Imitation. Ein guter ertriige es
zweifellos. Er wiirde uns vielleicht sogar schoner er-
scheinen, da er unmittelbarer zur Wirkung kime. Er
wiirde uns plétzlich viel niher, fast kérperlich niher
sein, wiirde gleichsam auftauchen aus der durch den
Rahmen bedingten historischen Distanz. Zudem wiirde
so unsere « Atmosphiire» sich seiner viel entschiedener

bemiichtigen: viel leichter ginge er auf in ihr.

Ein sehr interessanter Fall sind unter diesem Gesichts-
punkt die Impressionisten. Sie brachten gegeniiber der
Art der Malerei, die in Bocklin kulminiert, die grofe

Revolution — aber diese R

evolution betraf nur das Pin-
selwerk, sie betraf nicht die Innendekoration und — mit
dieser — nicht den Rahmen. In ihren Museumsrahmen
schleppen die Bilder der Impressionisten noch ein Stiick
der historisierenden Welt mit sich, die kiinstlerisch und
geistig von ihren Schopfern iiberwunden wurde. Die
kiinstlerische Direktheit, die die Impressionisten zum
Programm erhoben hatten, erfihrt durch die distanzie-
renden Rahmen jedesmal einen Riickschlag. Das ist im-
merhin ein seltsames Faktum. Sowohl im Pariser Im-
pressionisten-Museum wie in Ausstellungen impressio-
nistischer Malerei hat der Schreibende oft erlebt, wie
diejenigen Werke, die — in spiterer Zeit — mit einfa-
chen Holzleisten gerahmt worden waren, unvergleich-
lich direkter, lebendiger, begliickender wirkten als die-
jenigen mit schnérkelreichen Barockrahmen. So hat er
fiir sich beschlossen, den operativen Schnitt schon zwi-
schen Leinwand und Rahmen vorzunehmen — selbst-
verstandlich vorbehiltlich der Bedingungen, die jedes
Einzelbild stellt.

Man miifite den hier angeregten Versuch ausdehnen
auf dltere Meister, etwa auf Holliander des 17.Jahrhun-
derts. Wie manche Wohnung erscheint uns muffig, weil
sich ein alter Hollinder dahin verirrt hat. Die Befrei-
ung vom musealen Rahmen konnte die Befreiung vom
Muff bedeuten und uns geradezu mit Bildern beschen-
ken, die wir dann wie zum erstenmal zu sehen glauben.
Denn der alte Rahmen ist ein Stiick alter Atmosphiire,
und die alte Atmosphire, sei sie historisch noch so ge-
recht, verschleiert fiir unsern Blick die lebendige Schon-

heit, ja sie nivelliert die Qualitit. (Daf im iibrigen der

Kunsthandel seine Griinde hat, an den stolzen Rahmen

festzuhalten, sei immerhin auch angemerkt.)

Dies alles freilich sind Gedanken ohne Boden, denn es
sind Gedanken eines Wunschtriiumenden: eines, der
beim Wandeln durch eine Bocklinausstellung alles Re-
alititsgefithl verliert und die beriihmten Bilder aunf
die Winde seier Privatwohnung projiziert. Indessen

Uber-

macht diese praktisch zwecklose Fiktion gewisse
legungen moglich, die eben nicht nur das Kunstwerk
an der anonymen Ausstellungswand betreffen, sondern
unser Leben. Kommen wir indessen zum Schluf3 auf
dem Wege iiber diese Fiktion unserer kargeren Wirk-
lichkeit ein Stiick entgegen. Wir stoflen da unwillkiir-
lich auf die Frage der Kunstreproduktion. Denn in
IForm einer Reproduktion liBt sich Bocklin — oder sei es
irgendein anderer — konkreter in unserm Privatheim
realisieren (sofern wir fihig sind, uns zu einer Repro-
duktion zu entschliefen). Alles bisher Gesagte gilt
natiirlich auch fiir die Reproduktion, so besonders auch
die Rahmenfrage. Eine Reproduktion mit einem tief
profilierten, reprisentativen Museumsrahmen zu ver-
schen, ist eine Absurditit. Schon nur das Entfernen des
weillen Papierrandes und das Ansetzen des Rahmens
direkt am Bildrand ist fatal: eine Reproduktion ist nun
einmal ein Stiick glattes Papier, sie verlangt deshalb
cinen sichtbaren weiflen Papierrand, und ser das Ori-
ginal noch so sehr aus Ol. Wer ein Gefiihl fiir Echtheit
hat, vertriagt Scheinechtheit auf gar keinen Fall, viel
weniger noch als eingestandene Unechtheit. Nachdem
wir nun aber schon fiir das Original die Opferung des
historisierenden Rahmens ins Auge gefaBt haben, gilt
dies doppelt fiir die Reproduktion. Dieser Einschluf3 der
Reproduktion in den ganzen Fragenkomplex ist nach
Ansicht des Schreibenden nicht unwesentlich, wenn
auch die eigentlichen Probleme, die sich damit stellen,
m der Reproduktion selbst liegen. Man muf3 hier un-
bedingt zu emer Position kommen; sowohl gegeniiber
der Reproduktion, wie sie heute besteht, als auch gegen-
iiber der Reproduktion, wie sie immerhin in Zukunft
einmal bestehen kann (nachdem wir ungeheuerlichere
technische Wunder — zu unserm Nutzen wie zu unserm
Verhiangnis — haben akzeptieren miissen), niamlich einer
Reproduktion, die nicht den allergeringsten Unter-
schied zum Original mehr spiiren la3t. Alles andere als
frohlockend, ja mit den gréBten Befiirchtungen gegen-
iiber dem Unabsehbaren wird man sich auf eine solche

Perspektive einlassen; aber will man gewappnet sein,
so mub} es in aller Niichternheit geschehen. Indessen
steht diese Frage auflerhalb unserer Betrachtung. Sie
berithrt nur am Rande die hier diskutierte Notwendig-
keit, aus unserer Liebe zur Kunst vergangener Kulturen
eine Realitiit unseres eigenen tiglichen Lebens zu ma-
chen. Zu solchen Gedanken aber vermochte uns das un-
erwartete Erlebnis der Werke Arnold Bocklins anzu-
regen, gerade weil wir mit unserm Leben seinen Lebens-
bereich so vollig iiberwunden haben und nun tiberrascht
vor seiner Grofe stehen und uns fragen miissen: Wie

laBt sich das verbinden?



	Gedanken ohne Überschrift

