
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 39 (1952)

Heft: 2: Protestantischer Kirchenbau

Artikel: Protestantischer Kirchenbau : Besinnung auf die Grundlagen

Autor: Senn, Otto H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Februar 1952 WERK 39. Jahrgang Heft 2

ry
K^

\
Sf^/W"

*

sffi ii nf iS4 ^AA*.

stir
¦7"^ ^J

iS#m 71'.N-

¦ ¦•

Tfmptje De l .yon, NoMMEjmftfä^MMB
.466. 1. Hugenottenkirche «Le Paradis» in Lyon, Anfang des 17. Jahrhunderts, zerstört 10S5 /

Temple «Le Paradis» de Lyon, debut du 17c siecle, detruit en 1685 / Church «Le Paradis» in

Lyon, beginning of lith. c, destroyed in lßSö. Aus: Bulletin de la Societe de VHistoire du

Protestantisme Francais

Protestantischer Kirchenbau
Architecture religieuse protestante / Protestant church architecture

Besinnung' auf die Grundlagen

Von Otto H.Scnn

Der Kirehenbau ist primär als kirchlicher Raum zu erörtern.

Der Raum hat die beiden Erfordernisse der Sicht
und der Hörsamkeit zu erfüllen. Von jedem Platze aus

soll das Predigtwort verstanden werden, habender Altarplatz

und die Kanzel überschaubar zu sein. AVas über
diese allgemeinen Gesichtspunkte hinausgeht, muß heute
als grundsätzlich umstritten betrachtet werden. Dies

gilt schon für die — wie zu vermuten wäre —

nächstliegenden Folgerungen. So wird gegenüber der
Vorstellung von einem zum Einheitsraum zusammengefaßten

Kirchenbau gellend gemacht, der Chor (worun¬

ter ein mehr oder weniger betont vom Gemeinderaum

abgesetzter, dem Vollzug der Sakramente vorbehaltener

Bezirk verstanden wird1! sei als Raumelement für
den Gottesdienst unabdingbar. Oder es wird die axiale

Gebundenheit in der Anordnung von Kanzel und
Altar abgelehnt: Findet nicht die leichte Abrückung
der Kanzel von der Raumachse eine Entsprechung in
der dem allgemeinen Empfinden gemäßen Haltung des

Predigers, der sich als Einzelner vor die Gemeinde
gestellt sieht? Die Lockerung der Beziehung läßt die

exponierte Direktheit des Gegenübertretens vermeiden.

33



Wo sind nun die über die schmale, als gesichert befundene

Basis hinausweisenden Aufschlüsse zu finden Wir
sind davon ausgegangen, die Gestaltungsprinzipien
jedenfalls nicht aus den im Einzelfall sich jedesmal neu
anbietenden äußeren Gegebenheilen abzuleiten. Aber
aucb der entgegengesetzte Weg der Abstraktion, bei
der Beschränkung auf die formale Betrachtungsart,
erweist sich als nichl gangbar. Begriffe, wie Zentralraum,
Langraum, Querraum, lassen gerade die für uns
entscheidende Wesensbestimmung außer acht.

Im folgenden soll über die Erfahrungen berichtet werden,

die im angedeuteten Sinne gemacht, worden sind.
Dabei wird es sich nicht darum handeln, als Ergebnis
Rezepte z.B. von der Art anzubieten, besonders zeitgemäß

sei das Formprinzip etwa basilikaler oder zentraler

Observanz. Wenn die Fragestellung nach der
wechselseitigen Bedingtheit von Raum und Liturgie
aufgegriffen wird, so vielmehr in der Meinung, eine Grundlage

zu erörtern, von der ans sich angesichts der jedesmal

neuen Verhältnisse mit der erforderlichen Freiheit
disponieren lasse. Solche Variable mögen Fragen sein

wie: die Geltendmachung einer markanten
Geländeformation in der Landschaft oder der allfällige Verzicht
darauf, die Auseinandersetzung mit der Zufälligkeit
eines Zuschnittes des Baulandes, das stärkere oder

geringere Betonen im Stadtbild, der Grad der Bindung
oder Kontrast ierung in bezug auf die umgebende
Bebauung, die Wünschbarkeil der Ausstattung mit einem

Turm, die besonderen Ansprüche des «Gemeindelebens»,

sei es ländlicher oder städtischer Verhältnisse,
die Beschränkung des Fassungsvermögens bei entsprechender

Abgrenzung des Einzugsgebietes. Mit der
weiteren Fragestellung nach Raum und Form soll an Hand

von Beispielen des historischen und modernen Kirchenbaus

versucht werden, aus der wesensmäßigen Erfassung

des Baumes die primären raumbestimmenden
Faktoren festzustellen. «Jeder Architekt muß das

Problem deshalb ganz von vorn angreifen, wie wenn noch

nie Kirchen gebaut worden wären; unter den heutigen
Verhältnissen sind auch noch nie Kirchen gebaut
worden», wird uns gesagt. Talsachlich ist uns aufgetragen,
aus den eigenen Verhältnissen heraus zu gestalten, unter

Einsatz der heutigen Möglichkeiten der Technik,
und derart zu Lösungen zu kommen, die wir bei keiner
Vergangenheil entleihen können. Aber die Situation ist
doch insofern grundsätzlich die alte, als die unmittelbare

Auseinandersetzung eben nicht als ein voraussel-
zungsloses Beginnen mißverslanden werden darf. Es

gilt die Umkehrung des ersten Teiles des Salzes. Nur
aus der Kenntnis des überkommenen Bestandes wird
die Lagebestimmung möglich sein, welche die

Orientierung weiteren Beginnens ermöglicht.

Iiiniin und Liturgie

Im Bereiche der Architektur wird heule theoretisch
erkannt, daß beispielsweise der Wohnbau weniger ein
Denkmal irgendeines Alachtanspruehes oder ein llexen-
haus mittels Folklore und Stilen beschworener Heim¬

lichkeit vorzustellen hat, als daß er vielmehr den

allgemeingültigen Ansprüchen der menschlichen Behausung

und Einheit im Aufbau der «Nachbarschaft»
genügen soll. Allgemein gesprochen: tlas Erfordernis
zweckbestimmten, funktionellen Bauens wird postuliert.

So mag dem Kirehenbau zuerkannt werden, daß

er in erster Linie dem Sinn des gottesdienstlichen
Handelns gerecht zu werden und die Bedürfnisse der Liturgie

zu erfüllen hat. Dies eher, als ein Monument weihevoller

Stimmung, gefühlsmäßiger Erhebung oder

Geborgenheit vorzustellen. Antrieb und Ziel tles Kirchenbaus

wäre also nicht die eigenständige Äußerung, das

Bauwerk als Selbstzweck, sondern dies: den besonderen

Auftrag zu erfüllen beim Hören des Wortes und dem

Gottesdienst sinngemäß Raum zu bieten.

Die Kirche unterscheidet sich, als der Ort, wo die
Versammlung eine Gemeinde bildet, vom Vortrags-, Theater-

und Konzertsaal mit distanzierter Zuschauer- oder
Zuhörerschaft. Die gleichförmig frontal gereihte
Sitzordnung ist der Ausdruck des beziehungslosen
Nebeneinander des Publikums. Wir finden im Kino die
undifferenzierte Ballung der auf die Stirnwand des

Saales ausgerichteten Versammlung, die eine
möglichst gleichmäßige, unbehinderte Sicht auf die

Projektionsebene fordert. Im Vortragssaal steht der Bedner

einer Zuhörerschaft gegenüber, die sich gleicherweise

nur aufnehmend verhält und einseitig nach vorn
orientiert ist. In beiden Fällen handelt es sich um
einen in bestimmter Biehtung nach der Tiefe weisenden

Baum.

Im Kirchenraum tritt an Stelle des Publikums die
Gemeinde. Sie weiß sich im Gegenüber von Verkündigung
auf tler einen, Gebet und Lobgesang auf der andern
Seite beim Gottesdienst zum Mithandeln aufgerufen. Es

soll versucht werden, tlie Merkmale des verharrenden,
auf die Alitte weisenden Baumes aus der besonderen

Struktur der Versammlung in der Kirche zu erfassen.

Wir erkennen sie in der Bezogenheit der Einzelnen
aufeinander und auf die Gemeinschaft, in tler Personhaf-

tigkeit des sich zur Gemeinde bekennenden Gliedes, in
der Bezogenheit der als (Jcmeinde sich bestätigenden
Glieder auf das Geschehen In der Alitte. Die Versammlung

formiert sich nicht kompakt, sondern gegliedert
und auf die Alitte gerichtet. Die Gruppierungen heben

sich durch Richtungsänderung und durch verschiedene

Höhenlage ab; tlie Empore bildet da ein wertvolles
Element tler Strukturierung. Die ATersamnilung sieht sich

nicht einer AVand, einer Bühnenöffnung oder einem in
die Tiefe weisenden Chor gegenüber. Die Gemeinde
kommt angesichts ihrer Glieder zusammen.

Der Baum ist nicht im Sinuc tles Kreisrunds eines Zeltes

zentriert. Nicht zu verkennen ist die Gerichtethcit
als Ausdruck des gottesdienstlichen Handelns: Die
Gemeinde hört auf die Verkündigung in tler Predigt und
im Vollzug der Sakramente; sie antwortet betend und

singend. Indem der Prediger die Kanzel einnimmt,
schließt er die Beihen der Gemeinde: Er tritt ihr nicht

34



Historische ßcispiclc / Exemples historiques / Historie examples

1:500

distanziert, sondern in doppelter Bindung als ihr
Beauftragter und gleichzeitig als ihr Glied gegenüber.
Der Standort ist an besonderer, richtungweisender
Stelle. AVenn die Starrheit einer allzu schematischen

Symmetrie vermieden werden soll, so ist doch gerade
für die Kanzelstellung die unentschiedene Beliebigkeil
nichl am Platz. Es ist zu bedenken, tlaß tlas Gegenübertreten

durchaus «unsentimental, unaufgelockert»
geschieht, anders als beim «Gespräch am Kaminfeuer».
Inmitten tler solcher Art gerichteten Versammlung
steht der Tisch. An diesem wird eingangs die Taufe

vollzogen; von der Verlegung des Aktes auf oder vor
ein frontales Podium wird abgesehen. Nach der Predigt
wird am Tisch, wiederum inmitten der Gemeinde, das

Abendmahl abgehalten.

Paiiini und Form

Die Heranziehung von konkreten Beispielen tles

Kirchenbaus stellt die Frage nach den Gesichtspunkten der
Wahl. Eine Gliederung des Alaterials erleichtert die
Übersicht. Als erste Unterscheidung drängt sich die
der historischen von der modernen Gruppe auf. Der
historische Bau reicht so von der Reformation bis ins

Zeitalter des Barock und Rokoko, der moderne,
beginnend mit Romantik untl Klassizismus, herauf bis

in die Gegenwart. Die erste Gruppe erweist sieh als
ebenso reich dotiert an ausgesprochenen Typen und
bedeutenden Einzelbauwerken, wie tlie zweite steril in
undifferenzierter Gleichförmigkeit beharrt, bei allein
materiellen Aufwand, aller Buntheit der individuellen
Formenwahl und unbeschadet der AVcrtung als
künstlerisches Monument, soweit nämlich das Bauwerk als

der Ausdruck seiner Bezogenheit auf den Gottesdienst
betrachtet wird. Wir sind uns bewußt, tlaß die

Betrachtungsweise unbillig ist einer Epoche gegenüber,
die etwas anderes meinte. AA'enn aber der Vergleich
brauchbar sein soll, so verlangt er die Wertung vom
gleichen Standort aus für beide Teile. So sei für diesmal

für die alten Alaßstäbe entschieden. «Ein Gott, in

dem sich nur die parallelen Gottzugänge der Einzelnen

schneiden, ist dem ,Gott der Philosophen' verwandter
als dem ,Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs'» [Alartin
Buber). Die Sichtung erfolgt auf Grund dieser ersten

Unterscheidung.

Die historische Gruppe soll nach Maßgabe ihrer Aktualität

für die heutige Situation vertreten sein. Ausschlaggebend

dafür ist die Unmittelbarkeit des jeweiligen
Beitrages an die Entwicklung. Irgendwelche historische

Vollständigkeit ist nicht beabsichtigt. Es werden tlic
folgenden hierzu berücksichtigenden Träger kirchlichen
Bauens unterschieden: das Luthertum in Deutschland,
tler Calvinismus (Hugenoltenkirche und holländische

Kirche), schließlich die reformierte Hemer, bzw. ./</;•-

gauer Kirche und die Zürcher Kirche. Der Kirehenbau des

Anglikanismus (Christopher Wren, James Gibbs) und
des skandinavischen Luthertums isl stärker dem
Formalen verhaftet und kann in diesem Zusammenhang
übergangen werden.

""TS^TZWnO^\ ai 1
t

^466. 2. Schloßkapelle in Torgau 1544, eingeweiht durch Martin Luther
Chapelle du chäteau de Torgau / Chapel of the Castle of Torgau

4*

J*S d t=a o

I 1
0o

I]r g
m

f
Abb. S. Stadtkirche in Bückebarg, 1615, Sitzanordnung rekonstruiert
Eglise de la ville de Bückeburg j Church of the City of Buckeburt

->

A/

y

ö

K

f
Abb. 4. Neue Kirche auf dem Gendarmenmarkt, Berlin, 1701-1703
Architekt: Martin Grünberg; ursprünglicher Zustand des Innern, 2001
Plätze / Eglise ä Berlin j Church in Berlin

Schon gleich beim «eisten Kirehenbau tles Protestantismus»,

der Torgauer Schloßkapelle (Abb. 2), stoßen

wir auf das grundlegende Element der ganzen weiteren

Entwicklung, nicht nur tles Luthertums, sondern tles

Protestantismus überhaupt. Der Bau bietet insofern
noch besonderes Interesse, als er i5.(( durch Luther
eingeweiht wurde. Es sind die wesentlichen Kennzeichen

des Raumverständnisses zu erkennen, das dem
gottesdienstlichen Handeln aus der Alitte der Gemeinde

entspricht, wie es Luther in der Predigt umschreibt:
«AVir sollen jetzl dies neue Haus einsegnen... daß

nichts anderes darin geschehe, denn daß unser lieber

35



DG

t
.466. 5. Kirche in Schmiedeberg, Sachsen, 1713-1710, Zimmermeister
Georg Bahr, Erbauer der Frauenkirche in Dresden. 150 Plätze I Eglise ä

Schmiedeberg, Saxe, maitre-charpentier 67. Bahr / Church at Schmiedeberg,

master-carpenter G. Bahr

J, i
Rt—PRZ "

«s-

3
<-

/^

w/H

.466. ö. Kirche in Bellingen bei Hamburg, 1754-1757, Architekt: Cai
Dose, 1S00 Plätze j Eglise ä Bellingen pres Hambourg j Church at
Bellingen near Hambourg

<&

k

G

<§

^
Abb. 7. Kirche in Quevilly bei Bouen, 1600, zerstört 1085, Architekt
Nicolas Genevois, 7000 Plätze, zwei Galerien / Temple de Quevilly pres
Bouen, detruit en 16S5 j Church at Quevilly near Bouen, destroyed in 1GS5

Abb. 8. Kirche in Caen, 1612, zerstört 1685, Bundbau auf länglichem
Zwölfeck mit einer Galerie / Temple ä Caen, detruit en 1085; plan en
dodecagone oblong, un balcon j Church at Caen, destroyed in 1085;
dodecagonal plan, one balcony

¦'S

I
L^ll.

* .' ii ti
a

z \m ¦1 - K

~> i•"'•!

Herr selber mit uns rede durch sein heiliges AVort, und
wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und

Lobgesang. .» Der Baum wird aus der Sicht der
Gemeinde erlebt, nicht aus der Sicht des «tler liturgischen
Handlung lediglich anwohnenden Volkes», und
ebensowenig aus der Perspektive des Einzelnen. Charakteristisch

ist auch der Richtungswechsel bei der in Predigt

und Sakrament geschehenden Verkündigung des

Wortes. Er wird gekennzeichnet durch das durch Kanzel
und Altar gelegte Achsenkreuz. Dieses Element findet
sich nicht nur im lutherischen, sondern in neuer AAeise

auch wieder beim Schweizer reformierten Kirchenbau.

Als Traditionalismus, der dem Luthertum vorbehalten
bleiben sollte, ist die Ausbildung des Abendmahlstisches

zum Retabel-Altar zu betrachten. Es handelt sich um
eine Beminiszenz der mittelalterlichen Kirche. Der
Tisch erhält eine Bückwand, so daß der beim Altar-
tlicnst amtierende Pfarrer der Gemeinde den Bücken
kehrt. Der Retabcl-Altar entwickelt sich von der
Aufstellung an der Schmalseite des Saales, wie bei der

Torgauer Schloßkapelle, zum gleichfalls dem Luthertum

eigentümlichen «Kanzelaltar» weiter. In A'erbin-
dung mit der Entwicklung zur Rundform des Bauwerks
werden Kanzel und Altar zusammengefaßt, so daß die
Kanzel sich über dem Altar befindet.

Die moderne Gruppe kann sich auf Bauten aus der

Gegenwart beschränken. Berücksichtigt werden soll
insbesondere tlie Entwicklung in unserem Lande. So werden

vier von den jüngsten Bauten herausgegriffen und
durch den Hinweis auf zwei für AA7ettbewerbe

durchgeführte Studien ergänzt. Hinzu kommt ein deutsches

Beispiel aus den zwanziger Jahren, die Kirche in Planegg
bei Alünchen, als ein eindrucksvolles Zeugnis für das

Suchen nach einer Synthese von Funktion und
Ausdrucksform des Kirchenbaus. Als Vertreter der okto-
gonalen Bundform bildet es ein Bindeglied aus der

Gegenwart über die Romantik eines Schinkel zurück zur
historischen Gruppe. Das amerikanische Beispiel erweckt
Interesse durch den kühnen formalen Zugriff in der

Gestaltung der räumlichen Gerichtetheit auf die Alitte.

Die Grundriß-Schemata

Die einzelnen Beispiele werden auf die Elemente der

Raumgestaltung hin untersucht; die Darstellung erfolgt
an Hand der grundrißliehen Schemata mit Hervorhebung

der raumbestimmenden Faktoren. Die Darstellung

des Objektes mit Grundriß, Aufriß und Schnitt
kann und will damit nicht ersetzt werden. Die Wieder-
gabc des Grundrisses beschränkt sich auf die Umrandung

der llohlform, womit der unmittelbare
Vergleich alter und neuer Bauten erleichtert wird. Im
gleichen Interesse kann die Orientierung der Bauten

vernachlässigt werden. Das Problem der Ostung wird
durch die Untersuchung nicht berührt. Das Schema ist

von Fall zu Fall so gerichtet, daß die Darstellung
verständlich wird. Der Alaßstab und die Darstellungsweise
sind dagegen überall einheitlich angewendet. So wird

3G



die Raumbegrenzung mit einer Linie umfahren. Die
Gerichtetheil des Baumes wird durch die Eingänge mittels

Pfeil, durch das Gestühl mittels Umrißlinie der

Sitzreihen bezeichnet. Die Emporen treten mit getönter

Fläche und mit schwarzem Schattenschlag in
Erscheinung. Die vorkommende Alchrgeschossigkcit läßt
sich an Hand der geschoßweise abgehobenen Schatten
abzählen. Der Altar erscheint, wo freistehend, als kleiner

Kreis dargestellt, wo angelehnt an Bückwand, als

Rechteck. Für die Kanzel ist die Figur des Kreisbogens
über Durchmesser gewählt, für die Orc/el das Rechteck

mit eingezeichneten Diagonalen.

Die historische Gruppe

Die einzelnen Beispiele werden erweisen, inwieweit es

berechtigt ist, bauliebe Typen in Übereinstimmung mit
den Bekenntnissen zu unterscheiden. Bei aller A'erschie-
denheit einzelner Bauten derselben Gruppe — wie sie

bedingt sein mag durch die oft beträchtliche Spanne
zwischen den Entstehungszeiten, die Besonderheit der

Aufgabenstellung, den Unterschied in der Größe, die
formale Konzeption und auch die Persönlichkeit des

Architekten — lassen die gemeinsamen Eigenheiten die
individuellen Züge zu Kennzeichen unterscheidbarer

Gattungen zusammenfügen.

Das Luthertum in Deutschland

Die Schloßkapelle in Torgau (Abb. 2). Die Gemeinde
versammelt sich in der Saalkirche um die dureh Kanzel,

Altar und Taufstein mit verbindender Platzaussparung

bezeichnete Alitte. Charakteristisch sind die
umlaufenden Emporen.

L V

cm^ *'•* <TÄ^/|ig¦¦ u
;:ss is

»

.466. 9. Kirche in Charenton-sur-Seine, Außenansicht / Temple dl
Charenton-sur-Seine, exterieur / Church at Charenton-sur-Seine, exterioi

m A

¦PMH

¦¦:¦-...

"

-466. 10. Kirche in Charenton-sur-Seine, Querschnitt j Temple de

Charenton-sur-Seine, coupe transversale / Church at Charenton-sur-
Seine, cross-section

Die Stadtkirche in Bückeburg (Abb. 3). AA'iedeium

gruppiert sich die Gemeinde, diesmal in einer Hallenkirche,

um die gekennzeichnete Alitte mit dem
typischen Achsenwechsel untl mit der umlaufenden Empore.
Die Eingänge befinden sich beidseitig in der Achse der

Längsseiten und im Westgiebel.

Die Neue Kirche am Gendarmenmarkt in Berlin
(Abb. 4)- Die Kirche in Schmiedeberg in Sachsen

(Abb. 5). Die Kirche in Reilingen bei Hamburg (Abb.6).
Die (liiippc umfaßt Vertreter des zentralen Formprinzips,

für welche die Disposition des «Kanzelaltars»
charakteristisch ist, wie auch die mehrgeschossige Anlage
der umgehenden Emporen, die strahlige Verteilung der

Eingänge und die enge Bindung der gesammelten
Gemeinde um tlas Geschehen aus der Alitte.

o o

ra
tS <-

D

B—fl

_ - _

t
.466.11. Kirchein Charenton-sur-Seine, 1623-24, zerstört 1685, Architekt
Salomon de Brosse, Erbauer des Palais du Luxembourg, 3000 Plätze j
Temple de Charenton-sur-Seine, detruit en 1685, architecte: Salomon de
Brosse / Church at Charenton-sur-Seine, near Paris, architect Salomon
de Brosse

Der Calvinismus

a) Die Hugenottenkirche: Die Kirche in Quevillv bei
Ronen (Abb. 7). Die Kirche in Charenton bei Paris
(Abb. t 1). Die Kirche an der Fusteric in Genf (Abb. 12).
Bezeichnend für die Gruppe ist die äußerste Gedrängtheit

des Raumaufwandes bei größtem Fassungsvermögen,

verbunden mit einer überzeugend klaren Raum-

37

.466. 12. Temple de la Fusterie in Genf, 1707—10, Architekt Vennes /

Temple de la Fusterie ä Geneve j Church at Geneva

i
<y

-¦ ¦ w ¦... 3it. ' 're

ffl

Da->

R-"-^=->

t

<-



i—"3 i—
i -j r--

trdp-
I 1 I—

i—H i— ildei?l
<-

F=R E

^466. 23. Zuiderkerk in Amsterdam, 1003-11, Architekt:
Hendrik Cornelisz. de Keyzer

^ ,z

£9ü|z(ß
mn

i i .—-o
jjj

•o

Qii ii^ 11111 \ \ \

v>.\\\\\\\7? Kr\ \
TwV-V

.466. 14. Noorderkerk in Amsterdam, 1620-1023, Architekt:

Hendrik Cornelisz. de Keyzer, Sitzanordnung
rekonstruiert

±
L J

CS

<^-3 -3 =35£= _jP 1 |— p==X.-d
r_-~n c- r_jrarrrrm &z
UU II r~OVl [ IJ c=

lLIj

—i niffn

Q

L_._l

t
^466. 75. Marekerk in Leyden, 1639, Architekt: Arents van
s'Gravesande

Abb. 16. Kirche in Kloten, Zürich, 1785-1786,
Baumeister: Johann Jakob Haitiner (Querraumprinzip)

4/

->
I:y

o <z
\

gestaltung. Die oft unverkennbare Primitivität des Ausbaus

erklärt sich aus der bedrängten Entstellungszeit,
kann aber die Bedeutung dieser Bauten nicht
beeinträchtigen. Es finden sich auch in dieser Gruppe Bauten
basilikaler wie zentraler Anlage.

b) Die holländische Kirche: Die Zuiderkerk (Abb. i3)
und die Noorderkerk (Abb. i4), beide in Amsterdam.
Die Alarekerk in Leyden (Abb. i5). Die Gruppe ist
durch eine basilikale und zwei zentrale Anlagen vertreten.

Charakteristisch für Holland ist der große
Raumaufwand beim Verzicht auf Emporen. Die bewegliche
mittlere Bestuhlung weicht, der Alöblierung mit
tischen für den Abcndmahlsgottesdienst.

c) Reformierte Berner und Zürcher Kirche: Der Berner
und der Zürcher Kirehenbau im Aargau bzw. in der
Zürcher Landschaft bringt den spätesten Typus hervor.

Ähnlich wie bei der Ilugenottcnkirchc fällt die
straffe Raumo'rganisation der bescheidenen Dorfkirchen

auf. Den Höhepunkt der Entwicklung bezeichnen

die Kirchen von Horgen und Kloten (Abb. lü). Es handelt

sich um einen Saalbau mit stark zentralisierenden

Tendenzen, bei Ausbuchtungen und risalitarligen A'or-

sprüngen der Außenwände. AA'ir stoßen hier wieder auf
den Richtungswechsel der Achsen, wobei aber der Tisch,
in der Gestalt eines Taufsteines, in die Raummitte
gestellt ist. Tisch, Kanzel und Orgel sind in selbständiger
Verteilung einander gegenübergestellt. Die Empore
umkreist den Raum auf den drei der Kanzel gegenüberliegenden

Seiten exzentrisch. Die Eingänge verteilen sich

nach den vier Himmelsrichtungen. Der Gemeindekirche
wird eine Formulierung von letzter Intensität verliehen.

Der moderne Kirchenbau

Die Kirche in Planegg bei München (Abb. 17). Die
konzentrisch auf die Raummitte des Rundbaus über
dem Achteck gerichtete Versammlung ist in vier
Sektoren unterteilt mit nach der Mitte absteigenden
Reihen. Die Empore ist umlaufend angeordnet. Der
Abendmahlstisch steht leicht exzentrisch in der mittleren
Freifläche gegen die Kanzel zu vorgeschoben, die sich

ihrerseits in die Reihen des Gestühls einfügt. Kanzel,
Altar und Orgel liegen in der Raumachse; die Stirnseite

hinter der Kanzel ist als Bühnenöffnung gegen
den anschließenden Gemeindesaal ausgebildet; die

Eingänge verteilen sieh auf die drei verbleibenden

Richtungen des Achsenkreuzes.

Kapelle des Southern College, Florida USA (Abb. 18).
Die Bundform über dem Sechseck ist zur betont zen-
trisch gerichteten Anlage ausgebildet. Die Kanzel liegt
in der Baumachse; die Querachse ist durch seitliche

Baumausladungen geltend gemacht. Die Eingänge
verteilen sich auf tlie diagonalen Baumachsen.

Die Schweizer Beispiele:
Die Kirche in Altstetten, Zürich (Abb. ig). Die Starrheit

der Konfrontation der Gemeinde mit dem «Chor-



Moderne Beispiele / Exemples modernes / Modern examples

1:500

podium» wird mittels leichten Abweichungen von der
Tiefenachse in der Stellung von Kanzel, Abendmahlstisch

und Taufstein wie durch das einseitige Seitenschiff
mit schräg zugewendetem Gestühl vermieden. Auch isi

der Eingang nicht axial disponiert; er befindet sich seitlich

hin ten. Die Orgel flankiert das Chorpodium einseitig.

Die Kirche in Seebach, Zürich Abb. 20). In der

Gegenüberstellung von Gemeinde und Podium wird das 111

Sektoren aufgeteilte Gestühl konzentrisch auf tlen Tisch

gerichtet, wobei die Kanzelstellung leicht aus der
Tiefenachse abgerückt ist. Die Eingänge verteilen sich

auf drei Seiten. Die Außenwand ist mit einer dem

Podium gegenüberliegenden Empore gefaßt. Die Orgel
flankiert einseitig tlas Podium. Die Einbeziehung des

diagonal anschließenden Gemeindesaals in den

Kirchenraum vermittelt eine Verbindungsöffnung unter
der Empore.

Die Steigkirche in Schaffhausen (Abb. 21). Der
Abendmahlstisch steht an tler Rückwand der mit A\ andmale-
rei ausgestatteten chorartigen Ausbuchtung der Gicbcl-
seite. Kanzel untl Taufstein flankieren den Tisch von
beiden Seiten. Der Eingang befindet sieh seitlich hinten.

Der unter der Empore gelegene Gemeindesaal kann

an der Rückwand axial in den Kirchenraum einbezogen
werden.

Die Kirche der Neuapostolischen Gemeinde in Genf

(Abb. 22). Die Raumform ist zentrisch über dem Quadrat

entwickelt, was durch die Lichtführung mit Oberlicht

und gedämpftem Scitenlicht noch hervorgehoben
wird. Die Versammlung richtet sich diagonal auf den

Standort des Predigers, der durch die eine Quadralecke
bezeichnet wird. In der diagonal gerichteten Raumachse

liegt die Kanzel, die in der kleinen Ausbuchtung

dahinter angebrachte Wurlitz-Orgel, wie auch der

gegenüberliegende Eingang nnd tlie Empore.

Projekt Wettbewerb AA'itikon, Zürich ((Abb. 23). Die
konzentrisch um den Abendmahlstisch geordneten Reihen

der Versammlung sind nach der Alitte zu absteigend.

Ein Sektor im Ausmaß der Viertelkreisflächc
bleibt ausgespart für die Aufstellung von Kanzel und

Orgel, die ihrerseits konzentrisch ausgerichtet sind.

¦i

M
z;

¦..::

t
.466. 17. Kirche in Planegg bei München, 1928, Architekt:

Theodor Fischer j Eglise de Planegg, pres Munich j
Church at Planegg near Munich

^
Li

ü

^466. 18. Kapelle des Southern College, Lakeland, Florida
USA, 1940, Architekt: Fr. LI. Wright / Chapelle du
Southern College, Lakeland, Floride, Etats-Unis /{The
Ann Pfeiffer Chapel of the Southern College, Lakeland,
Florida

Q

'T.;. ¦¦¦¦¦¦.
.'.--

ss -?

f
Abb. 19. Kirche in Altstetten, Zürich, 1939-1941, Architekt:

W. M. Moser BSA / Eglise d'Altstetten, Zürich /
Church at Altstetten, Zürich

Projekt Wettbewerb Wasgenring Basel (Abb. 24). Die

Versammlung ist auf tlen Abendmahlstisch gerichtet,
der in bezug auf den über dem Sechseck entwickelten
Raum die exzentrische Alitte bildet. Die dadurch
bestimmte Gerichtetheit wird durch die Disposition der
Emporen betont. Tisch, Kanzel und Orgel werden in
der Raumachse verteilt und einander selbständig
gegenübergestellt. Symmetrisch dazu lassen sich Gemeindesaal

und Unterrichtslokale, die Kanzel flankierend, in
den Kirchenraum einbeziehen.

AA'ir stehen heute an einer Wende. I linier uns liegt der
Kirehenbau der longitudinal gerichteten Versammlung:

Der Baum wird aus der Perspektive des indivi-

39

^466. 20. Markuskirche in
Seebach, Zürich, 1948,
Architekt: A. H.Steiner BSA,
Stadtbaumeister j Eglise de
Seebach-Zurich j Church at
Seebach, Ztirich

I
* ' '

o
Q



s
FHzm

:.

\o /<y

t
.466. 21. Kirche auf der Steig in Schaffhausen ,1948-1949,
Architekten: W.Henne BSA und H. Oechslin / Eglise
ä Sehaffhouse / Church in Schaffhausen

&

a

Abb. 22. Neuapostolische Kirche in Genf, 1950, Architekten

BSA Haefeli, Moser, Steiger, Zürich j Eglise
neoapostolique de Geneve j New-apostolic church in Geneva

z

o a

z
.4 66. 23. Kirche in Witikon, Zürich, Wettbewerbsprojekt
1950; Architekt Prof. Dr. h. c. H. Hofmann BSA j Projet

de concours pour une eglise ä Witikon, Zürich j Com-
Petition project for a church at Witikon, Zürich

Abb. 24. Kirche am Wasgenring in Basel, Projekt 1951,
Architekt BSA O. H. Senn j Projet pour une eglise ä
Bäle / Project for a church in Basle

I
Z^

N>

> o a

' yr s

r »-
< s

\ r s•s /< 't *- s

duellen Standpunktes gesehen; die Blickrichtungen
verlaufen parallel, ihr Treffpunkt liegt im Unendlichen.
Bei dieser Ausgangslage stellt sich die Aufgabe des
Aufbaus des Gemeinderaums. Ist er möglich auf dem AVeg
der zeilgemäßen Anpassung oder auf dem der Hinwendung

zur zeugenden Kraft des Anfangs? Verschiedene
A'ersuche sind gemacht worden. Die Frage stellt sich
nicht zuletzt als eine solche materieller Art, ruft aber
letztendlich nach der geistigen Entscheidung. Die
bisherigen Anstrengungen bedeuten Tastversuche in
verschiedener Richtung. Erstrebt wird die Auflockerung
erstarrter Formen, aber auch die Erneuerung aus den

Quellen. Als eine Frucht dieser Bestrebungen tritt das

«Gemeindehaus» in Erscheinung. Der damit gehotene
«Alebrzwecksaal» ist gleicherweise geeignet für Predigt,
\Tortrag, GemeindeveranstalHingen verschiedener Art
wie auch für das Laienspiel. Bisher sind die folgenden
Typen entwickelt worden : Der Saalbau mit Bühne wird
als Gemeindehaus mit oder ohne Turm gebaut. Der

doppelgcschossige kirchliche Bau enthält im
Sockelgeschoß den Gemeindesaal, im Obergeschoß den

Kirchenraum: Gemeindcleben und «Gemeindeleben» spielen

sich auf verschiedener Ebene ab. Schließlich wird
der Gemeindesaal auch so disponiert, daß der Kirchenraum

sich durch dessen Einbeziehung erweitern läßt.
Diese letzte Lösung erscheint uns in besonderem Maße

entwicklungsfähig und entwicklungswürdig. Nicht
verschwiegen werden darfeine neueste Abwandlung der

Bestrebungen, wenn heute in Basel die «traditionelle
Form» des Kirchenbaus grundsätzlich in Frage ge-
stellt wird, in der Aleinung, es sei das Gemeindehaus
als gültige Form des Kirchenbaus überhaupt zu
betrachten. Gedacht wird an ein Gemeindehaus ohneBüh-
nencinbau, das jedoch auf AA7unsch der Gemeinde mit
einem Turm versehen werden kann. Es besteht dann
kein Grund mehr, das Bauwerk nicht als Kirche zu
bezeichnen. Darin liege ein uns auferlegtes Bescheiden,
wird argumentiert. Die zur Verfügung stehenden Alittel

sind knapp, um so größer ist die A'erantwOrtung des

Einsatzes. Darfeiner Fiktion nachgelebt werden, oder

heißt es nicht, die Zeichen der Zeit zu erkennen? Die
förmlichen Alorgcngottesdienste linden keinen Anklang
mehr und sind entsprechend spärlich besucht, der

Abendmahlsgottesdienst liegt tler Jugend schon gar
nicht mehr. Dagegen trifft sich die Gemeinde in
wachsender Zahl an den Teeabenden, wo sich ein zwangloses
Gemeindeleben entfalten kann. Steht nicht gerade ein
solches Aufblühen im Einklang mit dem urchristlichen
Gemeindeleben, wie es sich auf das abendliche Liebesmahl

zentrierte? Es geht darum, den Gemeindesaal um
tlen Kirchenraum zu erweitern, und nicht umgekehrt.
Jedenfalls stellt sich bei diesen jüngsten Auseinandersetzungen

das Problem des Gemeindehauses in
ungewohnter Radikalität. Alit solchen Argumenten werden
sich die Gemeinden und Hirten auseinanderzusetzen
haben. Bei ihnen liegt die Entscheidung. Diese wird
Zeugnis davon sein, wie weit das Gemcindeleben sich
bei der «Objektivität der religiösen Anschauung»,
beim « religiösen Gefühl» begnügt, oder aber die « Ganzheit

des menschlichen Lebens» erfüllt.

fo


	Protestantischer Kirchenbau : Besinnung auf die Grundlagen

