
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 38 (1951)

Heft: 6: Wohnbauten für die Ferien

Artikel: Zur Wiedergeburt des Bildteppichs in Frankreich

Autor: Schmalenbach, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-82066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-82066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦VS

Qv> *>v o

*> Y:**¦

"•««
t*-

•t;>

rv

% ^a ~w r$f)
4*ta

u»

SM.«SS«ti fl-*•*
S&*^4ft ¦ww-'^i •T

~ «Ei <?- r0 -r* «, *\ -£. *\30 ^w Cf •r»
irX'if.'7Kl

.3? ¦
¦ 'SA^rML^äk».tf;>;«*

^ ^ V** t^vt '* * re *s # ^i •»?

Jean Lurgat, Es la verdad. Atelier Tabard, Aubusson

HM^HHBI
Photo: Atelier Eidenbenz SWB, Basel

Zur Wiedergeburt des Bildteppichs in Frankreich

Von Werner Schmalenbach

Nicht von der Erneuerung der Bildteppichkunst in
Frankreich als einem bedeutenden künstlerischen
Ereignis in unserer Zeit soll hier die Rede sein. Die
Umstände, unter denen diese Erneuerung vor sich ging, die

hervorragende Rolle, die dabei vor allem Jean Lurcat
spielte, der ungewöhnliche Erfolg, der der ganzen
Bewegung beschieden war, das sind bekannte Tatsachen,
für deren Publizität fast über die ganze Erde hin schon

weidlich gesorgt wurde. Wir haben es uns zur Aufgabe
gemacht, ein paar grundlegende Gesichtspunkte
herauszunehmen und kritisch zu erörtern. Zugleich liegt uns

daran, bei diesem Vorgehen auch Namen in den

Vordergrund zu stellen, die uns beim Stichwort «Tapisserie»

noch nicht geläufig sind. Denn es ist bemerkenswert,

wie heute auch außerhalb von Lurcat und seinem

Kreis wesentliche Kräfte an der Sache der Tapisserie
mitwirken. Eine Feststellung, die die Bedeutung des

großen Initiators keineswegs schmälern soll. Im Gegenteil:

Lurcat selbst ist es, der sich heute gleichsam vor
dem Lichte steht. Denn da man auch bei den andern
Künstlern dieser «Renaissance» des Bildteppichs seit
Jahren immer nur Lurcat zu sehen meint, droht sein

Name zu einer Schablonenvorstellung zu werden, von
der man nachgerade genug hat. Durch seinen allzu
sichtbaren Einfluß erscheint er fast selber als Lurcat-
Schüler. Von diesem Odium machen ihn gänzlich
andersgerichtete Tendenzen frei und sichern ihm dadurch
auch den persönlichen Rang, der ihm zukommt. Eine

Schau von Tapisserien, die auch die neueren, weniger
publiken Strömungen umfaßt*, wirkt geradezu als eine

Rehabilitation von Lurcat: da bestätigt er plötzlich
seine ganze künstlerische Potenz, und unter dem starken
Eindruck seiner ganz individuellen Bildvitalität ist man
bereit, einmal seine Vorbildlichkeit zu vergessen. Man
sieht erleichtert, über den typisch gewordenen Stil hinweg

und entdeckt die außerordentliche Formkraft des

Künstlers.

Davon ging man aus: man wollte dem Bildteppich
geben, was des Bildteppichs ist. Jahrhundertelang, so

sagte man, sei der Bildteppich nichts anderes gewesen
als ein Reproduktionsverfahren, ein Imitieren von
Gemälden bis zum peinlich getreuen Faksimile, das den

Weber zwang, jede Zufallsnuance eines Pinselstrichs

genauestens auf dem Wirkstuhl zu kopieren. Die
Sinnlosigkeit solchen Vorgehens ist evident, die Berechtigung

des Protestes selbstverständlich. Dennoch — heute,

wo ein gewisses Resultat erreicht ist, darf man die Frage
behutsamer anfassen. Da wir den Gegner nicht mehr zu
dem Zweck nötig haben, um unsere eigene Position ab-

* Eme solche Schau war in den Monaten Januar-Februar
1951 im Gewerbemuseum Basel zu sehen, während gleichzeitig

- einmalige Vergleichschance! - in der Basler Kunsthalle

die Apokalypse von Angers, der bedeutendste
Wirkteppich des Mittelalters, ausgestellt war.



zugrenzen, dürfen wir ihn einer gerechteren, loyaleren
liehandlung würdigen.

Oberste Maxime der Erneuerungsbewegimg ist die der
handwerklichen Echtheit, der Werktreue, wie der viel-
benutzte, etwas gefühlvolle Name lautet. Diese Werktreue

hat hier zwei wesentliche Aspekte: es geht gegen
das Arbeiten nach Vorbildern der Alalerei, und es geht

gegen den Naturalismus.

Betrachten wir unter diesen Aspekten eine Schöpfung,
die noch aus der Zeit vor der behaupteten Degeneration
der Bildwirkerei stammt und auf die man sich in Frankreich

heute als das große Vorbild zu berufen pflegt:
die Apokalypse von Angers. Zwischen diesem
unbeschreiblich schönen Werk des hohen Mittelalters und
der Malerei der gleichen Epoche gibt es kaum einen
Unterschied. Den Grad des Naturalismus, den damals die
Malerei erreicht hatte, besitzt dieser Teppich durchaus.
Nur um ein Geringes müssen wir diese Behauptung
einschränken : jede dem Pinsel gewohnte Abschattierung
etwa eines Körpers wird hier doch auf die intelligenteste
Weise umgesetzt in die Sprache des Webers. Sie wird
nur sehr unaufdringlich umgesetzt, so daß die

«Übersetzung» sich schließlich, auf Distanz (und ein solches

Werk war auf Distanz berechnet!), doch als die gleiche
Sprache anhört. Für uns ist es wunderbar, die zauberhaften

Geheimnisse dieser Übersetzung zu belauschen:
die Übersetzung etwa der zarten Abtönungen, die in der
Malerei das Körperliche geben, in diskontinuierliche
Farbstufen, die mittels feinster Schraffuren in vertikaler
Richtung (in Schußrichtung also, d. h. in der Richtung
der Wirkarbeit; denn die Kette liegt rechtwinklig zum

liild) incinanderriescln. Auf Schritt und Tritt stellt
sich, man beobachtet es, für den Weber die Frage: Wie
löse ich das auf meinem Webstuhl? Es ist beglückend,
ihn dieses Problem beantworten zu sehen. Im großen
aber ist es dasselbe wie in der Malerei der Epoche. Freilich

: auch in der Malerei waren dem Naturalismus noch

Schranken gesetzt.

Naturalismus heißt vor allen Dingen: Körperbildung
und Raumtiefe. Die Apostel des modernen Handwerks,
des modernen Wandwerks rufen: Flächigkeit! Wie hielt
man es damit in jener Zeit? Durchaus nicht streng im
Sinne dieses modernen Dogmas. Vielmehr wird, wir
sagten es, der volle Grad des Naturalismus jener
Entwicklungsperiode ausgenützt. Das bedeutet, daß das

Körperliche, das heißt der Raum, insofern er vom Körper

beansprucht, «verdrängt» wird, zur Anerkennung
kommt. Der Raum freilich als eine eigene, freie Dimension

ist noch nicht erschlossen. Es ist jene abenteuerliche

Zwischenperiode, wo man den Körper wagte, aber den

Raum noch scheute. Schulmeisterlich betrachtet ein

Widerspruch zweier einander ausschließender Stilmit-
tel: ein Stilbruch. So wie in der Malerei der Zeit recht
naturalistische Figuren etwa auf einem grünen Wiesenstreifen,

aber vor dem abstrakten Goldgrund stehen, so

ist es auch hier: die ornamentale Fläche des

Hintergrundes bildet die Folie für durchaus plastische und da¬

mit schon den Raum beschwörende Figurengruppen.
Von diesem Widerspruch geht ein hoher Reiz aus, der
sich gar nicht «logisch», sondern eben nur durch seine

Widersprüchlichkeit erklären läßt. Nähme man es mit
dem Dogma genau, so müßte man die Figuren zugunsten

der Hintergründe beanstanden. Dies wäre einer

jener Fälle, wo ein doktrinärer Grundsatz den Blick für
das Schöne verstellt.

So beruft man sich denn vielleicht auch noch

«konsequenter» auf Wirkereien primitiverer Kulturen: der

Kopten etwa oder der alten Peruaner. Der Vergleich soll
hier unterdrückt werden, denn es handelt sich da zwar
um die gleiche Technik, aber um eine ganz andere
Funktion: es sind nicht monumentale Bildwerke,
sondern Kleider- und andere Gebrauchsstoffe.

Wie ist es bei den Späteren? Bleiben wir nicht beim allzu
harten Urteil unseres ersten Mißbehagens. Schließen wir
aber auch nicht mit dem allzu weichen Urteil ab, daß
ein liarockgobelin eben in einem Barockschloß seine

Funktion erfülle. Eine Tatsache ist immerhin zu
beachten: der Gobelin des i 7./18. Jahrhunderts hatte im
Bewußtsein der Zeit nicht den künstlerischen Rang eines

Gemäldes; er galt bereits als unfreie Ausstattung, und
die freie Malerei stand «höher». Eine solche Rangordnung

war im Mittelalter undenkbar. Man darf dem

Barockgobelin gegenüber also von vornherein, mit voller

historischer Berechtigung, das aussprechen, was man

spontan «weiß»: daß hier das Handwerk nicht mehr das

ist, was es einst gewesen. Seien wir jedoch gerecht und

sprechen wir nicht zu rasch von unsern modernen Thesen

aus. Es ist nämlich durchaus nicht so, daß in diesen

Teppichen alles der Technik zuwiderläuft. Es liegt gar
nicht an der Technik, die hier zur Sklavin einer andern

Technik, nämlich der Ölmalerei, erniedrigt würde.
Zugegeben: diese Erscheinung ist verbreitet und nimmt
schließlich im 1 8. und 1 g. Jahrhundert groteske Formen

an, gegen die man sich ruhig mit Prinzipien zur Wehr
setzen darf. Aber anderseits: wieviel «Gobelin» im echten

Sinne wurde da noch gewoben! Das betrifft
vielleicht weniger die figurenreichen Stücke, bei denen es

oft einfach zu «bunt» wird, es betrifft vor allem die
Landschaftsstücke. In ihnen empfinden wir die Reduktion

der Farben auf eine natürliche «tonige» Skala

spontan als spezifisch gobelinmäßig. Gewiß begegnet
viel Baffinement — aber durchaus nicht im Sinne der

Kompliziertheit eines zu reproduzierenden Gemäldes,
sondern noch sicher geführt von einem Formgefühl, das

ganz dem Weben entstammt. Der Raum — etwa einer
Landschaft - mag sich bis in große Tiefe öffnen; aber
es ist nicht der naturalistisch-linearperspektivische
Raum, sondern der Raum der Luftperspektive, der das

Gegenständliche ganz in seine «Luft» einbezieht und
dabei dem Gobelin seine Rechte läßt. Die Homogenität
der luftperspektivisch-tonigen Farbskala garantiert die
textile Homogenität. Die einheitliche Stofflichkeit des

Luftraums, in der das Einzelne seine lokale Stofflichkeit
aufgibt, läßt den Stoff als solchen wieder zur Geltung
kommen.



~lpl ¦ ;• -Z-:-;
NMMn- v

¦*¦'"*'¦- '¦¦»¦^
«r-rr

;,' TO

*

E
¦v-

z N
K

f.s
5

s
'-.,,

£ <•

w
v^ - L.

jtjIKmfm*.

\\lf

•m*.j*-

Apokalypse von Angers, 14. Jahrhundert. Detail / Apocalypse d'Angers, 14e siecle. Detail j Apocalypse of Angers, 14'h Century. Detail
Photo: Atelier Eidenbenz SWB, Basel

Es konnte nicht Sache der Erneuerer der Tapisserie in

unserer Zeit sein, dies zu erkennen. Aber heute dürfen
und sollen wir es sehen. Denn der Kampf ist durchgefochten,

und eine neue Leidenschaft besteht im behutsamen

Wiederentdecken des eben noch leidenschaftlich

bekämpften. F.s zeigt sich sogar, daß plötzlich die

Ergebnisse der eigenen Forderungen da und dort suspekt
werden, daß etwa das «Denken aus der Technik», eben

jener Werkgehorsam, seine Gefahren haben kann:
gewisse Werke wirken plötzlich doktrinär, wie Exempcl
für eine Werkbundthese. Dieses Gefühl beschleicht einen

gelegentlich auch bei den modernen französischen

Teppichen. Man fühlt die Absicht, und man isl verstimmt.
Aus den Prinzipien heraus sollten wir heute, wo wir sie

«in uns» haben, weder positiv beurteilen noch negativ
verurteilen. Der Maßstab «in uns» ist notwendig, wir
sollten ihn aber nicht von Fall zu Fall anlegen.

Wenn wir hier die Postulate dieser modernen Teppich-
künstler wie vor allem Lurcats kritisch befragen, dann

gilt die Kritik nicht der künstlerischen Lösung als

solcher, sondern dem Prinzip, das vertreten wird. Wir
stellen etwa —erleichtert fest, daß Grundforderungen
wie Vermeidung des Naturalismus, Vermeidung der

Raumtiefe, Vermeidung vieler Farben, die von Lurcat
erhoben werden, nur sehr relativ verwirklicht werden.

So bleibt im Abbau des Naturalismus das Gegenständliche

doch weitgehend gewahrt, da es dem Künstler
offenbar stark auf Inhalte ankommt. AVir sahen ja
schon: auch hei der Apokalypse von Angers war das der
Fall, nur daß dort die Entwicklung noch im allmählichen

Aufbau und nicht, im Abbau des Naturalismus

unterwegs war. Für die Körpermodellierung etwa sucht
ein Künstler «textile» Lösungen, die jedes Detail, aus
der Nähe betrachtet, zum abstrakten Ornament
machen ; beim Zurücktreten jedoch stellt sich das
Plastische her. Die Abstraktion ist gröber, großflächiger,
eklatanter, stilistisch gewollter als im i 4. Jahrhundert;
sie spricht nicht nur als «Übersetzung» einer andern

Sprache, sondern als eigene Sprache. Die dienenden
Schraffuren des Mittelalters etwa sind zur autonomen
Flammensprache geworden, die jedoch, wenn sie hier
auch zum Stil wird, aus technischen Überlegungen
stammt. AVas einst Mittel und nichts als Mittel war,
wird hier zum Stil verselbständigt. Aber auch das

geringste «Mittel» war einst Form, während ein geschaffener

Stil heute noch nichts über die Formkraft besagt.
Die Form ist nicht wie dazumal eine Selbstverständlichkeit;

sie bleibt auch dann noch eine offene Aufgabe,
wenn ein Stil, etwa ein Gobelinstil, schon gefunden ist.

Die Forderung der Flächigkeit kommt nicht nur aus

i&3



^**3|

mmm m*

¦*

*.

Alfred Manessier, Der Bau der Arche. Manufacture J.R. des Borderies, Paris / La Construction de l'Arche \ The Building of the Ark
Photo: Atelier Eidenbenz SWB, Basei

dem AVillen zu AA7erktreue, sondern, vor allem, aus dem

Willen zur AVand. Denn man will ja nicht «Bilder»
schaffen, Bilder mit ihrem eigenen, vom Bahmen

umgrenzten, innerhalb des Rahmens autonomen Lebensund

Geltungsbereich, sondern AATandbilder, ja AA'ände.

Eine Tapisserie erfüllt erst dann ihren vollen Zweck,
wenn sie die AATand eines Innenraums bis an alle vier
Begrenzungen, zur Seite, nach oben und nach unten,
ausfüllt; denn dann erst wird sie Bestandteil der
Architektur, wird sie selbst zum architektonischen Element.
Hierum geht es, und das führt zum Postulat der
Flächigkeit. xAber selbst ein Künstler wie Lurcat wird
durch sein Bekenntnis zur Fläche keineswegs zu absoluter

Flächenhaftigkeit verleitet, wie man sie sich etwa
durch einen Gobelin im Stil der Bilder Piet Mondrians
am konsequentesten erfüllt denken könnte. Fast in
jedem seiner AA7erke riskiert Lurcat den Raum, um ihn
dann aber doch zur Fläche zurückzurufen. Anders als in
der Apokalypse, wo Raum und Fläche unvermittelt
nebeneinanderstehen. Anders auch als in guten Werken
des 17. oder 18. Jahrhunderts, wo das Räumliche dureh
die Homogenität der luftperspektivischen Farbkonti-
nuilät sozusagen aufgesogen und in der einheitlich
stofflichen Fläche festgehalten wird. Lurcat läßt mit einer

gewissen vitalen Rücksichtslosigkeit Raumelemente
leben, die sich wechselseitig und schließlich in der
festlichen Flächenwirkung des Ganzen aufheben. So wie
sich überhaupt die seinen Schöpfungen eigene lebens¬

volle Unruhe schließlich im dekorativen Ganzen

beruhigt. Das Dekorative hat sich selbständig gemacht und

zwingt alles in seinen Bann. Das ist gegenüber den
früheren Epochen das Neue. Auch widersprechende
Elemente werden schließlich in die dekorative Gesamt-

erseheinung hineingeschlungen und leben so als legitime

Bestandteile weiter.

Endlich das von Lurcat besonders vehement ausgesprochene

Postulat der A'erwendung weniger Farben. Es

wird rein quantitativ erfüllt - und doch wirken sie bunter

als die meisten Gobelins des 18. Jahrhunderts. Es ist
dasselbe, wie wenn ein stark flächenhafter Gauguin bunter

wirkt als ein sich vielleicht viel zahlreicherer Farben
bedienender AATatteau, bei dem die Buntheit in
Farbskalen gebunden und neutralisiert ist. Drei übergangslose

Farben wirken bunter als zehn oder mehr, die

gegeneinander abgestuft sind. Bunt ist der Naturalismus

mit. seinen isolierten Lokalfarben - und bunt ist die
«dekorative» Kunst, in der einheitliche Farbflächen
diskontinuierlich nebeneinander!icgen. Dem hat der Gobelin

des 17./i8.Jahrhunderts voraus, daß die «Tonigkeit»

seiner Farbskala dem Gewebe als solchem

entgegenkommt. Das «dekorative» Farbprinzip hat dagegen

den großen ATorteiI, eben dekorativ zu sein.

Hier ist der Ort, um auch auf andere Tendenzen der
modernen Bildteppichkunst in Frankreich hinzuweisen.

184



¦

>

t

MKS-* -

*

^WM
Georges Adam, Danae. Atelier Picaud, Aubusson

Die Führerschaft Lurtjats ist heute nicht mehr eine

absolute, und wir bemerkten schon, wie dies der Wirkung
seines eigenen Werkes gut tut. Die wesentliche über ihn

hinausgehende Tendenz, die sich freilich erst in wenigen,

jedoch sehr bemerkenswerten Künstlern äußert,
geht auf stärkere bis völlige Abstraktion. Künstler wie

Alfred Manessier, Singier und Le Moal und,
abseitsstehend, der Bildhauer Georges Adam sind zu nennen.
Diese Künstler, die zu Lurcat in einem mehr oder weniger

starken Gegensatz stehen, nehmen dessen Postulate,
ohne sie im Munde zu führen, vielleicht noch ernster,
wobei wir allerdings wiederholen, daß Konsequenz im
Sinne eines Grundsatzes kein künstlerisches Kriterium
darstellt. In den Schöpfungen dieser Künstler wird aller
Naturalismus ausgeschaltet, wird das Bäumliche viel
stärker aufgegeben und ebenso die Buntheit der Farben.
Der Teppich wird zu einem Gefüge von Linien und
Flächen, höchstens mit gegenständlichen Andeutungen
durchsetzt; bei Adam in einem wunderbaren Spiel
ausschließlich von Grautönen, zwischen hellstem AVeiß und

tiefstem Schwarz; bei Manessier und den ihm verwandten

Künstlern stark farbig, aber nicht bunt, da nicht
Fläche gegen Fläche steht, sondern ein farbiges Gitterwerk

die Stofffläche überspannt. Die Teppiche von
Adam stellen ohne Zweifel das Bedeutendste dar, das

außerhalb von Lurcat und besonders außerhalb seiner

Einflußzonc entsteht: von gleicher Vitalität, dazu von
vielleicht echterer, künstlerischerer Schwingung. Alan

macht Adam den Vorwurf, seine AVerke seien vergrößerte

Radierungen. AA'ir können nur entgegnen: AA'ohl

seiner Graphik, wenn ihre Formkraft zu so echter
Monumentalität ausreicht! Die unmittelbare AA'irkung seiner

Tcppiche ist gewiß nicht die vergrößerter Reproduktionen

nach irgend etwas, und technisch läßt sich an
ihnen nichts bekritteln. Das Seltsame und Beglückende
ist, daß hier, wo die Grundforderungen der Tapisserie
aufs konsequenteste erfüllt sind, man nie das Gefühl hat,
über AA'esen und Gesetze der Tapisserie belehrt zu werden.

Ein weiterer, der in den letzten Jahren herrliche AA'and-

teppiche geschaffen hat, ist Matisse. Auch da fast völlig
abstrakte Lösungen, und zwar in der Manier seiner

Scherenschnitte, wie er sie seit Jahren auch sonst pflegt.
Übrigens ist er auch ganz konkret so vorgegangen: er
hat die Formen aus Papier geschnitten und auf den Karton

geklebt. Man sieht das dem Teppich deutlich an;
ein willkommener Anhaltspunkt für Pedanten, um eine
Sünde wider den heiligen Geist des Teppichs zu
registrieren. Ob Papier oder nicht, diese Schöpfungen stellen
eine unvergleichliche individuelle Lösung dar, wobei
freilich vor Nachahmung zu warnen ist. Bei aller Freiheit

sind es durchaus Teppiche, von meisterlicher Hand
wie im Schlafe entworfen.

Daß daneben heute auch Maler wirken, die den «Maler»

t85



^f a*
w

¦fc^-.A. .if^^atoaLA&&
Henri Matisse, Polynesie — L'Eau. Manufacture Nationale de Beauvais

kaum verleugnen und doch schöne AVerke hervorbringen,

weil einfach das Künstlerische stark genug und
anderseits das Malerische doch gezügelt ist, sei nur im
Vorübergehen erwähnt. Alaler wie Andre Marchand,
Tal Coat und andere. Ihr Fehler ist weniger die relative
Mit.spräche des Pinselst riehs, des Malrhythmus, als der,
daß sie nicht genügend von der A'orstellung des Tafelbildes

loskommen und daher selbst bei architektonischem

Bildgefiige ihrer AA'erke diese nicht zu wirklichen
Elementen der Architektur werden zu lassen vermögen.
Man möchte mit ihren Teppichen nicht, wie es sein

sollte, ganze AA'ände bekleiden, sondern sie wie Bilder

sozusagen übers Büfett hängen.

Was die Erneuerung der Tapisserie in Frankreich, welche

ihrer verschiedenen Facetten man auch ins Auge
nimmt, wesentlich von den mehr sporadischen
Wiederbelebungsversuchen in andern Ländern unterscheidet,
ist ihre hemmungslose Modernität. Damit geht sie weit
hinaus über die auf diesem Gebiet auch sonst bekannten

Anstrengungen, die den gleichen Prinzipien folgen und
meist im Zeichen des Hüters dieser Prinzipien stehen:
des AVerkbundes. Hier kehrt der AVerkbund seine fatale,
rückschrittliche Seite hervor: es wird da versucht, mit
dem alten Handwerk zugleich den Geist einer alten
Handwerkskultur zu erneuern. Man trauert einem
verlorenen Paradiese nach - gut, das ist verständlich; aber

man macht den Versuch, dasselbe irgendwie wieder
heraufzubeschwören: durch Anlehnungen etwa an das

romanische Mittelalter, an die A'olkskunst, durch
formale Unbeholfenheit, durch künstlich gewollte
handwerkliche Holprigkeit. Ein solcher sentimentaler
Primitivismus ist nichts anderes als die historisierende Parallele

zum Heimatstil. Davor haben die Künstler der
französischen Tapisserie einen gesunden Horror; sie haben

ganz einfach eine geistige Überlegenheit, die sie vor derlei

Sentimentalitäten schützt. Sie stehen in einem
andern, lebendigeren, aktiveren, geistigeren Klima, als es

das Klima unseres Werkbunds ist. In ihren Augen muß
die Erneuerung auch den Stil betreffen, sonst wäre es

keine Erneuerung, sondern liepetition des Vergangenen.
Nichts erschiene ihnen so absurd wie frömmelnde
Primitivismen des Stils, nichts so penibel wie AA'erke,

denen die odiöse Marke «echt handgewirkt» anzuhängen

scheint.

Unsere «dekadente» Moderne erweist sich jedenfalls als

höchst aufbaukräftig — eine Wahrheit, die sich so und

so oft in großen Aufgaben wie Fresken, Mosaiken,
Glasfenstern usw. bestätigt. Es sind in der modernen Kunst
monumentale Elemente enthalten, die sich verwenden

lassen, ja die erst im Monumentalen ihre Erfüllung
finden. Seit bald hundert Jahren ist es der Traum der
Künstler: AAände zu bekommen. Nicht sie sind für die

186



:

«Dekadenz» verantwortlich, sondern diejenigen, die sie

nicht zum großen Zuge kommen lassen und die an den

Wänden akademische Kompositionen oder - Imitationen

alter Gobelins vorziehen.

Es genügt aber nicht Monumentalität. Etwas AVeiteres

gehört entscheidend dazu, und hier stellt sich das letzte,
kritischste Problem: Anonymität. Auf die kollektive
Resonanz dieser Sprache kommt es an. Mit Kollektivismus

hat das nichts zu tun; es bedeutet nicht, daß das

individuelle Tafelbild seine Funktion verlieren soll: es

geht nur um eine A'erteilung der Funktionen. liier
jedenfalls besteht eine öffentliche Funktion. Da gibt es

nur Verzicht auf alle Individualismen, was freilich
ebensoviel individuelle Leistung voraussetzt wie jede
rein subjektive Formulierung. Dies ist die Frage, die

noch an die modernen AA'andteppiche zu stellen übrig
bleibt: die Frage nach der Anonymität und Soziabilität
ihrer Ausdruckssprache. Diese Frage betrifft nun nicht
mehr den Stil, und sei er noch so modernistisch: er wird
in dem Augenblick unproblematisch und «sozial», wo

er seine dekorative Funktion erfüllt, denn als «Dekoration»

akzeptiert man ihn. Die Frage betrifft das

Gegenständliche und wie man damit umgeht, sie betrifft den

Inhalt.

Unsere Zeit hat ihre kollektiven Verbindlichkeiten
verloren. Fast das einzige AA elterlebnis, das uns noch bleibt,
ist die Angst. Die Angst aber, ein so wesentliches Motiv
der modernen Kunst sie ist, sie ist gewiß kein Alotiv für
die große Dekoration. Auf der andern Seite als

Weltsehnsucht: die Freiheit. Sie aber wird erst dann zum
Erlebnis, wenn sie bedroht oder unterdrückt ist, und

trägt dann selbst die Züge der Angst an sich. Immer
wieder ist es das Schreckliche, das wir allein noch
gemeinschaftlich erleben. Dringt es gelegentlich in die
monumentale Kunst ein wie in Picassos «Guernica»,
dann ist es ein einmaliger Protest (nicht zufällig für
eine Ausstellung geschaffen, die nachher wieder die

Tore schließt), keine bleibende Dekoration und schon

gar kein wiederholbares Motiv. Die große Dekoration
will festlich sein, in einem Bathaus so gut wie in einer

Kirche, in einem Gerichtssaal so gut wie in einer Hotelhalle,

in einem Empfangssaal so gut wie in einer

Begräbniskapelle. Das «Festliche» aber ist noch kein
Thema.

Am besten steht es, wenn ein konkreter Auftrag für
einen konkreten Zweck gestellt wird. So etwa, wie es

bei Lurcats Apokalypse-Teppich für die Kirche von

Assy der Fall ist. Da ist alles ikonographiseh streng

Teppich nach einem Gemälde von Joan Miro. Atelier Mme Cuttoli, Paris, Tapisserie d'apres une peinture de Joan Miro / Tapestry after a painting by

Joan Miro Photo: Atelier Eidenbenz, Basel

^z_

L
-**^ iS

X4':'*. j

¦ojJ

*



vorgeschrieben. Offen bleibt einzig - freilich auch
entscheidend - die Frage der religiösen Ausstrahlung.

AVir besitzen keinen objektiven Mythos mehr, aus dem
das Material zu beziehen wäre. Anderseits ist es kein

Zufall, daß ein Künstler wie Lurcat sich gern mythischer

Themen oder Gestalten bedient. Dies ist die
problematische Seite seiner Tapisserien. Denn Mythos setzt
Glauben, setzt Einverständnis, setzt zumindest Kenntnis

voraus. Dies aber ist heute nicht vorauszusetzen, und

so wird die Verwendung mythischer Bruchstücke zu

einer privaten Neigung des Künstlers, die im
monumentalen Schaffen, sofern kein entsprechender Auftrag
vorliegt, fehl am Platze ist. Besonders gilt dies für die
seltsame Symbolik, der wir bei Lurcat überall begegnen,

sei es daß Tiergestalten ins Symbolische gehoben
werden, oder sei es, daß eine tiefsinnige Symbolik
persönlichster Art zu AVorte kommt: für das eine zitieren
wir den immer wiederkehrenden Hahn, der auf Lurcats

Teppichen mehr als das vertraute Haustier ist, für
das andere die schwere gedankliche Fracht eines so

herrlichen AA'erkes wie «Es la Verdad». Eine Zeitlang
besaß Lurcats Symbolik noch allgemeine Resonanz: in
der Zeit des nationalen Aufschwungs und AA'iderstands-
willens Frankreichs nach 10,39/40; in der nationalen

Stimmung dieser Jahre kam sie zur vollen Zündung;
denn hier gab es ein großes kollektives Erlebnis, das

für Lurcats Sprache wach war. Bedenklich aber wird
es, wenn heute Symbole und mythische Formen
verwendet werden, mit denen höchstens der Einzelne sich
noch auseinanderzusetzen bereit und in der Lage ist.

Alles Pflanzliche, alles AA'achsende und AATucbernde, der

ganze Bereich des Vegetativen ist Lurcats Heimat. Die

Natur als solche erweist sich im Niedergang aller AVerte
als letzte große A'erbindlichkeit für uns alle und
zugleich als unerschöpfliche Quelle dekorativer Thematik.
Mit ihr wird der Mensch Feste feiern, solange es ihn
gibt. Bei Lurcat ist es ferner das Tier, nur daß da

manchmal, weil er es über das bloß Tierische hinaus
ins Mythische rückt, die Gefahr einer nur persönlichen
Stellungnahme spürbar ist. Jedenfalls: der Bildteppieh
als «Stilleben» ist eine sehr entschiedene Möglichkeit —

nicht im Sinne der Darstellung von Stilleben wie in der
Alalerei (auch das gibt es in der Tapisserie, etwa bei

Picart le Doux), sondern als Stilleben, als Leben des

Pflanzlichen selbst.

Ein bedeutendes Gebiet der Tapisserie seit dem 1 5.Jahr¬
hundert fällt heute gänzlich aus: die gesellschaftliche
Bepräsentation. Keine Gesellschaftsklasse hat heute mehr

vor einer andern zu repräsentieren, und keine ist heute
mehr im dekorativen Sinn rcpräscntabel.

Auch in der Frage der thematischen «ATcrbindlichkcit»,
der Anonymität der Ausdruckssprache, bedeutet die
abstrakte Teppichkunst eine grundsätzlich sinnvolleMög-
lichkeit. Der abstrakten Kunst haftet in der Malerei der
Charakter des Problematischen an; das große Publikum
empfindet gerade diese letzte Ausschaltung des Indivi¬

duell-Problematischen als problematisch. In der großen
Dekoration, die unproblematisch zu sein hat, ist man
bereit, die Abstraktion als legitim hinzunehmen. Der

A'orsprung, den ganz grundsätzlich die abstrakte Kunst
hier hat, ist evident. Die Reduktion des Bildinhalts auf
das Bhythmische sichert der Dekoration die Objektivität

bis zu der Grenze (die es in jedem Fall gibt), wo der
Einzelne einfach sagt: das gefällt mir nicht. AA'ir nannten

schon die gegenwärtig wesentlichen Künstler. So

geht Manessier diesen AA'eg, freilich am großartigsten
in seinen Glasfenstern. Man fragt sich allerdings, warum

er einen ganz und gar abstrakten Teppich als
«Construction de FArche» betitelt: da wird der Gegenstand,
nämlich die Arche (man ahnt innerhalb des Linienwerks
eine ungefähre Bootsform), zum Suchobjekt im Vexierbild;

als müßte der Künstler sein Gewissen beruhigen,
bevor er den Schritt in die völlige Abstraktion
unternimmt. Auch bei Georges Adam bleibt Gegenständliches,

genauer: bleibt die menschliche Figur erhalten.
AA'o man ihre Glieder mühsam zusammensuchen muß,
erscheint sie als fragwürdig. AA'o sie, wie in der
unvergleichlich schönen «Danae», das Bild beherrscht, hat
sie als reine Erscheinung volle thematische und
dekorative Berechtigung, so viel wie eine Tiergestalt oder
eine Vegetation. Einzig der mythologische Name ist,
zumal er sich optisch nicht aufdrängt, sinnlos.

Nennen wir zum Schluß das vielleicht Begeisterndste, das

uns in Frankreichs moderner Bildteppichkunst begegnet:

die Teppiche, die Anfang der dreißiger Jahre, also
noch vor der großen AViedergeburt von Aubusson, nach
Bildern von Joan Miro hergestellt wurden. Da gab es
noch nicht die verschiedenen Gesichtspunkte der«AVerk-

treue», da wurden noch Bilder von Bouault, Dufy, Matisse

und andern einfach kopiert, ohne die geringste
Bücksicht auf die Gesetze der Tapisserie und doch völlig

auf Kosten des Originalbilds; denn schließlich waren
es weder Gemälde noch Teppiche, sondern nur schlechte

Reproduktionen. Auch bei Miro ging die Absicht nicht
weiter. Aber seine Malerei war schon im Zustand des

Tafelbildes für die große AA'and prädestiniert. Hier
beweist nun sogar der Surrealismus, dem man als einer
ausgesprochenen «Problemkunst» ausgesprochen
psychologischer und individualistischer Färbung den

anonymen Charakter am ehesten absprechen möchte, aber

von dem ja auch etwa Lurcat herkommt, seine unerhörte

Eignung für das AA'andbild, für den AVandtep-
pich. Jedenfalls in der Person Joan Miros. A'or diesen

Teppichen denkt man keinen Augenblick an die Grundsätze

der Teppichkunst: weder um sie zu vermissen
noch um sie bestätigt zu finden. Sie sind ohne diese

Grundsätze entstanden; ohne sie — wenn auch nicht

gegen sie. Solche Freiheit, solche Größe aus Freiheit
strahlt kaum ein AA'erk der andern Teppichkünstler
aus. Ziehen wir daraus, auch über die Kunst des

Bildteppichs hinaus, eine Lehre: Lassen wir unsere Grundsätze,

unsere Forderungen, unsere Gesinnung nicht steif
werden! Halten wir uns frei für Überraschungen, selbst

wenn sie einmal das Gegenteil von dem beweisen, woran
wir glauben.


	Zur Wiedergeburt des Bildteppichs in Frankreich

