
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 38 (1951)

Heft: 3: Zeitfragen der Architektur und Kunst

Artikel: Abgesangsliteratur zur Kunst der Gegenwart

Autor: Roh, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-82043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-82043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in Frage gestellt und für Schlagworte mißbraucht, statt
daß man sie in ihrer Ruhe und Abgeschiedenheit
beläßt. — AVenn man den Katalog liest, der der Ausstellung

des «Laienmalers» M. beigegeben ist, dann greift
man sich an den Kopf vor so viel Unverstand, als ob

jeder Kunst-Journalist heute seinen eigenen Laienmaler
entdecken müßte, um seine eigene Person als «Entdek-
ker» ins Licht der Diskussion und der Öffentlichkeit zu

stellen. AA7as wird da alles beschworen, um den «naiven
Surrealisten» einzuführen, um seine «Malereien der

A7erdrängnng» weltanschaulich als Kunst zu deuten und

«an die rechte Stelle» zu rücken: bei Laotse beginnt es,
und bei Andre Breton und Louis Aragon hört es auf!
Vor lauter AVorten sieht man kaum noch Bilder! Es

wird «Revolution» verkündet und von «eigener,
urwüchsiger Konstitution» gesprochen, als ob die Salons

noch immer gestürmt werden müßten. Zum Schluß
lesen wir dann, daß «Bestellungen auf Bilder
entgegengenommen werden», zu entsprechenden Preisen natürlich,

von denen der Kunsthandel seine Prozente erhält.
— «Primitivismus» als AA7cltanschauung, frisch importiert

aus der AA7elt der Kinder und Laienmaler, «revolutionär»

aufgefrischt durch hektische Interpretationen!
Die «primitiven Alalereien» finden bereits Verwendung
als Glückwünsche zum Neuen Jahr, oder sie dienen (in
teuren Reproduktionen) als AA7andschmuck, ohne die,
die weder mit sich selbst.noch mit ihrer Zeit
zurechtkommen und darum dauernd «Betrieb» machen müssen,

zu beschämen. AA'ie lange wird es dauern, bis man Kin-
derzeichnungen bestellen und käuflich erwerben kann?

So ließen sieh zahlreiche Beispiele für diesen mehr und
mehr zunehmenden Mißbrauch des Naiven zusammen¬

stellen, der zur Folge hat, daß nun auch noch die
Laienmalerei langsam zur Strecke gebracht wird.

Der historische Überblick hat gezeigt, daß der künstlerisch

tätige Laie, nach Ausfall des Erb- und Gemein-

sehaflsgutes der Volkskunst, aus seinem eigenen
Vermögen heraus seine Formsprache völlig neu finden muß
und daß es nur wenigen gelingt, sich selber treu zu bleiben.

Beine Laienmalerei ist eben nur in seltenen Fällen

möglich, was uns freilich nicht hindern darf, auf echtes

Laienschaffen hinzuweisen und deutlich den Mißbrauch
zu bezeichnen, der damit getrieben wird. Die zunehmende

Verflachung alles ursprünglichen bildnerischen
Schaffens — selbst das des Kindes — in Dilettantismus
erleben wir in den letzten Jahrzehnten. Anstatt dagegen

anzugchen, anstatt die ursprüngliche Formkraft, die

jedem Kind eingeboren ist, zu wecken, zu fördern, zu

stärken, vor Verschüttungen und A'erfrühungen zu
bewahren durch Hinführung an echte Aufgaben, wird
diese Kraft ursprünglicher Begabung sehr bald durcli
schulungsmäßiges Dilettieren nach bestimmten « Grundsätzen»

und Kunsttheorien gefährdet und ausgelöscht.
Trotz bester Absicht wird die der echten künstlerischen

Bildung so abgeneigte Schicht der Dilettanten
vermehrt (leider auch an A'olkshochschulen), denen die

geistigen und handwerklichen A'oraussetzungen zur
berufsmäßigen Kunstübung fehlen, denen — durch solch

mißverstandene Schulung — die ursprüngliche Formkraft

verlorengeht, die entweder selbstgefällig oder

resigniert im Biedermeier steckenbleiben. Damit wird der
echten Laienkunst mehr und mehr der Boden entzogen.
Sie stirbt ab und wird — wie alles Echte und Natürliche -
zu einer Angelegenheit des Äluseums.

Angesangsliteratur zur Kunst der Gegenwart

Von Franz Roh

In jedem Kulturlande tritt gewisse Literatur hervor, die
der heutigen bildenden Kunst, ja der gesamten Dichtung,

Alusik und Arehitektur energisch abwinkt, überall
kulturellen A'erfall witternd. Ihr steht eine andere
Literatur gegenüber, die a priori alles Moderne bewundert,
hierbei gute wie schlechte Gestalter emporlobend. Beide

Gefahren sollten wir meiden. Instinktsieher müssen wir
zwischen Scilla und Charybdis hindurchsegeln. Fragt
man nun aber, an welchem Ufer die größeren Gefahren

lauern, so würde ich antworten, am Gestade des stumpfen,

verständnislosen Protestes. Ist es doch wie im
Umgang mit Alenschen: ein überströmendes Wohlwollen
macht immerhin noch produktiver als ein Mißtrauen

a priori. So wollen wir hier nur erörtern, wo man
unsere heutige Lage verkennt, obgleich in einem zweiten
Aufsatz zuzugeben wäre, daß auch Bejaher neuer Kunst

bisweilen größere Dichte und Reinheit ersehnen: nicht
so viel Improvisation und bloßes Psychogramm! Mehr
an sammelndem Verweilen und Fertigmachen eines

einzigen Kunstwerkes, statt so viel Reihen, so viel «Themen

mit Variationen» auszubreiten, wie man dies heute

nicht nur bei Picasso oder Braque (beinah zum Filme
überleitend) findet! Die Alalerei der Zeiten eines Piero
della Francesca, eines Bosch oder Bruegel war insofern

dichter, als dort Alakro- und Alikro-Andacht waltete,
das heißt großformige und zugleich Lupengestaltung,



was ich hier nichl im äußeren, gegenständlichen Sinne

meine.

Unsere allzu pessimistische Abgcsangsliteratur aber hat
mehrere geistesgeschichtliche Ursachen. Obenan steht
das llesonanzgcsetz allen Kunstempfanges: Für die Alusik,

Literatur und Alalerei konnte ich nachweisen, daß

Werte, die wir heute für unantastbar halten, meist heinah

zwei Generationen warten mußten. Vereinfacht
kann man formulieren: die meisten Alenschen lieben
oder bewundern, was formengeschichtlich zur Zeit ihrer
(Iroßmti tl er aktuell war Trägheitsgesetz der Besonanz-

geschichte). In meiner «Geschichte und Theorie des

kulturellen Alißverstehens» fAIünehen 1948) habe ich aus

methodischen Gründen nur Aleister bis etwa 1900
durchgenommen, weil dann bis heute schon eine

Bewährungsfrist vorliegt, während Skeptiker einem Paul
Klee gegenüber natürlich murmeln könnten: AVarten

wir erst einmal ab, ob diese Produktion in fünfzig Jahren

noch geschätzt sein wird. — Einen sofortigen An-

hätigertriipp besitzt natürlich jede bedeutende Gestaltung,

nur handelt es sich zuerst um eine gefährdete
Minorität, die verspätet dann zur allbcherrschcnden Ala-

jorität aufsteigt.

Zu diesem Besonanzgcsctz kamen seit etwa 1750
Sonderschwierigkeiten. Für Alalerei und Plastik zerfiel jetzt
jene inhaltliche Bindung an Kirchen oder staatliche
Absolutismen, die einheitliche Aufgaben gestellt hatten, an
die das Publikum seit langem gewöhnt war. Die Kunst,
nun stärker auf sich selbst gestellt, fing radikaler zu

experimentieren an, während der unbewegliche
Durchschnittsempfänger weiterhin Konstanten seiner
Gemütsbedürfnisse verlangte. Das nun entstehende l'art pour
l'art wird heute aber allzu negativ bewertet. Bedeutet es

doch auch, daß die Kunst nun frei und spezifisch wurde.
In soziale Bindungen, Symbole, Gemeinschaftszeichen

wird die Kunst erst wieder einmünden, wenn cm
allverbindendes neues Ethos, ein neuer irdischer Glaube
entstanden ist.

Verwandelte Formen werden am schwersten aufgenommen,

wenn ein gesamter Kullurpessimismus vorherrscht,
von jener beliebten Vorstellung getragen: je älter ein

Ausdruck, desto profunder sei er automatisch, je neuer
aber, desto fragwürdiger sei seine AVeit. Aus solch

grundsätzlicher Gegenwartsskcpsis, verbunden mit
üblicher Vergoldung vergangener Kulturen, entsprang
der Entwicklungspessimismus eines J. .1. Rousseau,

wurde dann die Romantik gespiesen, ersehreckend
schließlich die Architekturgeschichte des 19. Jahrhunderts.

Versank man hier doch in jenes Mimikry, von
dem noch heute jene «Möblierungen auf alt» zehren, wie
sie die «besseren Leute» bestellen.

.Manche Vergleiche der Abgcsangsliteratur sind deshalb

windschief, weil sie zum Beispiel heutigen Ausstellungen
der Alalerei einen Courbet, Alanet und Cezanne

gegenüberstellen, wobei man nicht die vielen Nieten des

damaligen «Salon» mitzählt. Am gefährlichsten aber sind

diejenigen Abgesänge, welche die neuen Formen immer
«krankhaft » nennen, wie das seit mindestens 1 30 Jahren
üblich. Beethoven, Goethe, Kleist, Hebbel, Wagner,
Delacroix, Alanet, Cezanne, sie alle galten wegen
damals ungewohnter Formungsmittel als seelisch gefährdet

oder gespalten wenn man auch etwas andere
Ausdrücke brauchtet. Deshalb ist es irreführend, wenn C. G.

Jung 1932 behauptet (1934 in «AVirklichkeit der Seele»

wieder abgedruckt): Picassos Problematik ist «der meiner

Patienten durchaus analog». — «Das Bild läßt kalt
und wirkt erschreckend wegen seiner paradoxen, ge-
fühlsstörcndcn, schauerlichen oder grotesken Büek-

sichtslosigkeit auf den Betrachtenden.» Ein Historiker
muß dem Psychologen da mitteilen, daß alle hier
gebrauchten Ausdrücke haargenau diejenigen sind, mit
denen man zu jeder Zeit zu reagieren pflegte auf
verhältnismäßig neue, ungewohnte Ausdrucksformen,
deren Sinn noch nicht empfunden wurde, ganz gleich, ob

es sieh nun um neue Dichtung, Musik, bildende Kunst,
Sitte, Aloral oder politische Ideale handelte. Jung fährt
aber fort: «Alan muß vom schizophrenen Ausdruck

sagen, was ich über Jovce bemerkte: nichts kommt dem

Betrachtenden entgegen, alles wendet sich von ihm ab,
selbst eine gelegentliche Schönheit erscheint nur wie
eine unentschuldbare A7erzögerung des Bückzuges. Das

Häßliche, Krankhafte, Groteske, Unverständliche,
Banale wird gesucht, nicht um auszudrücken, sondern um
zu verschleiern. » Hier ist die Tabelle der üblichen

A'erkennungsvokabeln nur etwas erweitert. «Picasso

ruft die plumpen Erdformen grotesker Primitivität herauf

und läßt die Seelenlosigkeit pompejanischer Antike
in kaltem Licht strahlend wiedererstehen, wie es

schlimmer Giulio Bomano nicht konnte. Ich habe selten

oder nie einen Fall unter meinen Patienten gesehen, der
nicht auf neolithische Kunstformen zurückgriff und sich

in Evokationen antiker Dionysmen ergangen hätte.»
Alan spürt aus diesen, übrigens in sich verworrenen
Vergleichen bereits, daß hier ein Abwehrgriff waltet, der

neuen Intensitäten nicht gewachsen ist, wieder einmal
Chaos witternd, wo nur eine spannungsgcladenere, also

jähere Einheit vorliegt. Ein ähnliches A7erkennungsecho
erschallt auch immer, wenn aus einer mehr klassizistischen

Ausdrucksweise eine verjüngende Spontaneität
hervorbricht. «Die grellen, unzweideutigen, ja brutalen
Farben der letzten Periode entsprechen der Tendenz
des Unbewußten, den Konflikt der Gefühle gewaltsam
zu meistern.» Sätze, die dieser Situation genau entsprechen,

kann man zum Beispiel um 1800 lesen, als die

angeblich brutale Formenwelt Beethovens eitel Empö-
rung hei denen ; 111 -1¦ >s 1, die auf der St il.stufe llavdns und

Alozarts verharren.

Als Jung 19 (5 in der «Neuen Schweizer Bundschau»
sehr profund mit aller Ilitlerei abrechnet, gerät er bei

Erörterung moderner Kunst geradezu in eine Zuordnungs-
phantastik. Er beschwört «das ganze Europa, dessen

Geisteszustand überhaupt schon seit längerer Zeit nicht
mehr normal ist AA7ie steht es denn mit unserer
Kunst, diesem feinsten Registrierinstrument der A'olks-
seele? AVas bedeutet die überall verbreitete Herrschaft

93



des ungeschminkt Pathologischen in der Alalerei? die
atonale Alusik? die weitreichende AA'irkung des

berühmten Ulysses usw.? Da ist es schon in nuce, was in
Deutschland auch noch politisch wahr geworden ist.»
Hier werden also die modernen Gestalten mit der Hit-
lerei einfach gleichgesetzt. Jung aber sagt ja von der

neuen Kunst wörtlich dasselbe, was Hitler von ihr sagte,
während doch gerade zwischen dieser Kunst und Hitler
Todfeindschaft herrschte. AA7eiß Jung denn nicht, daß

jener Zug zu «verwegener Abstraktion» in demokratisch

gebliebenen Ländern erst recht herrscht, und daß
atonale Musik nicht zuchtlos ist, sondern ein striktes, freilich

neuartiges, deshalb noch wenigen mundendes

Bezugssystem besitzt? AVeiß er denn nicht, daß Kunst, wie
schon Schiller betonte, ein tiefes, expressives Spiel treibt,
wo man, wie bei Chagall (der Jung gewaltig erschrecken

dürfte), im Traumspiel Alenschen auf den Kopf stellen
darf? Es scheint ihm unbekannt zu sein, daß der Fehler
Hitlers gerade darin lag, das Phantasievolle, ja Grausige
in der Kunst polizeilich zu verbieten, während er
Entsprechendes im sozialen Leben, zwischen Nationen,
Bässen und Parteien zuließ. Genau umgekehrt aber sollte
das Verhältnis zwischen Kunst und Leben gelagert
sein.

Nun, die Seclenforschcr der jüngeren Generation sind,
unserem Gesetze der Adaptionszeit entsprechend, den

Künsten gegenüber vorsichtiger geworden. So hat denn
AA7. Winkler in seiner «Psychologie der modernen
Kunst» (1949) die neue Malerei höchst verständnisvoll

analysiert. Leider aber hat er alles diesmal vorschnell
mit den Konstitutionstypen des Neurologen Ernst
Kretschmer verquickt. Der zyklothyme Menschentypus
wird hier ein für allemal den Realismen zugeordnet, der

schizothyme aber den künstlerischen Abstraktionen.
Geschichtlich läßt sich jedoch nachweisen: beide Körper-

und Seelentypen haben zu bestimmten Zeiten
realistisch gearbeitet, beide Typen zu anderen Zeiten aber
abstrakt. AVenn das Behavior des einzelnen aus jenen
Körpertypen ableitbar ist, so doch noch lange nicht ein

von weither bedingter, geistesgeschichtlich durchlaufender

Stil. AVenn jene Zuordnungen aus neurologischen
Bereichen stimmten, dann müßten im Alittelalter lauter
schizothyme Körper geboren worden sein, seit zirka
i5oo lauter zyklothyme, seit etwa 1900 wieder schizothyme.

Im 20. Jahrhundert aber stehen etwa Marc
und Braque auf der zyklothymen, Gris und Schlemmer
auf der schizothymen Seite. Marc, den ich noch persönlich

kannte, war ein zyklothymer Alensch, während
Winkler ihn «aus Formgründen» als Muster eines

Schizothymen analysiert. AA7inkler sieht nämlich nicht, daß

ein zerlegender bis aufspaltender Formenkanon wie der

Kubismus, der auch auf Marc abfärbte, einen Stil
darstellt, dem sich beide Typen unterwerfen, wenn er zum
Zuge kommt. Genau so wie in der Alusik die Fuge, wenn
sie einmal besteht, von verschiedenen Seelentypen
benutzt wird, natürlich mit verschiedenem Ausdruck.
Alan beachtet hier überall zu wenig die Eigengesetzlichkeit

des objektiven Geistes (Hegel), die Macht des

Formenzwanges (Wölfflin).

Andere Abgesängc ertönen bei denen, die sieh religio-
beunruhigt fühlen. Da wären Sedlmayr, Hausenstein,
Piccard, Badecki zu nennen, obgleich sie sich sehr
voneinander unterscheiden. AVir können hier nicht alle
diese Schriften analysieren. Sedlmayr neigt mehr oder

weniger dazu, alles für entleert zu halten, was nicht auf
dem Boden christlichen Glaubens steht. Entgegnet man,
daß dann die großen ostasiatischen, ägyptischen,
altmexikanischen Kunstformen unerklärlich blieben, so

erweitert sein Abgesang den Kreis ein wenig, nun etwa
sagend, nur diejenige Kultur sei nicht mehr kunstfällig,
die nicht mehr glaube, daß aller Weltgrund aus einem

persönlichen Gott hervorgehe (Theismus). Schon der
Deismus gilt ihm für Europa als Kunstverfall. — Aber
man muß den Kreis doch noch einmal erweitern. Darf
man doch höchstens eine dritte These wagen, die da

heißt: AA7er keines irrationalen Ticfenerlebnisses mehr
fähig ist, kann auch als kunstunfähig angesehen werden.
Dann wäre aber der moderne Atheist keinesfalls von
künstlerischer Produktion ausgeschlossen, es sei denn,
es läge hierbei ein Gestalter vor, der die AVeit nur noch

zweckmäßig, platt rational zu erleben imstande wäre.
Unsere Untergangsautoren verstricken sich mehr oder

weniger in eine romantisch rückwärts gerichtete
Innerlichkeit, die der freieren Innerlichkeit von heute oder

morgen nicht gerecht wird. AA7as alles ist schon

in früheren Jahrhunderten an neuen Kunstformen im
Namen des Christentums verworfen worden, um dann
nach üblicher Assimilationszeit auch von christlichen
Belangen her geschluckt zu werden!

Beim «ATerlust der Mitte» wird nicht klargelegt, daß

sich der Begriff der «Alitte» doch dauernd wandelt und

jeder Kulturraum, jede Epoche eine andere Alitte
besitzt. So interpretiert denn Sedlmayr die ganze
künstlerische Entwicklung seit etwa 1770 als A'erlust und

Entleerung. Von dieser Zeit an addiert er (wie dies ein

mittelalterlicher Alensch tun würde) nur noch Negativa,
ohne die Positiva mit zu verrechnen. Alan wird diese

Sicht später einmal als «religiöse Neuromantik»
bezeichnen. Die Größe einer Zeit von Gluck, Mozart,
Haydn, Beethoven, vom gewaltigen «Heiden» Goethe,

vom ethischen Atheisten Schiller, vom «Allzermalmei »

Kant, bei denen alle Kernreligiosität sich längst
verflüchtigt hatte, bliebe dann unerklärbar; ebenso die

künstlerische Bedeutsamkeit eines Stendhal, Flaubert,
Zola, Gide, eines Delacroix, Courbet, Manet, Cezanne;
fürs 20. Jahrhundert dann eines Munch, Picasso, Braque,

Leger, Kandinsky, Klee usw., eines Corbusier oder

Strawinsky.

Echte Problematik unsrer Künste, besonders der bildenden,

die Sedlmavr sieht, geben wir natürlich zu.Traurig
ist es zum Beispiel, daß unsere Kultur soziologisch und
menschlich nicht mehr dureh derart gemeinsame Werte
ausgerichtet ist, wie sie das Alittelalter besaß. Auch das

Problem der x\uftraggeber und der gesamten Darbietung

der Kunst, die doch das Leben der Gemeinschaft

steigern soll, ist. problematisch geworden. Durch Rezeption

des alten Theismus aber, wie Sedlmavr in scharfem

!M



Gegensatz etwa zu Scheffler («Kunst ohne Stoff», 1950)
zu glauben scheint, ist jene fehlende Basis schwerlich
wieder zu erreichen. Weshalb das subjektiv Freischwebende

heutiger Künste gerade Ausdruck ihrer Ehrlichkeit

und Innerlichkeit ist.

Andere Klagen betreffen das auseinanderfallende
Spezialistentum heutiger Arbeiten, die nicht mehr im Ganzen

einer Architektur aufgehen. Auch hier sind Abge-
sänge oft berechtigt. Doch vergesse man nicht, wieviel
seit Van de Velde und dem «Bauhaus» geschehen ist, die
bildenden Künste wieder einheitlich an die umfassende

Großform des Baumes zu binden. Gerade hier sind wir
schon weiter als etwa mit der Findung jener typischen,
geltenden «Zeichen» der Alalerei oder Plastik, obgleich
sich auch hier Kräfte regen. So ist denn zu beklagen,
daß die Beurteiler der heutigen Kunst entweder ein
erstorbenes Wintergclände wittern oder aber eine
vollkommene Hochblüte vermuten. Warum wollen wir nicht
lieber sagen: AVir sind in einem Vorfrühling, wo trok-
kencs Herbstlaub gebrochener alter Kulturen am
Boden raschelt, während wir Schreitenden überall auf
saftige Verjüngungskeime stoßen, die aus unerstorbenem
Boden drängen.

Formal schwebt Sedlmayr und einigen anderen beinahe
ein harmonistischer (religiöser) Raumnaturalismus vor,
sonst bliebe unverständlich, warum schon Cezanne wegen

Verflüchtigung des Raumgefühls, der Plastizität
und Dinglichkeit als «A7erlust» zu buchen sei. Auch wird
gar zu vordergründig eine Art Gesamtkunstwerk
gefordert, wenn auch nicht im Sinne Wagners. Jedenfalls

gilt hier das vieldimensionalere Kunstwerk als das

höhere. — Dann wäre aber Malerei bedeutender als

Graphik, die Oper bedeutender als die absolute Musik usw.,
weil im ersten Beispiele immer schon das zweite
mitenthalten sein kann. Hiergegen ist festzustellen, daß ein
Decrescendo an Bildmitteln durchaus nicht mit einem
Decrescendo an Tiefenmöglichkeiten des Ausdrucks
verbunden zu sein braucht. Das gilt dann auch für das

beargwöhnte Verhältnis zwischen dinglicher und

gegenstandsloser Alalerei. Überhaupt ist die geforderte
Alitte doch keineswegs an Darstellung der «Dinge dieser

AVclt» gebunden, auch nicht an den idealisierten
Menschenkörper, den so viele Kulturkritiker heute vermissen.

Sonst wäre es grundsätzlich doch niemals möglich,
daß sich überhaupt Landschaftsmalerei, Architektur
und absolute Alusik geistig «in der Mitte» befinden. Der

prinzipiell gemeinte Satz Sedlmayrs, «die Kunst
Picassos hat die Fähigkeit der Gesamtwahrnehmung
verloren», leitet sich aus obiger Fehlprämisse her.

Die Grotesk-Ironie des Surrealismus wird «A7erneinung
der Kunst» genannt, nicht, etwa «A'erncinung des

Ethos», was sieh noch hören ließe. Schon Bosch wird
indirekt angeklagt; sogar ein so übermäßig harmonisierender

Ausdruck wie der der Tierbilder von Marc
wird von Sedlmayr zitiert als «gegen den Alenschen
und seine AVeit» gerichtet. Die Abgesängc erschrecken
hier vor neuen Gegenständen, als ob es unmenschlich

sei, sich dem Tier, der Landschaft, den Gestirnen
forschend oder gestaltend zuzuwenden. Bald erschrecken
sie auch vor neuen Gewalten des Ausdrucks oder vor der
existentiellen A'erlorenhcit. Auch beklagen sie das

Dämonische, das man doch möglichst aus dem sozialen
Leben, nicht aber aus der Kunst tilgen soll, wo es als un-
beantwortbare Frage aufbricht. Am häufigsten wird
aber der neue A'ersuch beklagt, neben dinglicher
Alalerei oder Plastik auch eine gegenstandslose zu schaffen,
die wie absolute Alusik den Tiefenausdruck einmal von
jedem dingliehen Spezialbezug befreien will. (Goethes
«sinnlich-sittlicher AA'ert der Farbe».)

«Hinab zum Anorganischen» heißt eine weitere
Anklage, die zum Beispiel Sedlmayr gegen eine Alalerei
richtet, die aus konstruktivistischen Bereichen kommt.
Sie wird dann bei Scheffler als bloßes Begriffsspiel für
Logiker deklariert, obgleich sie mit Begriffen doch gar
nichts zu tun hat. Aleint sie doch nur einen rein
anschaulichen Gehalt, der gelegentlich sogar im Span-
nungsgefüge der stcreometrisehen A'Iodelle des Alusee

Poincare liegen könnte, und der, im Gegensatz zu
seinem wissenschaftlichen Gehalt, ohne mathematische
Kenntnisse jeder unverbildeten Seele zugänglich ist.

(Die ivissenscliaftlich bedeutsamsten Alodelle fallen hier
nicht etwa mit den «ausdrucksvollsten» zusammen.)

In populäreren Schriften klagt man dann über das

Tempo der Kunstentwicklung. Sicher ist das 20.
Jahrhundert aufgewühlt. AVie sollte das auch anders sein!
Alan kann aber nachweisen, wie organisch seit etwa
Cezanne die Entwicklung zur beargwöhnten Abstraktion
hin verlief. AVährend die einen nun klagen, alles ginge
zu schnell, zetern die andern umgekehrt, wenn eine Art
des Ausdrucks schon etwa dreißig Jahre besteht. Wie
widerspruchsvoll auch diese Klagelaute! Warum soll

man in einer Presto-Entwicklung nicht eine gedrängte,
keimgeschwängerte Kulturatmosphäre sehen, in einem

nachfolgenden Lento aber eine sich allmählich
konsolidierende Synthese.

Natürlich gilt auch gewisse Programmfreudigkeit der
Kunst des 20. Jalirhunderts als A7crfall. Immer aber
entstanden doch zunächst die AA'erke, die Programme
aber erst in der Defensive gegen das nichtverstehende
Publikum. x\uch die so oft notwendig gewordenen
Analysen vor einem einzelnen neuartigen Kunstwerk sind

nur des Publikums wegen nötig. Selbst die AVerke Courbets

und Alanets, die heute jeder «sehen» kann, bedurften

einst, solcher Erklärung.

Auf das Buch von IIuber-AViescnthal («Sonderbares um
moderne Kunst», ig49) können wir kaum eingehen. Er
protestiert gegen einseitig optimistischen «Zeitpatriotismus»,

nicht spürend, daß er einem «Vergangenheitspatriotismus»

huldigt. Kommt er doch zu dem üblichen

Popularergebnis: «Die AA7elt der Kunst ist aus den

Fugen. In jeder Beziehung ist ihr Ordnung und Alaß

verlorengegangen. Künstler, denen die größte Bedeutung

zugemessen wird, glauben, ewige Gesetze mißachten zu

95



dürfen.» Als ob man ewige Gesetze überhaupt umgehen
könnte! Indem er fortfährt: «Alan kann in mancher
Hinsicht von einer inneren Ratlosigkeit des Publikums
sprechen», liefert er eine biedere Charakterisierung seiner

selbst. Ahnt er doch nicht, wie sehr sein Resume

immer das Urteil desjenigen Kunstwollens war, das

gerade verabschiedet wurde.

Niemals sei Kunstgenuß peinliche und anstrengende
Arbeit gewesen Hiergegen wäre zu erwidern, daß für
die letzten Jahrhunderte, für die wir diese Frage
überblicken, neuartige AVerke immer zunächst als Schwerarbeit

empfunden wurden.

AVir schließen mit Peter Meyers «Europäischer
Kunstgeschichte». Dieser höchst klare und beachtenswerte
Überblick über die Entwicklung scheint mir im zweiten
Bande (ig (8) der A'Ioderne gegenüber leider unfrei und

gehemmt. Es «kann Monumentalität auf europäisch
nicht anders als in klassischen Formen ausgesprochen
werden». Bleibt da der Autor nicht in einem Klassizismus

hängen? AVar zum Beispiel Corbusiers Projekt zum
A7ölkerbundpalais nicht monumental? «Das Interesse,
das die vielberedeten Beton-Stahl- und Glaskirchen bieten

mögen, liegt durchaus auf der Ebene der Bautechnik.»

Argumentiert hier nicht ein historisierendes

Formengefühl? «Eine Kunst, die die menschliche Totalität
zu vertreten sucht, sieht sich gegenüber der Technik in
die Position der Bomantik gedrängt.» Alonumentalität
könne «nur mit Formen ausgesprochen werden, die
schon früher zum Ausdruck der AVerthaftigkeit gedient
haben». Das könnte direkt ein historisierender Romantiker

des i g. Jahrhunderts, etwa der Rezeptionsarchitekt
Schinkel, geschrieben haben. Es «vermochte sich der
technische Stil gerade auf dem Gebiet nicht durchzusetzen,

wo von seiten ästhetisch interessierter Intellektueller

ausdrücklich Propaganda dafür gemacht wurde:
im AVohnungsbau». AVieder eine etwas übertriebene
Behauptung. «Selbstverständlich hatte der Funktionalismus

ausschließlich materielle Zwecke im Auge.» Nein,
dieser Funktionalismus war auch auf ein neues Ethos

aus. Auf A7crkennung dürfte auch beruhen, «daß
Konstruktivismus und Funktionalismus sich gegenseitig

widersprechen». Ich glaube sogar, die beiden Sphären

bedingen einander. — «AVenn der Beton als Gestalter

auftrat, oder mechanisation takes command, war kein
Architekt als Gestalter mehr nötig.» Im Grunde genommen

ist Beton doch nur ein neues Alaterial, das man
wiederum gestalten muß. Deshalb widerlegt sich der Autor
an anderer Stelle selbst, wenn er plötzlich den künstlerischen

Spielraum innerhalb moderner Konstruktionen
zugesteht und bei Corbusier bekundet: «Hier ist der
Eindruck des Irrationalen, Zauberhaften ohne technische

Notwendigkeit aus Stilgründen gesucht.»

Zur Alalerei und Skulptur übergehend, meint derselbe

Autor: «Die Interesselosigkeit der modernen Kunst ge¬

genüber dem Individuum findet ihre genaue Entsprechung

in der Alißachtung der Persönlichkeit in den
politischen und sozialen Organisalionsformen des

Materialismus, unter denen Kapitalismus, Kommunismus
und Nationalsozialismus nur austauschbare Spielarten
der gleichen A7ermassung bedeuten.» So heißt es, als

gezeigt wird, daß das Porträt und der Realismus heute
verschwinden. Demgegenüber läßt sich aber nachweisen,

daß gerade die antirealistischen, modernen Künstler

überall für individuellen Ausdruck eintraten.
Umgekehrt haben gerade ältere Kapitalisten, haben die
Nationalsozialisten und Kommunisten immer wieder eine

Art Porträtrealismus gefordert.

Auf A'erkennung beruht auch der Satz: «Abstrakte
Kunst ist eine Randerscheinung der Technik.» Ist sie

doch eher aus neuem Irrationalismus erwachsen, wie
schon die frühen Arbeiten ihres Initiators Kandinsky
beweisen, ganz abgesehen von seiner Theorie («Das
Geistige in der Kunst»), in der er dauernd auf das AVesen

der Musik anspielt. Daß die neuen Künstler «ihren
AA7erken nun selbst einen technisch-wissenschaftlichen
Anstrich zu geben» suchten, kann doch höchstens vom
Konstruktivismus, einem kleinen Sektor im Kunstkreise,
behauptet werden.

«Allgemeinverständlichkeit gilt seit der Zeit des

Symbolismus als Alakel.» Nur bei wenigen Snobs ist das so.

Der A7orwurf esoterischer Geheimbündelei wurde
bekanntlich schon Beethoven, Hölderlin und Blake
gemacht, von den folgenden Generationen zu schweigen.

Meyer übertreibt auch, wenn er sagt, der «Schwur der
Horatier» von David, die Karikaturen Daumiers, das

Barrikadenbild von Delacroix seien im Namen des

damaligen Bürgertums aufgetreten. Statt seiner These, die

«Übereinstimmung zwischen dem Künstler und seiner

Umwelt wird immer seltener», sollte man lieber den

Satz prägen: «Diese Übereinstimmung kommt immer
erst verspätet.» Meyer meint auch, der Naturalismus
des 19. Jahrhunderts sei noch etwas spontan Verbindendes

gewesen, weil auf einem «zusammenfassenden AA'ert-

system» ruhend. Typisches Harmonisieren post festum!
AVir wissen, daß dieser Naturalismus von den Zeitgenossen

als glaubenslos und zerstörerisch, als volle
Auflösung empfunden wurde, beinah genau so wie heute
sein Gegenteil, der Antinaturalismus.

Lassen wir doch unsere dauerskeptische, unsere
altbekannte Abgcsangsmelodic, mit der sich jede Gegenwart
selber zu mißachten scheint, eine Zeitlang verstummen.
A7crtiefen wir uns lieber schweigend in die oberste
Qualitätsschicht unserer künstlerischen Produktion, die wir
schwerlich bereits voll verstanden haben oder gar
ausschöpften. Hierbei könnte vielleicht auch jener neue

Zweig der Geisteswissenschaft, den ich Besonanzgc-
schichte nenne und zu unterbauen suche, ein wenig zu

denken geben.

96


	Abgesangsliteratur zur Kunst der Gegenwart

