
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 38 (1951)

Heft: 3: Zeitfragen der Architektur und Kunst

Artikel: Die Bedeutung der Umwelt für die ästhetische und moralische
Erziehung der Jugend

Autor: Roth, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-82040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-82040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebrauchsgerät: Gedrechselte Holzschalen mit zweckgemäßer, vollendeter

Form, James Prestini, Chicago j Coupes de bois tourne de forme utili-
taire pure j Turned wooden bowls both utilitarian and perfeet in form

Die Bedeutung der Umwelt für die ästhetische und moralische Erziehung; der Jugend

Von Alfred Roth*

« Und weil hinwiederum der J üngling, der in den
Musenkünsten recht erzogen ist, wohl auch das

schärfste Auge hat für das Mangelhafte und
Unschöne an den Werken der Kunst und der
Natur, so wird er das auch mit gerechter
Entrüstung zurückweisen und dafür das Schöne

loben, sich daran freuen, es in seine Seele

aufnehmen, sich daran bilden und dadurch gut
und edel werden.» Plato, Der Staat

Die für unsere Betrachtungen wesentlichen, zum geistigen

Fundament der Erziehungslehrcn aller bedeutenden

Denker, Pädagogen und Moralisten gehörenden Erkenntnisse

lassen sich in folgende Grundsätze zusammenfassen:

Erziehung und Leben sind als Ganzes aufzufassen.

Hauptziel der L.rziehung ist der moralische Mensch.
Moralische Erziehung und ästhetische Erziehung sind
miteinander enge verwandt.
Ästhetische Erziehung bedeutet künstlerische Erziehung
an Hand schöner Dinge.

Plato postuliert in seiner an Grundsätzlichkeit und
Weisheit unübertroffenen, in den Büchern «Der Staat»
und «Die Gesetze» dargelegten Lehre: «Das Ziel der

Erziehung soll darin bestehen, das Kind zu lehren, das

Gefühl der Freude mit dem Begriffe des Guten und das

Gefühl des Schmerzes mit dem Begriffe des Bösen zu
verbinden.» Gut bedeutet für Plato gleichzeitig «schön
und wahr», böse dagegen «häßlich und unwahr». Des-

* Schlußkapitel aus: Alfred Roth: The New School - Das
Neue Schulhaus — La Nouvefle Ecole, Girsberger Zürich 1950.

halb der Rat: «Lehret das Kind Freude und Schmerz

an Hand der entsprechenden Dinge empfinden.» «Die

richtigen Dinge», fährt Plato fort, «sind — ungeachtet
welcher Kunstgattung angehörend — diejenigen, welche

unmittelbares ästhetisches Erlebnis vermitteln, denn sie

allein sind objektiv wahr.» Zu diesen Dingen zählt er
die Werke der Malerei und Plastik, der Architektur und
des Handwerks, kurz alle Dinge mit edlem Sinne,
vollendeter Zwcckerfüllung und schöner Form. In Piatos
Lehre spielen außerdem Musik und Spiel eine große
Rolle: «Alle Grazie und Harmonie des Lebens — die

moralische Grundlage der menschlichen Seele selbst -
werden durch ästhetische Empfindungen bestimmt:
durch Wahrnehmen von Rhythmus und Harmonie in
Musik und Spiel.» Die praktische Methode umfaßt,
abgesehen vom Umgang mit schönen Dingen, «chorische

Kunst, begleitet von Musik und Spiel, weil diese am
tiefsten in die Menschenseele eindringen». Zu diesen

Übungen der Seele kommen als Übungen des Geistes

Mathematik, Geometrie und Astronomie zum Studium
von Proportionen, Harmonie und Gesetzmäßigkeit.
Piatos Auffassung widerspiegelt damit, das für die
gesamte klassische griechische Kultur bezeichnende, von

Pythagoras inaugurierte Ideal von der universalen
Harmonie in Leben und Kunst.

Die Grundgedanken Piatos berühren alle für unsere

Betrachtungen wesentlichen Gesichtspunkte. Deshalb

genügt ein kurzer Hinweis auf die Forderungen anderer
Denker und Pädagogen: J.J.Rousseau (1712—1778)
mißt der dringlichen Umwelt größte pädagogische Be-

77



M\ ibm»

Theater- und Konzertbau in Grenchen, Ausführungsmodell 1951, E.Gisel, Arch.SWB, Zürich. Beispiel funktioneller und betont ästhetischer Architek
tur I Exemple d'architecture fonctionelle de haute qualite esthetique j A cultural Community center of straightforward functional and esthetic desigi

deutung bei. In seinem Erziehungsroman «Emile» ruft
er den Pädagogen zu: «Gründet die Erziehung des Kindes

auf den ausschließlichen Umgang mit Dingen.» Sein

Zeitgenosse Heinrich Pestalozzi (1746-1827), der große
Verkünder der Einheit von Leben und Erziehung,
bezeichnet Wohnstube, Haus, Hof und Garten und deren

Dinge als die Voraussetzungen lebendiger Erziehung.
Er geht von dem für die moderne Pädagogie grundlegend

gewordenen Gedanken aus: «Das Leben bildet.
Das bildende Leben ist nicht Sache des Wortes, es ist
Sache der Tat.» Und ferner: «Alles Lernen der Jugend
soll Selbständigkeit, freies Erzeugen aus sich selbst,

lebendige Schöpfung sein.» Friedrich Fröbel (1782 bis

1851) geht von den spielenden Tätigkeiten aus, «damit
das spielende, darstellende, dichtende und schaffende

Kind sich mit den Dingen der Wirklichkeit auseinandersetze

und die verborgene Ordnung der Welt unbewußt

in sich aufnehme». Nach Johann Friedrich Herbart

(1776— 1841) — «Von der ästhetischen Offenbarung
der Welt als Hauptaufgabe der Erziehung» — und
Friedrich Schiller (1759-1805)-«Briefe über die ästhetische

Erziehung des Menschen» — ist es vor allem
Friedrich Nietzsche (i844_I90o), der in seiner Schrift
«Die Zukunft unserer Bildungsstätten» erneut auf das

griechische Vorbild hinweist. In diesem Zusammenhange

ist auch der Schweizer Eugene Jacques-Dalcroze

(1869-1950) zu nennen. Seine auf Musik und
Gymnastik aufgebaute, der harmonischen Entwicklung von

Körper und Seele dienende Rhythmik hat allerdings
heute mit dem einseitigen körperlichen Sport einen harten

Kampf zu bestehen. Maria Montessori (1869), wohl
die bedeutendste Persönlichkeit der modernen praktischen

Pädagogik, ist in der Anerkennung der entscheidenden

pädagogischen Bedeutung der dinglichen Umwelt

besonders weit gegangen; sie hat die unter ihrem
Namen bekannt gewordenen, der kindlichen Vorstellung
in praktischer und formaler Hinsicht angepaßten Spielzeuge

geschaffen. Schließlich sei noch auf Herbert
Beads Beitrag hingewiesen. «Kind und Künstler sind

sich engstens verwandt», sagt er, «durch entsprechende

Erziehung soll der Künstler im Kinde erhalten und
entwickelt werden.» Die praktische Methode findet sich in

seinem Buche «Education through Art»* dargelegt und
umfaßt im wesentlichen selbständige künstlerische
Betätigung und Umgang mit schönen Dingen. Denn nach

Herbert Bead handelt es sich darum, die Zeit, während
der die Vernunft im Kinde noch schläft, zur Festigung
und Läuterung des Schönheitsempfindens zu benützen,

damit, wenn sie erwacht, die Grundlage für die moralische

Erziehung und Entwicklung des Kindes geschaffen

ist. Aus der Feststellung «Kunst ist Darstellung,
und Wissenschaft ist Erklärung ein und derselben

Wirklichkeit», ergibt sich abschließend, daß für das

von Natur aus schöpferische, vorwiegend gefühlsmäßig
wahrnehmende und darstellungsfreudige Kind
künstlerische Erziehung primär und wichtiger als intellektuelle,

wissenschaftliche Bildung ist.

Die ästhetische Erziehung und die richtigen Dinge heute

Das allgemeine Bild der Erziehung und Bildung an
unseren Volksschulen zeigt zur Genüge, daß die methodisch

durchgeführte ästhetische Erziehung vorderhand
noch zu den unerfüllten Postulaten der modernen
Pädagogie gehört. Ansätze sind vorhanden und mehren sich,
in jüngster Zeit vor allem in England und den Vereinigten

Staaten. In der Begel wird jedoch dieser wichtigen
Aufgabe von seiten der Lehrer und der Behörden nur
sehr geringe oder überhaupt keine Aufmerksamkeit
geschenkt. Nach wie vor ist Vermitteln von Wissen, dazu

vorwiegend abstraktes, Hauptsache, wogegen Erwecken
und Formen des Künstlers und Menschen im Kinde
Nebensache sind. Dieser unbefriedigende Zustand hängt
offensichtlich damit zusammen, daß das Ziel und der

Weg wahrer Erziehung und der Unterschied zwischen

moralischer Erziehung und intellektueller lüldimg trotz
der Reformbestrebungen der letzten Jahrzehnte und

trotz ständiger Mahnungen hervorragender Erzieher
noch immer nicht genügend beachtet werden.

* Den Erziehern, Architekten, Künstlern und allen Freunden

lebendiger Erziehung und Umweltgestaltung sei die

Lektüre der Schriften «Education through Art» und
«Education for Peace» von Herbert Read empfohlen.

78



Das neue Wohnquartier von betont räumlicher Konzeption und differenzierter Bebauung. Projekt 1950, O.H.Senn, Arch.BSA, Basel j Le nouveau

quartier d'habitation sens de l'espace et constructions variees \ The new residental quarter with basic space conception

Diese Feststellungen lenken den Blick von den
Volksschulen auf die höheren Schulen und Universitäten, an
denen der angehende Lehrer seine Ausbildung
empfängt und wo infolgedessen der Ursprung der im Kinde

begangenen Fehler zu suchen ist. An diesen Bildungsstätten,

in denen das kulturelle und allgemeine Kräftefeld

der Zeit ohnehin stärker als in den Volksschulen in

Erscheinung tritt, ist mit der aus der lebendigen
Wirklichkeit geschöpften Lösung des Problemes im Lehrer
zu beginnen, damit sie an der Jugend vollzogen werden
kann. Zu diesem Zwecke ist dem Studierenden, der sich

bei der Aufnahme auch über künstlerische, also nicht

nur intellektuelle und menschliche Veranlagungen
auszuweisen hätte, eine sorgfältige, von konventionellen

Vorstellungen freie künstlerische und ästhetische

Erziehung in erster Linie an Hand des guten zeitgenössischen

Schaffens zu bieten. Er wird dann, vom Schöpferischen

und Edlen der eigenen Zeit überzeugt, auch den

respektvollen Abstand von den Leistungen vergangener
Epochen gewinnen und einsehen, daß andere

Voraussetzungen notwendigerweise andere Formen der Schönheit

hervorbringen. Unabhängiges, sicheres Urteil,
Geschmack und Stil im Verhalten und Wirken, diese

höchsten Auszeichnungen des kulturellen und innerlieh
freien Menschen, werden vom Erzieher der Jugend als

erstes erwartet. Deshalb: Im Erzieher und Lehrer ist

zu beginnen, was in der Jugend blühen und reifen und
im kommenden Geschlecht wirken soll! Lehrerausbildungsstätten

sollten zur Lösung dieser Aufgabe, die ja
nicht nur die Lehrerschaft, sondern alle angeht, mit
fortschrittlich gesinnten künstlerisch Schaffenden, aber
auch mit privaten und öffentlichen Institutionen enge
zusammenarbeiten, welche die Förderung lebendiger
Kunst, Architektur und Dinggestaltung und die Hebung
des Geschmackes verfolgen.

Welches sind nun die richtigen Dinge für die ästhetische

Erziehung unserer Jugend?

Es können selbstverständlich nur die Dinge in Frage
kommen, die nach den Regeln der Vernunft und des

Sehönhcitscmpfindens derart gestaltet sind, daß Inhalt

und Form ein überzeugendes, unmittelbares Entzücken
bereitendes Ganzes bilden. Es sind dies die edlen

Erzeugnisse des Handwerks und der für unsere Zeit
besonders charakteristischen Industrie und Technik, die

guten Beispiele zeitgemäßer Architektur und die Werke
der Kunst, insbesondere solche, die unmittelbar
berührende ästhetische Schöpfung sind. Objektiv wahrer
Ausdruck der lebendigen Kräfte der Zeit sind diese

Dinge und Werke deshalb, weil sich darin eine von der
inneren Natur von Mensch und Ding ausgehende
aufbauende Gesinnung offenbart. Die Wesenszüge dieser

Gesinnung, die schon allen starken Kulturen zugrunde
lag, sind: unvoreingenommene gefühls- und verstandesmäßige,

gefestigte künstlerische und moralische
Einstellung zu den Aufgaben und Lösungsmöglichkeiten —

Bekenntnis zum Schöpferischen und Edlen im
Menschen — Wille zur universalen Harmonie der gedanklichen

und dinglichen Welt.

Diese Gesinnung tritt allerdings in unserer allgemeinen
visuellen Umwelt nur zu einem geringen Teile in
Erscheinung. Der überwiegende, das heißt im Verlaufe
der letzten hundert Jahre bis heute geschaffene Teil hat
ein anderes Gesicht, dessen Züge künstlerische und
moralische Gesetzlosigkeit verkünden. Bekanntlich haben
die von der Mechanisierung hervorgerufenen gewaltigen
sozialen und kulturellen Umwälzungen auch die lebendige

Tradition echter Dinggestaltung und echter Kunst

zerstört; deshalb setzt sich heute die Umgebung der
meisten Menschen aus Gegenständen und Architekturelementen

mit primitiver Zweckerfüllung, unorganischem

Bau und wesensfremder, unschöpferischer Form
zusammen. Diese unechte und häßliche Wirklichkeit ist
für die ästhetische Erziehung der Jugend nur insofern

von Nutzen, als daran gezeigt werden kann, daß diese

Verfehlungen nicht in der Natur der Dinge, sondern in
der von Eklektizismus und Historismus, das heißt vom
falschen Glauben an die zeitlose Gültigkeit der Form,
irregeleiteten Gesinnung des Menschen zu suchen sind.

In dieser Hinsicht soll dem Schüler zum Beispiel
klargemacht werden, daß die menschenunwürdige
Elendswohnung des Armen genau so wie der Pomp in der Villa

79



des Reichen ein harmonisches, soziales und kulturelles
Zusammenleben — eines der Ziele wahrer Demokratie —

verunmöglichen.

Unsere Umwelt birgt auch Zeugen der großen
geschichtlichen Kulturepochen. Sind diese nach dem
Kriterium echter künstlerischer Gestaltung geschaffenen

Dinge und Werke für die ästhetische Erziehung der

Jugend verwendbar? Für das Kind existiert, ähnlich wie
für den Künstler, zunächst nur die Welt der eigenen
Phantasie und Schöpfungen. Die zum Spielen und für
das tägliche Leben notwendigen Dinge bilden den nächst
weiteren Interessenbereich. Historischer Wirklichkeit
jedoch steht das Kind verständnislos gegenüber, da ja
erst der reife, der kulturelle, zwischen gestern und heute
unterscheidende Mensch ihre Schönheit, indem er deren

Bedingtheiten erfaßt, zu würdigen versteht. Das Erlebnis

historischer Vollkommenheit ist also nicht unmittelbar.

Aus diesen Gründen können zeitfremde Dinge für
die ästhetische Erziehung des Kindes nur bedingt, das

heißt nur für die reifere Jugend in Frage kommen,
vorausgesetzt, daß sie ihr richtig gedeutet werden. Dies

geschieht nun allerdings in dem an den Schulen in der

Regel erteilten konventionellen Kunst- und Kunstge-
schichtsunterrieht nicht. Fruchtbar für die ästhetische

und allgemein künstlerische Erziehung wird der Unterricht,

nur dadurch, daß der Schüler auf die im betrachteten

Gegenstand verwirklichte Harmonie von Inhalt,
Technik und Form, das heißt auf die Einmaligkeit dieser

Form und ihrer Schönheit aufmerksam gemacht
wird. Davon überzeugt, begrüßt er die durcli analoge

schöpferische Harmonisierung der lebendigen Kräfte

unserer eigenen Zeit geschaffenen, anders gearteten Formen

der Schönheit, die einen ihm verständlichen Sinn

und Nutzen offenbaren, mit doppelter Freude.

Ästhetische und moralische Erziehung: Das gemeinsame
Ziel besteht darin, die kommenden Geschlechter in die

kulturelle Lage zu erheben, die notwendig ist, um Wahrheit

und Schönheit im Leben und in der Umwelt nach

den Gesetzen von Mensch und Kunst verwirklichen zu

können. Kann in Anbetracht der Bedeutung und Größe

dieser Aufgabe mit ihrer Inangriffnahme an den

Volksschulen und höheren Schulen noch gezögert werden

Kind und Kitsdll
Von Werner Schmalenbach

In der zeichnerischen Entwicklung des Kindes gibt es -
als ihren Abschluß — eine typische Erscheinung: den

Pubertätskitsch. Diese Tatsache müßte zu denken Anlaß

geben, denn offenbar ist es so, daß der Kitsch eine

psychologische Tatsache darstellt, die mit einer gewissen

Naturnotwendigkeit oder zumindest mit einer gewissen

«Kulturnotwendigkeit» — da wir nämlich zunächst nur
das Kind unserer Kultur im Auge haben — in einem
bestimmten Augenblick des menschlichen Heranwachsens

auftritt. Es stellt sich also die Frage, was dies zu
bedeuten hat, und weiter, ob sich hieraus gewisse
Schlüsse ziehen lassen auf den sonstigen Kitsch, auf den

Kitsch der Erwachsenen. Und endlich findet sich hier
vielleicht der kritische Punkt, an dem eine Therapie mit
Aussicht auf Erfolg ansetzen dürfte.

Eines vor allem kennzeichnet das Zeichnen des

Pubertätsalters gegenüber dem vorhergehenden: der
Einbruch des Subjektiven, des Erlebnismäßigen, des

Expressiven. Das kleine Kind mit seiner scheinbar doch

viel subjektiveren Ausdruckssprache ist im Grunde
bedeutend weniger subjektverfangen. Wenn es zeichnet,

objektiviert es. Obwohl es keine kritische Distanz zur
Welt hat — oder vielleicht gerade, weil es keine hat.

Denn indem es die Welt nicht von sich distanziert,
distanziert es auch nicht von der Welt das eigene Ich, das

heißt es trennt noch nicht sein subjektives Erleben von
seiner objektiven Umgebung. Das Kind erzählt: es

erzählt von Bäumen, Häusern, Tieren, Eltern, Flugzeugen

— und es erzählt auch von sich selbst. (Nicht zufällig
erzählt es von sich in der dritten Person und unter
Nennung des Namens; das Wörtchen «ich» ist ein Mißton
in der kindlichen Sprache!) Es ist jedoch im Grunde

überhaupt unzulässig, hier von subjektiv oder objektiv
zu sprechen: die Alternative besteht noch gar nicht.

Was nun in der Pubertät passiert, das ist das Aufbrechen

dieser Alternative, das Auseinanderbrechen von

Subjekt und Objekt, von Ich und Welt. Das pubertäre
Kind ist seiner Subjektivität viel stärker ausgeliefert als

das kleine Kind — gerade weil es sie erlebt, als etwas

Fremdes, weil es sich des eigenen Ichs bewußt wird. Es

ist den Wünschen, Trieben ausgeliefert wie Mächten,
die man sieht, die man ahnt, die man aber nicht
meistert. Der eigene Körper wird der Seele fremd und wird
dadurch um so intensiver erlebt. Es ist nicht so sehr, wie

man vielfach sagt, die Erkenntnis des Individuums, es

ist das ahnende Erleben des Individuums, vielleicht die

80


	Die Bedeutung der Umwelt für die ästhetische und moralische Erziehung der Jugend

