
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 37 (1950)

Heft: 4

Artikel: Kandinskys Malerei als Ausdruck eines Universalismus

Autor: Giedion-Welcker, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-29026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-29026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:

»

Wassily Kandinsky, Marktplatz, 1900, Tempera. Sammlung N. Kandinsky, Paris / Marche. Detrempe J Market-place. Distemper
Photo: Marc Vaux, Paris

Kandinskys Malerei als Ausdruck eines geistigen Universalisnms

Von Carola Giedion-Welcker

Wassily Kandinskv sah die Malerei immer nur unter
dem Aspekt eines einheitlichen geistigen Ganzen, eines

spirituellen Universums, zu dessen Aufbau nicht nur
alle Künste, sondern auch alle Kräfte der Erkenntnis
miteinbezogen werden sollten. Es {fing ihm innerhalb
der künstlerischen Domäne letzten Endes um eine
monumentale Synthese von Architektur, Malerei, Plastik,
Dichtung, Musik und Tanz, um eine Vereinigung, die
ihm als eigentliches Ziel aller künstlerischen Teilarbeit
vorschwebte und im Theater oder — wie er es nannte —

in der «abstrakten Rühnensynthese» schon ihre sichtbare

Realisierung fand.

Kandinsky erfüllte eigentlich schon durch seine Person,
durch seine vielschichtige und reiche Individualität
diese Idee des Gesamtkunstwerkes. Er schrieb und
inszenierte Theaterstücke («Der gelbe Klang», 1912); er
rhythmisierte das Wort als Klang und Bild zum direkten

Ausdruck geistigen Geschehens in Gedichten, die von

gleichgestimmten Holzschnitten «illuminiert» wurden

1'«Klänge», 1913); er äußerte als moderner Kunsttheoretiker

und Pädagoge epochal Bedeutsames in seiner

ersten theoretischen Auseinandersetzung, «Das Geistige
in der Kunst» (1910), und schuf später in seinem
Bauhausbuch «Punkt, Linie zu Fläche» (1928—1926) einen

überaus wachen und genialen Überblick über das

moderne Vokabular abstrakter Zeichen, nicht als

festgelegte Formanatomie, sondern als Darstellung lebendiger

Formenergien, die dem wechselnden spirituellen
Kompositionsgedanken und Klima unterstellt waren.
Aber alle diese verschiedenen Domänen der geistigen
Inhalte und der mit diesen für ihn aufs engste ver-
sehwisterten künstlerischen Formen, die er untersuchte

und schöpferisch aktivierte, bedeuteten ihm eigentlich
nur — wie er schrieb — einen Wechsel des Instrumentes
innerhalb der gleichen universalen Zielrichtung.

Kandinsky erhoffte nicht zuletzt «eine Wiedergeburt
der Gesellschaft aus der Vereinigung aller künstlerischen

Mittel und Mächte», wie Hugo Ball, der ihm in
München begegnete, später niederschrieb. So bedeutete
auch seine Abkehr von aller äußerlichen Gegenständlichkeit

in der Malerei und sein Sichhinwenden zu der

Prägung rein geistiger Inhalte durch die selbständig
gewordenen Ausdrucksmittel von Farbe und Form
keine neue «Malmanier», sondern eine radikale
Umwälzung im Sinne einer fundamental erweiterten und
veränderten Kunst- und Lebensauffassung. Hier lag
gleichzeitig ein philosophisch-religiöses Bekenntnis zu

der Macht und AVirklichkeit einer inneren Welt, in
deren Dienst die ästhetische Neuprägung einer auf sie

abgestimmten Formensprache stand. Das bedeutete
natürlich auch eine prinzipielle Umwertung bisheriger
Schönheitsbegriffe. Es war «eine neue Harmonie der
Schönheit» — wie Kandinsky sagte — «die immer erst
Disharmonie (Häßlichkeit) genannt wird». Sie sollte
«in einem kommenden Jahrhundert des Inneren» — so

sprühte sein Optimismus — wirksam werden.*

Mit dieser Wendung nach vorwärts, in eine weite
Zukunft hinein, mußte Kandinsky den äußerlich brillanten,

innerlich verödeten Materialismus seiner Zeit und
damit den vorherrschenden Geschmack empfindlich

* Vgl. «Im Kampf um die Kunst», München, Piper
Verlag, 1911.



treffen. Daher auch zunächst die offizielle Opposition
gegen sein kühnes geistiges und künstlerisches
Unternehmen, das vielfach als «rationales Programm» oder
als «kalte Ornamentik» ausgelegt wurde, gerade dort,
wo seine strahlende Zukunftsvision und absolut neue
künstlerische Zeichensprache am Horizont aufstieg.
Kandinsky wußte zwar um das Gefahrvolle seines

Unternehmens, aber das steigerte nur sein

Verantwortungsgefühl. In seinen «Bückblicken» (1901 — 1913)
schrieb er: «Eine erschreckende Tiefe, eine verantwortungsvolle

Fülle von allerhand Fragen stellten sich vor
mich. Und die wichtigste: Was soll den fehlenden
Gegenstand ersetzen? Die Gefahr einer Ornamentik stand
klar vor mir. Die tole Seheinexistenz der stilisierten
Formen konnte mich nur abschrecken. Erst nach
vielen Jahren geduldiger Arbeit, angestrengten
Denkens, zahlreicher vorsichtiger Versuche, die malerischen

Formen rein abstrakt zu erleben, immer liefer in
diese unermeßlichen Tiefen sich zu verliefen, kam ich

zu den malerischen Formen, mit denen ich heule arbeite
und die, wie ich hoffe und will, sich viel weiter entwik-
kcln werden.» Diese frühe Vision und Erkenntnis eines

neuen künstlerischen Zieles und eigenster Berufung
wird zur Kernzelle, um die sein ganzes Leben und die

Gestaltung seines Werkes kreist; es ist die künstlerische
Moral Kandinskys.

Kandinsky kam 1896, als Dreißigjähriger, nach München,

nach ausgedehnten Aufenthalten in Italien und

Frankreich (Paris 1889) und nachdem er schon ein
Studium der Nationalökonomie erfolgreich abgeschlossen
hatte. Seine Untersuchungen über das «Bauernrecht»
führten ihn in den Nordosten Rußlands, wo ihm aus der
russischen Folklore entscheidende künstlerische

Anregungen erwuchsen. In dem Inneren eines Bauernhauses

erlebte er zum erstenmal das vom Gegenstand losgelöste,
rein farbige Beziehungsspiel, Farbe in ihrer räumlichen

Dynamik, Symbolkraft und in ihrer vollen Selbständigkeit.

Für seine neuen Ausdrucksmethoden in der
[Malerei wird diese Vision von entscheidender Bedeutung,
wie aus späterem noch hervorgehen wird.

Schon 1910 setzte seine «Erfindung» — man muß hier
diesen Ausdruck verwenden —, diese völlige Neugestaltung

des Bildhaften, ein. Sie wird mit phantastischen
Ausdruckszeichen vollzogen, tlie, von allem
Gegenständlichen losgelöst, in bewußter Annäherung an die
Methoden der Musik, optisch ausgespielt werden. Es

geschah im gleichen Jahre, als er sein erstes theoretisches

Werk schrieb.

Als Ganzes gesehen war sein Unternehmen ein Weckruf

an die oft verschütteten oder schlummernden
emotionalen Lebenskräfte des Menschen. Freie Farben und

Formen, mit den seelischen Energien ihres Schöpfers
geladen, erschienen nun im Bilde, beziehungsreich vereint

und von der Beschreiberrolle einer dinglich detaillierten

Welt endgültig losgelöst. Sie erschienen in diesem

neu gegründeten Reich der Imagination wie strahlende

Sendboten des Geistes, wie um seinen Sieg über

die Materie zu verkünden. Schon aus ihren Tuben
strömend, von Jugend her, erschienen Kandinsky diese Farben

wie selbständige und äußerst differenzierte Wesen,
die, mit einer individuellen Ausstrahlungskraft
ausgestattet, gleichzeitig erfüllt waren von einer weisen

Demut, sich dem Bildganzen unterzuordnen.

Wie Kandinsky selbst betonte, waren ihm Kunstprobleme

niemals reine Formprobleme. Für ihn kreiste
Kunsl um die Erfassung geheimnisvoller, unendlich
differenzierter seelischer Kräfte und um die

Ausstrahlungsenergien einer ebenso differenzierten farbig-graphischen

Zeichensprache. Daher sollte Kunst auch den

Empfänger nicht primär in seiner ästhetisch-formalen
Sensibilität treffen, sondern an seine seelische Struktur
appellieren. Diese primär-psychische Interpretation
ging auch von der jungen Generation der Kunsthistoriker

aus, wenn wir z.B. an die Werke Wilhelm Wor-
ringers denken, der damals in München «Abstraktion
und Einfühlung» schrieb (1908) mit seiner
antimaterialistischen Grundeinstellung und seiner rein auf das

Geistige gerichteten Kunstanalyse. Auch in dem
Sammelband des «Blauen Reiters» (19 12), der unter
Kandinskys und Franz Marcs Leitung zu einem der schönsten

und reichhaltigsten Dokumente des neuen künstlerischen

Credos wurde, ist überall der Gedanke der neuen

psychischen Inhalte dominierend, und gerade hier sind
die Symptome eines neu erwachenden modernen
Selbstbewußtseins zu spüren. Es strömt aus den Grundquellen
des Lebens zu der Kunst hin, und zurück wieder von der

Kunst in das Zentrum alles Lebens, in die emotionalen
Bezirke. Wo aber sollte man damals Direktheit, Wahrheit

und Frische des Gefühls linden, wenn nicht im
Elementaren: in der Volkskunst, in der Kinderzeichnung,
in der Dilettantenkunst und in der Kunst der Primitiven?

Das war damals eine überaus kühne Ableitung, da

die offizielle Kunst noch immer unnahbar auf ihrem
Marmorthron saß und durch illusionistische Virtuosität

brillierte. Aber gerade hier, bei Kandinsky und in
seinem Münchner Kreise, aus dem vor allem Franz
Marc als aktiver Kampfgenosse hervorragte, suchte man
auf einer wahren und einfachen Basis ein neues Kultur-
ganzes elementar aufzubauen. Diese Frische und Echtheit

strömt auch heute noch, nach bald vierzig Jahren,
aus diesem Buch, dessen Vitalität, Vielschichtigkeit und

innerer Zusammenklang vor allem von dem starken

Impetus und dem weiten Wissen Kandinskys gefördert
wurde. Hier entfaltete sich ein lebendiges Kräftespiel
aus den verschiedensten kulturellen Gebieten, von der
modernen Musik (Schönberg, Ilartmann) bis zu jener
international durchgreifenden Malerei der «Fauves»

oder den historisch nachfolgenden «Kubisten», die von
einer andern Seite her Lebendiges zur Formung eines

neuen künstlerischen Weltbildes beisteuerten. Der frühe

Kubismus, der 191 1 gerade seine architektonischen

Bildfugen konstruierte - farblos, um alles auf das große

Beziehungsspiel von Form und Proportion zu konzentrieren

—, hatte das Objekt nicht nur zertrümmert,
sondern vielmehr in seiner zeit-räumlichen Pluralität neu

erstehen lassen. Die Kubisten gingen also nicht, wie



Y.

7
*^„ y \t 9)zi j^

z
r-f' s

^ ^ 1
W

^F*^ /¦w

^v /m

« *tnW"v
z ~>

i
V t

T

'

^..~,,..<,,- '«j

Wassily Kandinsky, Erstes abstraktes Aquarell, 1910. Sammlung N. Kandinsky, Paris / Premiere aquarelle abstraite / First abstract water-colour
Photo: Marc Vaux, Paris

Kandinsky, von der universal-psychischen Seite her an
die Umwälzung des Optischen, sondern im Sinne eines

physikalisch erweiterten, nie dagewesenen — und
dadurch vielleicht auch mystisch sich auswirkenden -
Weltbildes heran. Man formte dingliche Bealität zum
Baustein einer Synthese der raum-zeitlichen Existenz

um. Der Kubist malte «wissend» und «gesetzmäßig»
seine Formsymbole; aucb er war nicht mehr naturbeobachtend

auf einen zufälligen Gegenstand hin gerichtet.
Wie Apollinaire, der Wortführer des Kubismus, damals

schrieb, war es «la realite de connaissance», womit man
das Objekt neu zu erfassen suchte. Aber dieser Gegenstand

lebte im Kunstwerk dennoch weiter, wenn auch

nur als Ausgangspunkt, wenn auch nur als Schatten
seiner selbst. Er hatte ein vergeistigtes, vielfältiges
Leben erhalten, spiegelte und spaltete sich, um endgültig
von einem großen «lyrischen» Kaleidoskop aufgesogen
zu werden, wie die Vokabel in den kristallinisch
komprimierten Gedichten Mallarmes. Auch hier etwas völlig

Neues: Gleichnis anstatt Illusion, und damit Spiri-
tualisierung, wenn auch nicht mit der letzten Konsequenz

und Universalität wie bei Kandinsky. Die kubi-

slische Bewegung war aus der französischen Tradition
erwachsen (Cezanne) und hatte sich darüber hinaus an
der ungebrochenen Kraft des Exotischen inspiriert, wie
Kandinsky an der Volkskunst. Aber Kandinsky stand

ah Maler und Theoretiker viel isolierter innerhalb der
künstlerischen Situation seiner Zeit, mag er auch in
seiner frühen Gestaltung durcli die farbig-mosaizie-
rende Struktur der neoimpressionistischen Palette und
in München vor allem durch den «Jugendstil» mit seiner

Verselbständigung und Belebung des Linearen
gewisse allgemeine Anregungen erfahren haben. Aber es

fehlte bei aller kulturellen Kameradschaft, die in der
Münchner Gruppe herrschte, das Gemeinsame der
Malmethode, das im Pariser Kubismus gewisse Gruppen

eng zusammengeschlossen hatte (Picasso, Braque und
Juan Gris). Es ist auch bezeichnend für Kandinskys völlige

Loslösung von aller malerischen Tradition und später

von aller gegenständlichen Motivierung, daß er weder

damals noch jemals zuvor auf Stilleben oder

Einzelfiguren in dem Sinne einen besonderen Akzent legte,
wie es der Kubismus tat. Selbst in seiner frühesten
Malperiode (i901 —1907), als sein Interesse realistischen



Wassily Kandinsky, Wandmalerei im Empfangssaal der Juryfreien Ausstellung, Berlin 1922. Tempera auf schwarzem Grund j Peinture mural
pour la «Juryfreie Ausstellung», Berlin 1922 / Mural painting in the Juryfreie Ausstellung, Berlin 1922

Landschaften, mittelalterlich-romantischen Szenen oder

Darstellung aus dem russischen Volksleben
zugewandt war: immer kam es ihm vor allem auf eine

vielfältige räumliche Bewegtheit an, die damals schon von
einem starken symbolistischen Stimmungsgehalt durchsetzt

war. Immer war es ein Gescheiten, das ihn
faszinierte, ein kollektives Sichabspielen, das dann immer
intensiver als rein geistiges Ereignis aufblühte und mit
freien Färb- und Formklängen orchestriert und sinnlich

sichtbar gemacht wurde.

Dieses für Kandinsky eigentliche und wahre Reich des

inneren Geschehens, das auch in der Philosophie Henri

Bergsons, seines Generationsgenossen, dominiert,
leitete von der Welt der äußeren Erscheinungen weg, um
von jenen unmittelbaren inneren Zonen «dynamischen
Werdens» und «intuitiver Bewußtseinsrealiläl», um
die die Philosophie Bergsons kreist, seinen Bildgehalt
zu beziehen. Paul Klee, der schon in den Zeiten des

« Blauen Bciters» Kandinsky kannte und später gemeinsam

mit ihm im Bauhaus lehrte, bezeichnete jene innere
Welt in einem neuromantischen Sinne als «den
geheimnisvollen Urgrund aller Schöpfung». Auch er strebte
durch alle Phasen seiner Entwicklung hindurch zu dem

polyphonen Ausdruck dieser mysteriösen inneren Lc-
benstiefe. Der Baum für diese von beiden Künstlern

verschieden beleuchteten Welten der psychischen
Ereignisse ist bei beiden ein aperspektivischer, ein
vielschichtiger geworden, in dem jenes weite «Siebbewegen

im Bilde», jenes «Simultane» von allen Seiten

gleichzeitig Aktive sich entfalten kann. Kandinsky
erzahlt in seinen Memoiren (i 901 —1913), wie er zum
erstenmal im farbigen Inneren der russischen Bauernhäuser

dieses Phänomen sinnlich erlebte. «Die großen,
mit Schnitzereien bedeckten Holzhäuser werde ich nie

vergessen. Sie lehrten mich, im Bilde mich zu bewegen,

im Bilde zu leben. Als ich endlich ins Zimmer trat,
fühlte ich mich von allen Saiten umgeben von einer
Malerei, in die ich also hineingegangen war. Der Gegenstand

löste sich auf. Ich habe viele Jahre diese

Möglichkeit gesucht, den Beschauer im Bilde spazieren zu

lassen, ihn zur selbstvergessenen Auflösung im Bilde zu

zwingen.» Hier liegt jenes losgelöste farbige Sehweben,

jenes gleichzeitige und vielseitige Wirken der farbigen
Elemente, die zu einer völlig erweiterten und prinzipiell
neuen Baumgestaltung führten. Hiermit scheint die
sukzessive Renaissance-Perspektive endgültig aufgehoben

und in eine universale Raumerfassung übergeleitet.
Bei Kandinsky sind es oft die alltäglichsten und
belanglosesten Dinge, die er mit seiner sinnlichen
Beobachtungsgabe erfaßt und in ein geistig Neues transponiert.
So erschien es ihm auch einmal im russischen Bad, als er



*// r*
i,

¦

-

Wassily Kandinsky, Wandmalerei im Musiksaal der Internationalen Architekturausstellung, Berlin 1931 / Peinture murale; Salle de Musique de

VExposition internationale d'Architecture, Berlin 1031 / Mural painting in the Music-Room of the International Exhibition of Architecture, Berlin 1931

Photo: Becker & Maaß, Berlin

eine im Dampf stehende Gestalt als «weder nah, noch

weit», sondern als «irgendwo» im Unmeßbaren erlebte,
als Offenbarung dieses neuen räumlichen Universalismus.

Kandinsky hat in unendlichen Variationen immer wieder

seine schwebenden Formen und Farben in diesem

grenzenlosen Raum, der sich ins Astrale zu erweitern
scheint, erklingen, anschwellen und verklingen lassen

und damit im Sinne des Musikalischen Dimensionen

von Ferne und Nähe erzeugt. Durch alle Phasen seiner

Entwicklung, von der frühen dramatischen Münchner
und darauffolgenden russischen Epoche (bis 1919) über
die streng geometrisch disziplinierte Bauhauszeit (1922
bis 1 g33) bis in die Pariser Phase hinein, wo eine

Besinnung auf alle Erfahrungen, Erkenntnisse und Visionen

seines reichen Lebens diese letzte künstlerische
Aussprache reift, deren geheimer asiatischer Glanz von
instinktiver Rückerinnerung an Herkunft und Heimat

zeugt, immer wieder und immer neu suchte er ((mentale

Vibrationen» poetisch und formal zu fassen und zu

projizieren. Jedesmal wird ein neues Formvokabular, eine

neue, völlig adäquate Farbharmonie dazu erweckt.
Versunkene Elementarkräfte der Malerei werden geweckt,
nicht um auf deskriptive Weise, sondern um suggestiv
das Reich des Psychischen zu vermitteln. Und durch

dieses wandert man unaufhörlich mit Kandinsky, auf
einer unendlichen Skala von Klima und Ereignis, durch
Andacht, Meditation, Ekstase, Dramatik, Heiterkeit
und Humor. Losgelöst von aller irdischen Kausalität
ersteht eine «Allzeit», ein «Allraum» des Psychischen,
ähnlich wie in der letzten Dichtung von James Joyce,
in «Finnegans Wake», wo es zu jenem symphonischen
Zusammenklang und geistigen Zusammenhang aller
realen und fabulösen, aller faktischen und geistigen
Geschehnisse der Menschheit kommt. Während hier eine

imaginative Sprache, ein Vokabular, aus Ursprungstiefen

steigend und zu modernster Ausdrucksvielfalt
geschliffen, diesen Universalismus errichtet und vermittelt,

sind es bei Kandinsky Vielfalt und Zusammenspiel
von Formen und Farben, die mit den ihnen
innewohnenden Ausstrahlungskräften wirken und wecken.

Trotz aller Transfiguration des Diesseitigen bleiben
diese Bilder, die von einem humanen Optimismus
erfüllt sind, jung und lebendig. Aus ihnen spricht eine

Welt der inneren Ereignisse und Konstellationen, die,

geistig so weise und voraussehend fundiert, durch kühne
künstlerische Phantasie so eindringliche Gestalt
erhielt, daß hier ein tief verankerter und weiter
Ausgangspunkt nicht allein der modernen Kunst, sondern
auch des modernen Denkens in seltener Vollkommenheit

zu finden ist.

123


	Kandinskys Malerei als Ausdruck eines Universalismus

