Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 36 (1949)

Heft: 4: Kirchliche Architektur und Kunst
Artikel: Der neue Kirchenbau

Autor: Schwarz, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-28316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-28316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der neue Kirchenbau

Yon Rudolf Schwarz .

Von der Erneuerung des christlichen Kirchenbaus wird
beinahe so viel gesprochen wie etwa von der des Wohn-
baus und Stidtebaus, und vergleicht man mit der lite-
rarischen Bliite, zu der es solche Gegenstinde gebracht
haben, die alltigliche Wirklichkeit, so wird man finden,
daf3 diese nicht ganz auf der gleichen Héhe steht. Die
Erneuerer der europiischen Sitten sind vorliaufig kleine
Minderheiten, die ziemlich am Anfang ihrer Arbeit
stehen und nicht ganz deutlich sehen, wohin ihr Ver-
such fithren wird. Dabei ist die Bewegung, die den
Kirchenbau erneuern will, tiberraschend édhnlich diesen
anderen Bewegungen. Sie gehen alle von der Uberzeu-
gung aus, daB3 das Leben selbst, das diese neuen Ge-
hause braucht, wieder herzustellen und zu erneuern ist,
und daf die gebaute Gestalt mindestens vorerst nur die
Aufgabe hat, dieses wieder hergestellte Leben zu er-
moglichen, zu behausen, zu ummanteln und ganz zuletzt
etwa auch auszudriicken.

Es ist erinnerlich, daB diese neue Uberzeugung nicht
von vorneherein klar ausgesprochen wurde. Es gab da
allerlei unbedachte Behauptungen wie die, daf3 der ver-
meintliche «Zweck» den Bau und seine Technik und
Form zu bestimmen hitte und mithin neues Bauen sich
aus diesen « Zwecken» ausrechnen lasse, was sicherlich
dem Wesen der Baukunst nicht ganz entsprach, denn
der Bau ist keine nachtrigliche Zutat, sondern ein Teil
der Sache selbst. Es ist auch erinnerlich, daf3 die Auf-
fassung einer solchen neuen dienenden Baukunst sehr

bald in scharfe theoretische Auseinandersetzungen mit

jener anderen geriet, die im Bauwerk vorab das Monu-
ment sah, die steife Verpackung irgendeines vorhande-
nen oder auch nicht vorhandenen Inhalts, dem sie auf-
gestiilpt wurde, daB sich die Sache aber in Wirklichkeit
nicht ganz so einfach verhielt, denn viele und oft gerade
die wildesten Vertreter neuen Bauens waren offenbar in
neue Moglichkeiten der Form und Konstruktion ver-
liebt und erfanden sich jeweils dafiir Begriindungen und
Entschuldigungen, die nicht immer ganz iiberzeugten.

Da wire also eigentlich innerhalb der Kreise, denen es
um lebendige Baukunst geht, allerlei zu bereinigen.
Auch die Leute, denen Bauen ein dienendes Mittun mit
dem diesen Bau bestellenden Leben ist, miiten zu-
geben, daf eben dieses so zirtlich geliebte Leben die
Gewohnheit hat, immer wieder die grofle Setzung aus
sich hervorzubringen, seine eigene Bewegung in die
groBe Gestalt zu bergen, sich selbst das lange giiltige
Gesetz zu setzen. Die Funktionalisten neigen dazu, das
ungeheure, den Bestand der Welt und ihre Architek-
tonik iiberhaupt erst verbiirgende Ereignis der Setzung,
ithrer lange dauernden Giiltigkeit und ihres schlieB-
lichen Umsturzes zu iiberschen. Der Baumeister ist in

das Spiel und Widerspiel von Vorgang und Setzung
hineingezogen, er mufl das Leben betreuen und ihm
auch helfen, die groBe Gestalt und das feste Gehause her-
vorzubringen; das ist sein eigenstes Weltamt. Wo aber
dieses Hin- und Widerspiel nicht mehr lebendig gerit,
eine iiberholte oder unangemessene Form dem Leben auf-
gezwungen wird oder das Leben schutzlos und heimlos
im All bleibt, hat der Baumeister so oder so versagt.

Hebt man von manchen Gebiuden die modernistische
Haube ab, um nachzusehen, welche Art von Leben wohl
darunter steckt, so entdeckt man, daB dieses so ziemlich
das gleiche ist wie das, das man einige Jahrzehnte frii-
her unter den historischen Formen und Verzierungen
gefunden hiitte. Das gilt fiir den neuen Kirchenbau nicht
weniger wie fiir den neuen Wohnbau oder Stidtebau.
Dem allgemeinen BewufBtsein nach stehen gerade am
Anfang des neuen Kirchenbaus einige sehr auffallende
Werke, deren Leistung eigentlich darin besteht, dafB sie
iiber irgendeine vorgefundene Pfarrgemeinde eine spit-
gotische Hallenkirche gesetzt, diese aber in Stahl oder
Eisenbeton ausgefiihrt haben. Man darf sie dafiir nicht
allzu sehr schelten, sie waren tapfere Versuche, neue
Konstruktionen und Formen gottesdienstlich zu verwen-
den, was allerdings wiederum keine so ganz grof3e Sache
war, weil schon damals gar keine andere Form mehr
zur Verfiigung stand und den Baumeistern nur die Wahl
blieb, sie zu verwenden oder den Kirchenbau als nicht
mehr darstellbar abzulehnen. Man wird ihnen also hoch
anrechnen, daf sie an die Moglichkeit des Kirchenbaus
geglaubt und es tapfer damit versucht haben.

Wiihrend so einige Architekten die Sache des Kirchen-
baus, begeistert durch das gotische Vorbild, von der
formalen Seite anfaBten und in einigen etwas voreiligen
Monumenten bekundeten, daf sie an diese Sache glaub-
ten, und iibrigens merkwiirdigerweise gerade durch
diese Bauten in manchen Liandern der neuen Architek-
turgesinnung erst die Bahn brachen, begannen ganz im
Stillen kleine Kreise, die Sache des Gottesdienstes selbst
ernst zu nehmen. Es waren meistens Gemeinden junger
Menschen, die sich zusammenfanden, um das Mysterium
ganz in der Stille und in seiner ganzen urspriinglichen
Schlichtheit zu begehen. Sie nahmen ihren Beginn sehr
ernst und bedachten, wie man es in allem «richtig
machte». Fiir die Katholiken handelt es sich in erster
Linie darum, die Messe in ihrer urspriinglichen Ein-
fachheit, wie sie der evangelische Bericht vom Abend-
mabhl schildert, zu feiern. Man wollte wieder eine wirk-
liche Gemeinde sein, die sich zu einem gemeinsamen
heiligen Mahl vereinigte. Man hat dafiir die etwas kom-
plizierte Bezeichnung der «liturgischen Bewegung» ge-
funden, womit aber nicht etwa gemeint war, daf} man

107



Abb. 1. Vorschlag fiir etnen ovalférmigen Zentralbaw mit all-
seitig freiem Altar. Die Mittelstiitze geht in das sich iiber die
Gemeinde ausbreitende Gewdlbe iiber | Schéma d’un édifice
centré de forme ovale avec autel libre de tous les cités. La

nun etwa die iiberlieferte und in vielen Vorschriften
festgelegte Form der groen Liturgie allen diesen Vor-
schriften entsprechend feiern, sondern nur, dafl man
wieder Gemeinde in aller Einfachheit sein wollte. Dabei
ergaben sich sehr aufschluf3reiche Fragestellungen.

Die traditionelle Entwicklung hatte im katholischen
Kirchenbau die Altarstelle und den Chor als einen aller-
heiligsten Raum sehr stark von dem «Schiff» der Ge-
meinde abgetrennt. Dieses « Schiff» war gewissermafBen
unterwegs auf den heiligen Ankerplatz des Altars hin.
Nun aber wollte man Gemeinde sein, mit dem Altar als
Mitte. Man wollte deshalb die iiberlieferte Trennung
beider Réume aufgeben und iiberlegte, wie man den
Ring um den gemeinsamen Tisch herstellen kénne. Es
wurde damals zum Beispiel viel dariiber gesprochen, ob
die iibliche Stellung des amtierenden Geistlichen mit
dem Riicken zum Volke hin richtig sei, und schlug vor,
diesem einen Platz hinter dem Altar zu geben, so daf3
der Altar zwischen Gemeinde und Geistlichen in der
Mitte stand. Man merkte bald auch, wie die iibliche
Stellung und Funktion des Kirchenchors nicht ganz der
neuen Auffassung entsprach. Bisher bestand die Ge-
wohnheit, daf3 dieser sich im Riicken der Gemeinde auf
einer abgetrennten Empore seinen musikalischen Ubun-
gen widmete, wihrend man es nun fiir richtiger hilt,
ihn zu einem Teil der Gemeinde zu machen und in die
gemeinsame Handlung auf das engste einzubeziehen:
Daraus ergab sich, daBl man versuchte, thm eine mehr
dienende und helfende Aufgabe zuzuerteilen und ihn
auf der gleichen Ebene wie die Gemeinde in der Nihe
des Altars aufzustellen.

Eigentliche architektonische Absichten hatte man da-
mals noch nicht, aber es ergab sich von selbst, daf3 man

108

Abb. 2. Der nach Osten gedffnete Ring. Die Gemeinde um
den Altar gesammelt | L'anneau ouvert vers lest, groupant
les fideéles autour de Uautel | The ring opening to the east,
gathering the faithful around the altar

colonne centrale passe dans la voute qui couvre I'assemblée
des fidéles | Diagram of a central oval-shaped Church with
freestanding altar. The middle-support melts into the vault
which extends over the assembly

die Gerite des liturgischen Dienstes ganz aus ihrem
wirklichen Sinn heraus zu gestalten versuchte. So hatte
beispielsweise das MeBgewand des Geistlichen in der
Barockzeit eine baBgeigenartige Form und brettartige
Steifheit angenommen, und man fand, daf} die alte
Form des MeB3gewandes, das aus einem grofen kreis-
formigen Stiick Stoff bestand, das man iiberlegte, sinn-
entsprechender war. Man fand auch, daB ein Kelch in
erster Linie ein Trinkgefa3 und nicht ein AnlaB zu Ver-
schnorkelungen und Verzierungen war. Die Form all
dieser Dinge war allmihlich weit von ihrem Gebrauch
und ihrer Bedeutung abgeirrt. Beispielsweise war der
Speisekelch, der im katholischen Kult nur Brot enthilt,
in der Regel wie ein Trinkgefaf3 gestaltet, wihrend wir
ihn heute als flache Schiissel zu formen pflegen. Das
Hauptinteresse aber brachte man der richtigen und
sinngemiiBlen Gestalt des Altars entgegen. Man wollte
die iiberlieferte Form des Altars mit einer hohen Riick-
wand, auf welcher himmlische Szenen dargestellt sind,
aufgeben, da der Altar nichts mehr sein sollte, als der
Tisch des Abendmahls. Selbstverstindlich mii3ite all
dem die Bauform eines einfachen Saales entsprechen.
Die Katholiken sind gewohnt, das Sakrament in einem
besonderen Behilter auf dem Altar aufzubewahren. Zum
Zeichen dieser bestindigen Gegenwart des Allerheilig-
sten pflegt vor diesem Behilter ein ewiges Licht zu
brennen. Nun fand man aber, daf3 diese Statik nicht
gut der Auffassung der Liturgie als eines heiligen Vor-
gangs, einer Handlung, entsprach, und man schlug vor,
das Allerheiligste abseits vom Tisch in einer besonderen
Kapelle aufzubewahren. Offenbar liegt hier eine Art von
Funktionalismus vor. Man hat sogar gelegentlich die
Behauptung aufgestellt, die Gerite und der Bau der
Kirche miifiten von ihrem liturgischen Zweck bestimmt
sein. Eine solche Behauptung erinnert erstaunlich an die



Abb. 3

entsprechenden Forderungen der Funktionalisten auf
ganz anderen Gebieten der Architektur und ist offenbar
falsch, denn nichts liegt der Liturgie ferner, als der Ge-
danke des Zwecks. Romano Guardini, dem diese Be-
wegung wichtige Gedanken und Anregungen verdankt,
hat in seinem Buch «Vom Geist der Liturgie» dargetan,
daB3 der eigentlichste Sinn der Liturgie ein zweckloses
Spiel vor Gott sei. Bau und Geriit sind in dieses Spiel
einbezogen und haben an seiner Freiheit Anteil. Aber
auch wenn man von solchen offenbar einseitigen Forde-
rungen absieht, wollte man damals eine heilige Welt
jedesmal in gemeinsamer Feier gleichsam neu hervor-
bringen. Ich habe bei dem Umbau der Burg Rothenfels,
die in Deutschland der wichtigste Mittelpunkt der Be-
wegung war, diesen Gedanken Rechnung zu tragen ver-
sucht, indem ich aus dem gemeinschaftlichen Raum
nichts zu machen versuchte als einen weiflen Saal, inner-
halb dessen sich der eigentliche lebendige Raum durch
die Gemeinde und besonders auch durch das Licht erst
bilden lie3. Auch den viel gréferen Bau der Fronleich-
namskirche, der in Deutschland zum Gegenstand sehr
scharfer und aufschluBreicher Erérterungen wurde,
habe ich als reinen Saal erbaut, der allerdings auBer-
ordentlich grofle Ausmafle und besonders auch eine be-
deutende Hohe hatte, der aber erst im Gottesdienst
durch die Gemeinde und das Licht zu seinem eigent-
lichen Leben erwachte. Hierbei lieBen sich, ebenso wie
in Rothenfels, die Moglichkeit des elektrischen Lichts
zu einer Art von Lichtspiel verwenden : man konnte dem
lebendigen Raum dadurch verschiedene Formen geben.
Auch dieser liturgische Funktionalismus neigt dazu, die
andere Komponente des Bauwerks zu iibersehen. Folge-
richtig durchdacht hitte er sozusagen die Welt vor
thren ersten Schopfungstag zuriickbringen miissen. Dem
widerspra(fh aber die christliche Lehre, da diese Welt

.

Abb. 4. Raumfigur in Parabelform als Symbol der O ffen-
heit, im Brennpunkt der Altar | Conception parabolique,
symbolisant U'idée de Ucouvert»; Uautel est au foyer de la
courbe | Parabolic space-conception, symbolizing the idea of
openness, the altar is placed in the focus

Abb. 3. Raumfigur « Ring und Stern» | Conception en «anneau
et étoiler | Space-conception based on the idea of “‘ring and star”

Sdmtliche Abbildungen aus «Vom Baw der Kirche»

ein erloster und geheiligter Kosmos ist, der im Myste-
rium zwar erneuert wird, aber doch zugleich auch schon
da ist. Der heilige Vorgang vollzieht sich in einem
Raum heiliger Gegenwart, den er selbst immer wieder
hervorbringt. Mit einer gewissen Uberspitzung konnte
man sagen, daf3 dieser Versuch, ins Extrem getrieben,
die Lehre von der «heiligmachenden Gnade» als einem
gnadenreichen Zustand der Schépfung nicht geniigend
beachtete. Auch wenn der Altar nichts mehr als ein
Tisch ist, so bleibt dieser ebenso wie der Bau selbst,
dessen Boden, Wand und Decke, erhalten, und die christ-
liche Lehre bezeichnet alle diese Dinge als heilige Ge-
genstinde, die durchlebt sind von einer heiligen Gegen-
wart, und die alten Theologen bezeichnen sie sogar als
«Christus». Die architektonische Aufgabe war eine Zeit-
lang zu sehr iibersehen worden, und ich glaube, daf3
man allmihlich auch wieder den Altar als einen Ort der
dauernden Gegenwart ansehen und demgemif das Ta-
bernakel mit ihm besonders eng verbinden wird, wobel
wir zu neuen Losungen gekommen sind, wie etwa der-
jenigen, daB man das Tabernakel in den Block des Al-
tars einsenkt. Ubrigens hatte schon der Griinder der
Beuroner Kunstschule, Desiderius Lenz, der in diesen
Dingen weit voraus gedacht hat, den Idealentwurf einer
Kirche aufgestellt, die emnen Tischaltar als das «po-
chende Herz» und in einem runden Raum dahinter einen
Sakramentsaltar das «ruhende Haupt» der Kirche vor-
geschlagen hatte. Eine solche Zweiteilung ist sicherlich
fiir die schlichte Situation der christlichen Gemeinde
etwas kompliziert.

In meinem Buch «Vom Bau der Kirche*», das kiirzlich

* Rudolf Schwarz: Vom Bau der Kirche, Neuauflage 1947,
Lambert Schneider, Heidelberg.  (Fortsetzung Seite 114)

109



	Der neue Kirchenbau

