
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 36 (1949)

Heft: 4: Kirchliche Architektur und Kunst

Artikel: Der neue Kirchenbau

Autor: Schwarz, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'

Der neue Kirchenbau
Von Rudolf Schwarz

Von der Erneuerung des christlichen Kirchenbaus wird
beinahe so viel gesprochen wie etwa von der des Wohnbaus

und Städtebaus, und vergleicht man mit der
literarischen Blüte, zu der es solche Gegenstände gebracht
haben, die alltägliche AVirklichkeit, so wird man finden,
daß diese nicht ganz auf der gleichen Höhe steht. Die

Erneuerer der europäischen Sitten sind vorläufig kleine

Minderheiten, die ziemlich am Anfang ihrer Arbeit
stehen und nicht ganz deutlich sehen, wohin ihr Versuch

führen wird. Dabei ist die Bewegung, die den

Kirchenbau erneuern will, überraschend ähnlich diesen

anderen Bewegungen. Sie gehen alle von der Überzeugung

aus, daß das Leben selbst, das diese neuen
Gehäuse braucht, wieder herzustellen und zu erneuern ist,
und daß die gebaute Gestalt mindestens vorerst nur die

Aufgabe hat, dieses wieder hergestellte Leben zu

ermöglichen, zu behausen, zu ummanteln und ganz zuletzt

etwa auch auszudrücken.

Es ist erinnerlich, daß diese neue Überzeugung nicht
von vorneherein klar ausgesprochen wurde. Es gab da

allerlei unbedachte Behauptungen wie die, daß der
vermeintliche «Zweck» den Bau und seine Technik und
Form zu bestimmen hätte und mithin neues Bauen sich

aus diesen «Zwecken» ausrechnen lasse, was sicherlich
dem Wesen der Baukunst nicht ganz entsprach, denn

der Bau ist keine nachträgliche Zutat, sondern ein Teil
der Sache selbst. Es ist auch erinnerlich, daß die

Auffassung einer solchen neuen dienenden Baukunst sehr

bald in scharfe theoretische Auseinandersetzungen mit
jener anderen geriet, die im Bauwerk vorab das Monument

sah, die steife Verpackung irgendeines vorhandenen

oder auch nicht vorhandenen Inhalts, dem sie

aufgestülpt wurde, daß sich die Sache aber in AVirklichkeit
nicht ganz so einfach verhielt, denn viele und oft gerade
die wildesten Vertreter neuen Bauens waren offenbar in

neue Möglichkeiten der Form und Konstruktion
verliebt und erfanden sich jeweils dafür Begründungen und

Entschuldigungen, die nicht immer ganz überzeugten.

Da wäre also eigentlich innerhalb der Kreise, denen es

um lebendige Baukunst geht, allerlei zu bereinigen.
Auch die Leute, denen Bauen ein dienendes Mittun mit
dem diesen Bau bestellenden Leben ist, müßten

zugeben, daß eben dieses so zärtlich geliebte Leben die
Gewohnheit hat, immer wieder die große Setzung aus
sich hervorzubringen, seine eigene Bewegung in die

große Gestalt zu bergen, sich selbst das lange gültige
Gesetz zu setzen. Die Funktionalisten neigen dazu, das

ungeheure, den Bestand der Welt und ihre Architektonik

überhaupt erst verbürgende Ereignis der Setzung,
ihrer lange dauernden Gültigkeit und ihres schließlichen

Umsturzes zu übersehen. Der Baumeister ist in

das Spiel und AA'iderspiel von Vorgang und Setzung

hineingezogen, er muß das Leben betreuen und ihm
auch helfen, die große Gestalt und das feste Gehäuse

hervorzubringen; das ist sein eigenstes Weltamt. Wo aber
dieses Hin- und AViderspiel nicht mehr lebendig gerät,
eine überholte oder unangemessene Form dem Leben auf-

gezwungen wird oder das Leben schutzlos und heimlos

im All bleibt, hat der Baumeister so oder so versagt.

Hebt man von manchen Gebäuden die modernistische
Haube ab, um nachzusehen, welche Art von Leben wohl
darunter steckt, so entdeckt man, daß dieses so ziemlich
das gleiche ist wie das, das man einige Jahrzehnte früher

unter den historischen Formen und Verzierungen
gefunden hätte. Das gilt für den neuen Kirchenbau nicht
weniger wie für den neuen Wohnbau oder Städtebau.
Dem allgemeinen Bewußtsein nach stehen gerade am
Anfang des neuen Kirchenbaus einige sehr auffallende

AVerke, deren Leistung eigentlich darin besteht, daß sie

über irgendeine vorgefundene Pfarrgemeinde eine

spätgotische Hallenkirche gesetzt, diese aber in Stahl oder
Eisenbeton ausgeführt haben. Man darf sie dafür nicht
allzu sehr schelten, sie waren tapfere Versuche, neue

Konstruktionen und Formen gottesdienstlich zu verwenden,

was allerdings wiederum keine so ganz große Sache

war, weil schon damals gar keine andere Form mehr

zur Verfügung stand und den Baumeistern nur die Wahl
blieb, sie zu verwenden oder den Kirchenbau als nicht
mehr darstellbar abzulehnen. Man wird ihnen also hoch

anrechnen, daß sie an die Möglichkeit des Kirchenbaus

geglaubt und es tapfer damit versucht haben.

Während so einige Architekten die Sache des Kirchenbaus,

begeistert durch das gotische Vorbild, von der
formalen Seite anfaßten und in einigen etwas voreiligen
Monumenten bekundeten, daß sie an diese Sache glaubten,

und übrigens merkwürdigerweise gerade durch
diese Bauten in manchen Ländern der neuen
Architekturgesinnung erst die Bahn brachen, begannen ganz im
Stillen kleine Kreise, die Sache des Gottesdienstes selbst

ernst zu nehmen. Es waren meistens Gemeinden junger
Menschen, die sich zusammenfanden, um das Mysterium
ganz in der Stille und in seiner ganzen ursprünglichen
Schlichtheit zu begehen. Sie nahmen ihren Beginn sehr

ernst und bedachten, wie man es in allem «richtig
machte». Für die Katholiken handelt es sich in erster
Linie darum, die Messe in ihrer ursprünglichen
Einfachheit, wie sie der evangelische Bericht vom Abendmahl

schildert, zu feiern. Man wollte wieder eine wirkliche

Gemeinde sein, die sich zu einem gemeinsamen

heiligen Mahl vereinigte. Man hat dafür die etwas
komplizierte Bezeichnung der «liturgischen Bewegung»
gefunden, womit aber nicht etwa gemeint war, daß man

107



KD

H

¦466. 2. Der nach Osten geöffnete Ring. Die Gemeinde um
den Altar gesammelt / L'anneau ouvert vers l'est, groupant
les fiddes autour de l'autel / The ring opening to the east,

gathering the faithful around the altar

Abb. 1. Vorschlag für einen ovalförmigen Zentralbau mit
allseilig freiem Altar. Die Mittelstütze geht in das sich über die
Gemeinde ausbreitende Gewölbe über / Schema d'un edifice
centre de forme ovale avec autel libre de tous les cötks. La

colonne centrale passe dans la voüte qui couvre l'assemblee
des fiddes / Diagram of a central oval-shaped Church with
freestanding altar. The middle-support melts into the vault
which extends over the assembly

nun etwa die überlieferte und in vielen Vorschriften
festgelegte Form der großen Liturgie allen diesen
Vorschriften entsprechend feiern, sondern nur, daß man
wieder Gemeinde in aller Einfachheit sein wollte. Dabei

ergaben sich sehr aufschlußreiche Fragestellungen.

Die traditionelle Entwicklung hatte im katholischen
Kirchenbau die Altarstelle und den Chor als einen aller-
heiligsten Baum sehr stark von dem «Schiff» der
Gemeinde abgetrennt. Dieses «Schiff» war gewissermaßen

unterwegs auf den heiligen Ankerplatz des Altars hin.
Nun aber wollte man Gemeinde sein, mit dem Altar als

Mitte. Man wollte deshalb die überlieferte Trennung
beider Räume aufgeben und überlegte, wie man den

Ring um den gemeinsamen Tisch herstellen könne. Es

wurde damals zum Beispiel viel darüber gesprochen, ob

die übliche Stellung des amtierenden Geistliehen mit
dem Rücken zum Volke hin richtig sei, und schlug vor,
diesem einen Platz hinter dem Altar zu geben, so daß

der Altar zwischen Gemeinde und Geistlichen in der
Mitte stand. Man merkte bald auch, wie die übliche

Stellung und Funktion des Kirchenchors nicht ganz der

neuen Auffassung entsprach. Bisher bestand die

Gewohnheit, daß dieser sich im Rücken der Gemeinde auf
einer abgetrennten Empore seinen musikalischen Übungen

widmete, während man es nun für richtiger hält,
ihn zu einem Teil der Gemeinde zu machen und in die

gemeinsame Handlung auf das engste einzubeziehen.
Daraus ergab sich, daß man versuchte, ihm eine mehr
dienende und helfende Aufgabe zuzuerteilen und ihn
auf der gleichen Ebene wie die Gemeinde in der Nähe

des Altars aufzustellen.

Eigentliche architektonische Absichten hatte man
damals noch nicht, aber es ergab sich von selbst, daß man

die Geräte des liturgischen Dienstes ganz aus ihrem
wirklichen Sinn heraus zu gestalten versuchte. So hatte
beispielsweise das Meßgewand des Geistlichen in der
Barockzeit eine baßgeigenartige Form und brettartige
Steifheit angenommen, und man fand, daß die alte
Form des Meßgewandes, das aus einem großen
kreisförmigen Stück Stoff bestand, das man überlegte,
sinnentsprechender war. Man fand auch, daß ein Kelch in
erster Linie ein Trinkgefäß und nicht ein Anlaß zu Ver-
schnörkelungen und Verzierungen war. Die Form all
dieser Dinge war allmählich weit von ihrem Gebrauch
und ihrer Bedeutung abgeirrt. Beispielsweise war der
Speisekelch, der im katholischen Kult nur Brot enthält,
in der Regel wie ein Trinkgefäß gestaltet, während wir
ihn heute als flache Schüssel zu formen pflegen. Das

Hauptinteresse aber brachte man der richtigen und
sinngemäßen Gestalt des Altars entgegen. Man wollte
die überlieferte Form des Altars mit einer hohen
Rückwand, auf welcher himmlische Szenen dargestellt sind,
aufgeben, da der Altar nichts mehr sein sollte, als der
Tisch des Abendmahls. Selbstverständlich müßte all
dem die Bauform eines einfachen Saales entsprechen.
Die Katholiken sind gewohnt, das Sakrament in einem
besonderen Behälter auf dem Altar aufzubewahren. Zum
Zeichen dieser beständigen Gegenwart des Allerheilig-
sten pflegt vor diesem Behälter ein ewiges Licht zu
brennen. Nun fand man aber, daß diese Statik nicht

gut der Auffassung der Liturgie als eines heiligen
Vorgangs, einer Handlung, entsprach, und man schlug vor,
das Allerheiligste abseits vom Tisch in einer besonderen

Kapelle aufzubewahren. Offenbar liegt hier eine Art von
Funktionalismus vor. Man hat sogar gelegentlich die

Behauptung aufgestellt, die Geräte und der Bau der
Kirche müßten von ihrem liturgischen Zweck bestimmt
sein. Eine solche Behauptung erinnert erstaunlich an die

108



K

Abb. 3

Abb. 4. Raumfigur in Parabelform als Symbol der Offenheit,

im Brennpunkt der Altar / Conception parabolique,
symbolisant l'idee de l'«ouvert»; l'autel est au foyer de la
courbe / Parabolic space-conception, symbolizing the idea of

openness; the altar is placed in the focus

Abb. 3. Raumfigur «Ring und Stern» / Conception en «anneau
et etoile» /Space-conception based on the idea of "ring and star"

Sämtliche Abbildungen aus «Vom Bau der Kirche»

entsprechenden Forderungen der Funktionalisten auf

ganz anderen Gebieten der Architektur und ist offenbar

falsch, denn nichts liegt der Liturgie ferner, als der
Gedanke des Zwecks. Romano Guardini, dem diese

Bewegung wichtige Gedanken und Anregungen verdankt,
hat in seinem Buch «Vom Geist der Liturgie» dargetan,
daß der eigentlichste Sinn der Liturgie ein zweckloses

Spiel vor Gott sei. Bau und Gerät sind in dieses Spiel
einbezogen und haben an seiner Freiheit Anteil. Aber
auch wenn man von solchen offenbar einseitigen
Forderungen absieht, wollte man damals eine heilige Welt
jedesmal in gemeinsamer Feier gleichsam neu
hervorbringen. Ich habe bei dem Umbau der Burg Rothenfels,
die in Deutschland der wichtigste Mittelpunkt der

Bewegung war, diesen Gedanken Rechnung zu tragen
versucht, indem ich aus dem gemeinschaftlichen Raum
nichts zu machen versuchte als einen weißen Saal, innerhalb

dessen sich der eigentliche lebendige Raum durch
die Gemeinde und besonders auch durch das Licht erst
bilden ließ. Auch den viel größeren Bau der
Fronleichnamskirche, der in Deutschland zum Gegenstand sehr

scharfer und aufschlußreicher Erörterungen wurde,
habe ich als reinen Saal erbaut, der allerdings
außerordentlich große Ausmaße und besonders auch eine
bedeutende Höhe hatte, der aber erst im Gottesdienst
durch die Gemeinde und das Licht zu seinem eigentlichen

Leben erwachte. Hierbei ließen sich, ebenso wie
in Rothenfels, die Möglichkeit des elektrischen Lichts
zu einer Art von Lichtspiel verwenden: man konnte dem

lebendigen Raum dadurch verschiedene Formen geben.
Auch dieser liturgische Funktionalismus neigt dazu, die
andere Komponente des Bauwerks zu übersehen.

Folgerichtig durchdacht hätte er sozusagen die Welt vor
ihren ersten Schöpfungstag zurückbringen müssen. Dem

widersprach aber die christliche Lehre, da diese Welt

ein erlöster und geheiligter Kosmos ist, der im Mysterium

zwar erneuert wird, aber doch zugleich auch schon

da ist. Der heilige Vorgang vollzieht sich in einem
Raum heiliger Gegenwart, den er selbst immer wieder

hervorbringt. Mit einer gewissen Überspitzung könnte

man sagen, daß dieser Versuch, ins Extrem getrieben,
die Lehre von der «heiligmachenden Gnade» als einem

gnadenreichen Zustand der Schöpfung nicht genügend
beachtete. Auch wenn der Altar nichts mehr als ein
Tisch ist, so bleibt dieser ebenso wie der Bau selbst,
dessen Boden, AA'and und Decke, erhalten, und die christliche

Lehre bezeichnet alle diese Dinge als heilige
Gegenstände, die durchlebt sind von einer heiligen Gegenwart,

und die alten Theologen bezeichnen sie sogar als

«Christus». Die architektonische Aufgabe war eine Zeitlang

zu sehr übersehen worden, und ich glaube, daß

man allmählich auch wieder den Altar als einen Ort der
dauernden Gegenwart ansehen und demgemäß das

Tabernakel mit ihm besonders eng verbinden wird, wobei

wir zu neuen Lösungen gekommen sind, wie etwa
derjenigen, daß man das Tabernakel in den Block des

Altars einsenkt. Übrigens hatte schon der Gründer der
Beuroner Kunstschule, Desiderius Lenz, der in diesen

Dingen weit voraus gedacht hat, den Idealentwurf einer
Kirche aufgestellt, die einen Tischaltar als das

«pochende Herz» und in einem runden Raum dahinter einen

Sakramentsaltar das «ruhende Haupt» der Kirche
vorgeschlagen hatte. Eine solche Zweiteilung ist sicherlich
für die schlichte Situation der christlichen Gemeinde

etwas kompliziert.

In meinem Buch «Vom Bau der Kirche*», das kürzlich

* Rudolf Schwarz: Vom Bau der Kirche, Neuauflage 1947,

Lambert Schneider, Heidelberg. (Fortsetzung Seite 114)

•09


	Der neue Kirchenbau

