Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art
Band: 36 (1949)

Anhang: Heft 4 [Résumés francais / in English]
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(WERK» NO 4/1949

RESUMES FRANGAIS

La nouvelle architecture sacrée 107
par Rudolf Schwarz

Beaucoup de nos contemporains voudraient, en toutes
choses, servir la «vie», — entre autres tous ceux qui se font
une conception rationaliste, fonctionnaliste, de I’architec-
ture. C’est oublier que la vie, loin que ses lois puissent étre
déduites, les pose elle-méme, y compris celles de 'art.

Or, pour 'architecture des églises, le fait donné dés 'abord,
c’est que l'église est le lieu de la liturgie. A cet égard,
lintérét de ce que I'on a dénommé le «mouvement litur-
gique» fut de rappeler 'importance de ce donné, en cher-
chant un retour a la liturgie primitive, en s’efforcant par
exemple de rapprocher I'un de I'autre I'autel et la commu-
nauté des fideles, «convivesy, si I'on ose dire, & rassembler
autour de la «table» sacrée. (L'auteur a tenu compte de ces
idées dans la transformation de la «Burg Rotenfels» et
pour la «Fronleichnamskirche»: I'église essentiellement
concue comme salle.) Mais il faut prendre garde au danger
d’un fonctionnalisme liturgique, qui ne serait pas moins
erroné que l'autre. Non seulement 1'église-salle, 1’église-
cercle (Ring) ne sont pas les seules concevables; non seule-
ment les conditions existentielles du culte en permettent
d’autres (par exemple la longue nef de I'église envisagée
comme un «cheminy: I'«église-procession»), mais, ainsi que
l'auteur I'a montré dans son livre «Vom Bau der Kirche»
(1938), toutes ces constatations reposent sur le fait fonda-
mental que la communauté se cristallise en des formes
(Gestalten) supra-personnelles, qui sont & chaque fois
I’expression architecturale du fait «social» qui les suscite.
Point de vue quinous écarte des considérations cesthéticques»,
— & moins que, peut-étre, il ne fonde une esthétique nouvelle.
Ainsi envisagée, en effet, la construction des églises cesse
d’étre une affaire de spécialistes pour devenir un probléme
profondément révélateur de ce qui définit, en méme temps
que la condition humaine, 'essence de 'architecture, voire
méme de l'art en général. Lieu de 'assemblée cultuelle des
fideles, 'église témoigne que, tout au moins sur le plan du
sacré, l'architecture se fonde sur la communauté, sur
I'humilité du cceur, et que ce que nous appelons I'art nait
de la faculté qui porte la communauté a former comme un
il collectif ouvert sur 'infini. Tout probleme d’architec-
ture consiste & découvrir a chaque fois la forme sociale
adéquate, laquelle est toujours aussi simple qu'une forme
mathématique fondamentale. Mais il serait grandement
faux et simpliste d’en conclure que les applications de-
vraient étre congues de facon doctrinaire. Il n’y a pas une
seule forme fondamentale, il y en a plusieurs, dont les batis-
seurs peuvent jouer comme le musicien des notes la gamme,
— richesse plurielle et composant a son tour un cosmos.

L’Eglise d’Assy, en Haute-Savoie 115
par U'abbé Jean Devémy

Au plateau d’Assy,'El. 7 km du centre communal de Passy,
s’est constitué une sorte de Leysin francais, pour lequel
le besoin s'imposa de construire une nouvelle église. Archi-
tecturalement, celle-ci fut batie, de 1938 a4 1941, en maté-
riaux du pays (bois, granit), sur un plan traditionnel,
avec simple clocher en forme de tour carrée et une crypte.
Quant a la décoration, la découverte de Rouault par I'auteur
lors d'une exposition parisienne de vitraux modernes, en
1937, et le role important joué, a I’égard de I’ceuvre entre-
prise, par le R. P. Couturier, directeur de «L’Art Sacrén,
allaient permettre de rassembler a Assy des ccuvres dues
aux plus grands artistes contemporains: Rouault, pour les
vitraux, Lurgat pour les tapisseries, Bonnard, Matisse,
Braque, Fernand Léger, Lipchitz, d’autres encore. Grand
exemple de l'accord possible entre I'église et 'art, — et
d’un accord réalisé dans la liberté, car aucune «consigne»
ne fut imposée a ces artistes: il a suffi de faire confiance
a leur esprit et & leur cgeur.

o

Northampton et PPart saceré moderne 22

par Manuel Gasser

A 3 heures de chemin de fer de Londres, Northampton est
soudain devenue un lieu de pélerinage pour les amateurs

d’art, non point en raison de sa cathédrale normande ni
de son Hotel-de-Ville de style post-cromwellien, mais a
cause de son église St-Matthieu. Celle-ci, architecturale-
ment, n'est qu'un banal édifice néogothique bati vers 1890;
mais ce que l'on vient y voir, ¢’est la Madone de Henry
Moore et la Crucifixion du peintre Graham Sutherland.
Comment deux artistes aussi discutés, aussi résolument
modernes, ont-ils été amenés a ccuvrer pour la paroisse de
St-Matthieu? Comment, surtout, la paroisse s'est-elle
adressée & eux? Ce petit miracle — qui est un grand en-
couragement au point de vue de 'accord réalisable entre
le culte et l'art vivant — est dit a D'initiative du vicaire de
St-Matthieu, le révérend Walter Hussey et au consentement
qu'il a su obtenir de ses ouailles, qui décidérent en effet
de payer Moore en affectant a ses honoraires une somme
offerte a la paroisse par un donateur, et. Sutherland, méme,
en deniers rassemblés a cet effet dans un tronc. — Bien
plus, le grand pocte moderne W. H. Auden a, en 1947,
écrit la liturgie, la pricére et le psaume de cette méme église,
Benjamin Britten a composé pour elle de la musique sacrée,
et la cantatrice Kirsten Flagstad y est venue chanter et
compte y revenir. — L’art authentique et la vie sociale
ne sont donc pas aussi irréconciliables que nos contempo-
rains, souvent, se I'imaginent.

De I'art du vitrail 126
par Otto Staiger

L'art du vitrail est un phénomeéne exclusivement européen,
apparu vers I'an mil de notre ére. Les plus anciens vitraux
qui nous soient conservés (Le Mans, Poitiers) témoignent
d'une telle perfection qu’on doit admettre 1'existence d'un
tradition déja ancienne. Sauf pour I'Italie, qui demeura
fidele & la fresque, le vitrail devint 'élément de surface
essentiel. Un chiffre peut donner une idée de ce travail
immense: au début de la seconde guerre mondiale, le
«Service des Monuments historiques de France» a mis en
streté une surface de vitraux de 50000 meétres carrés. Et
il faut se représenter les conditions primitives du travail
médiéval: point de papier pour les cartons, mais des
planches, point de «diamant» pour couper le verre, ni de
machines pour étirer les baguettes de plomb, ete. Le nombre
des artisans verriers et de leurs aides égalait assurément
celui des tailleurs de pierre, lors de la construction des
cathédrales. — Puis vint la Renaissance. La perspective
entraina la décadence du vitrail, qui disparut au 18€ siécle.
— C'est seulement lorsque l'art moderne rompit avec la
conception du tableau en tant qu'imitation de 1'espace &
trois dimensions et rendit sa valeur a la surface, que le
vitrail put renaitre. — Le probléme essentiel est actuelle-
ment de poser les principes du traitement des grandes sur-
faces vitrées, dans les édifices sacrés ou profanes. Qu'on
le veuille ou non, le vitrail est ornement, et non tableau.
Mais au lieu d’étre commandé au dernier moment, il con-
viendrait qu'il fit con¢u deés I'origine en accord avee 1'archi-
tecte. ISt les artistes me manquent pas qui, aujourd’hui,
sauraient «parler vitrail».

La reconstruction de I'église protestante de Thalwil
(prés Zurich) 134
par Krnst Stockmeyer '

Dans I'ensemble, on ne peut que se réjouir de la fagon dont
a ¢été réalisée la reconstruction de cette église, détruite par
un incendie en 1942, L’ancien édifice était l'exemple le
plus tardif (1846/47) de I'céglise de prédicationy telle qu’'on
la con¢ut dans la région a la fin du 18¢ si¢cele et au début
du 19¢. Léglise actuelle accentue encore ce caractere
rationnel. Deux critiques semblent cependant permises:
P'orgue pourrait étre moins grand et, d’autre part, il ett
peut-étre convenu de mettre encore plus franchement dans
I'axe la chaire, lieu de T'action essentielle du culte prote-
stant. L’on pourrait également discuter des détails du
clocher. Dans I’ensemble, toutefois, griace au soin apporté
a la répartition de I'espace, a I'exécution matérielle et aux
aménagements des alentours immédiats, 'on ne peut
qu'approuver cette harmonieuse et digne réalisation.



«<WERK» NO 4/1949

RESUMES IN ENGLISH

New Ecclesiastical Architecture 107
by Rudolf Schwarz

The wish of many of our contemporaries is to serve “life”
in all they do — including those whose conception of archi-
tecture is functional and rational. That is forgetting that
the laws of life, far from being the result of deduction, are
even laid down by life itself, those of art included.

Where church architecture is concerned, the fact that the
church is the scene of the cult is axiomatic. The concern of
what is known as the “liturgical movement” was to recall
the importance of this fact and to attempt a return to the
primitive liturgy, by trying, for example, to bring together
the altar and the communion of the faithful, “brethren”,
as one might say, to be united round the sacred ‘‘table’.
(The writer took these ideas into account in the transform-
ation of the “Burg Rotenfels” and for the ‘Fronleich-
namskirche”, a church which was originally conceived as a
hall.) But a liturgical functionalism is to be avoided, for it
would be no less mistaken than the other. The church con-
ceived as a hall and as a circle does not exhaust the pos-
sibilities and not only do the practical circumstances of
worship allow of others (for example the long nave of the
church envisaged as a “‘way’’: the processional church) but,
as the writer has shown in his book ‘“Vom Bau der Kirche"
(1938), all these considerations arise from the fundamental
fact that the congregation crystallizes into forms that are
supra-personal, these themselves being the architectural
expression of the community that gave rise to them.

Here ‘“‘aesthetic” considerations are left on one side, unless
this may be called the beginning of a new aesthetic.

At this point church building ceases to be an affair for spe-
cialists and becomes a problem which in itself yields pro-
found insight into that which defines the essence of archi-
tecture and art in general, including too the human con-
dition. As the place where the faithful meet for worship the
church shows that on the sacred plane at least, architecture
has its source in the community, in the heart’s humility,
and that what we call art is born of that faculty which
leads the community to form as it were a collective eye
contemplating infinity. The problem of architecture is to
discover the adequate social form, which is always simple
as a primary mathematical figure. But it would be quite
false and an over-simplification if we were to consider these
applications fron: a doctrinal standpoint. There is not only
one fundamental form but several, with which the builders
can play as a musician with his scale — a multiple richness
which in its turn is a cosmos.

The Chureh at Assy in Haute-Savoie 115
by Abbé Jean Devémy

On the Assy plateau, 7 kms. from Passy, a sort of French
Leysin (a health resort for T. B.) has been formed, which
necessitated the building of a new church. This was built
from 1938 to 1941, of local materials (wood, granite) in
a traditional style, with a single square bell tower and a
crypt. As for the decoration, the writer’s discovery of
Rouault on the occasion of a Paris exhibition of stained
glass windows in 1937 and the important role played in the
undertaking by the R. P. Couturier, director of “L’Art
Sacré”, made possible a collection of the works of the
greatest living artists: Rouault for the windows, Lurcat for
the tapestries, Bonnard, Matisse, Braque, Fernand Léger,
Lipschitz and others. A fine example of the harmony pos-
sible between the church and art as these artists were left
in perfect liberty to create according to their inspiration.

Northampton and Modern Ecclesiastical Art 122

by Manuel Gasser

Northampton, three hours by train from London, has
suddenly become a place of pilgrimage forart lovers,notatall

because of its Norman Church, nor because of its Town-
hall in the post-Cromwellian style, but because of St. Mat-
thew’s church. From an architectural point of view this
church, built towards 1890, is merely a simple neo-gothic
edifice, but its interest lies in the Madonna of Henry Moore
and the Crucifixion by the painter Graham Sutherland. How
were two artists, the subject of so much controversy and
so resolutely modern, brought to work for the parish of St.
Matthew’s? And above all how did the parish come to
commission them? This little miracle — which is very en-
couraging from the point of view of the possible co-oper-
ation between religion and living art — is due to the initiative
of the Rector of St. Matthews, The Rev.Walter Hussey, and
also to the consent which he managed to obtain from his
flock, who decided in fact to pay Moore by utilising a sum
donated to the parish, and Sutherland, by using money
collected for this purpose in an alms box. What is more, in
1947 the great modern poet W. H. Auden wrote for this
church, Benjamin Britten composed for it, and the singer
Kirsten Flagstad went to sing there and hopes to return.
Thus it would seem that social life and authentic art are
not as incompatible as our contemporaries often imagine.

The Art of Stained Glass Windows 126
by Otto Staiger

The art of stained glass is an exclusively European pheno-
menon which appeared about the year one thousand. The
oldest church windows still in existence (Le Mans, Poitiers)
reveal such perfection that one is compelled to admit the
existence of a well-developed anterior tradition. Except in
Italy, which remained faithful to the fresco, the church
window became the essential surface element. The following
figures will give an idea of the immensity of this work: at
the beginning of the second world war the “French Histo-
rical Monuments Service” placed in safety 50,000 sq. metres
of windows. We must also think of the primitive conditions
of work in the Middle Ages: no paper for draughts but
boards, no “diamond” to cut the glass, no machines to
stretch the leads. The number of glaziers and their as-
sistants would certainly equal that of the masons when a
cathedral was being built. Then came the Renaissance.
Perspective resulted in the decline of stained glass win-
dows, which disappeared in the 18th century. It was only
when modern art broke with pictorial art as an imitation of
space in three dimensions and made the surface important
again, that the church window could reappear. Now the
essential problem is to state the principles governing the
treatment of big glass surfaces in buildings sacred or pro-
fane. Whether one likes it or not, the church window is
ornamental and not pictorial. Instead of ordering it at the
last moment it would be far better to plan it from the be-
ginning in co-operation with the architect. There is no lack
of artists conversant with this art today.

The Rebuilding of the Protestant Chureh at Thalwil,
near Ziirich 134

by Ernst Stockmeyer

On the whole the reconstruction of this church, destroyed
by fire in 1942, is highly satisfactory. The original building
(1846-1847) was the latest example of the “pulpit church”
as conceived in that region at the end of the 18th century
and the beginning of the 19th. The present church still
emphasizes this rational element. However, two criticisms
would seem permissible: the organ might have been smaller,
and, on the other hand, it would perhaps have been more
suitable to place the pulpit moré openly in the axis, the
focal point of the Protestant service. The bell tower might
also be criticised. On the whole, however, thanks to the
care taken in the spacing, in the material execution, and in
the use made of the immediate surroundings, one cannot
but approve of this harmonious and worthy realisation.



	Heft 4 [Résumés français / in English]
	Résumés français
	Résumés in English


