
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 35 (1948)

Heft: 6

Artikel: Die Theorie der Baukunst im 19. Jahrhundert

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-27675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-27675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Vtjti
±

Abb. 1 Mittelalterliche Sladt am Wasser, Phantasie von (0. F. Schinkel, 1S13 / Vision d'une
ville medievale f Vision of a mediaeval town

Fünfter Beitrat/ zur Theorie der Baukunst

Die Theorie der Baukunst im 19. Jahrhundert

Von Ernst Stockmeyer

Wer sich nur am Bild ergetzet.
Sinnlich ist er, soll sich schämen.
Wer den Wert ins Zentrum setzet,
Fragt, was läßt sich draus entnehmen!

Fr. Th. Vischer

Der seit der Renaissance überhandnehmende
Intellektualismus hatte zu einer Einstellung geführt, die sieh

über alles «vernünftige Gedanken » machte, was menschlicher

Sinn und Geist ersonnen. Das Urteil war an die
Stelle der Empfindung, Kritik und zersetzende Analyse
an die Stelle des Erlebens getreten. Uie Subjektivismen
des Barocks empfand man als geschmackswidrig, ja
geradezu als ausgesprochene Unnatürlichkeit und Lüge.
Und es wird schwer zu sagen sein, ob die Schriften
eines Winckelmann und eines Grafen Caylus (um i 75o)
die Folge dieser Abkehr waren oder diese erst inaugurierten.

Indes entsprach auf alle Falle die geistige Struktur

des nun mächtig anhebenden Klassizismus, der im
Grunde genommen eigentlich mehr Wissenschaft als
Kunst war, dem Rationalismus jener Zeit, die das
verlorene Paradies unbewußten Sei ia Ileus durch Programme
und Forderungen zu ersetzen suchte.

Mit mehr Eifer als je zuvor und auch mit größeren
Hilfsmitteln halle man sich der Antike und deren

Erforschung zugewandt. «Alles Antike ist genialisch»,
war eines der Schlagworte ganz zu Anfang des neuen
Jahrhunderts. Das griechische Vorbild wollte man in
Schönheitstheorien festlegen, die auf tlas Formale
tendierten. Das verhinderte zunächst ein zu schnelles Ab¬

gleiten in materialistische Bahnen, die zu beschreiten

man eigentlich schon im 18. Jh. keinen Anstoß genommen

hätte, denn es erschallten schon vor der französischen

Revolution, angeregt ¦/.. T. durch llousseau, Hufe

nach 'Wahrheit und Natürlichkeit, die hauptsächlich in
einer zweckgerechten Gestaltung gesehen wurden.
Immer wieder bricht dann im ig. Jh. diese Tendenz der

Oberlagerung des Materiellen durch Ideelles durch, die
sieh zu einem eigentlichen Hingen um die Vorherrschaft

gestaltete. Bei Schinkel heißt es noch tlas Historische

und Poetische schlechthin, tlas bei der Konzeption
nicht fehlen dürfe. Später wollte man die ausschließliche

Abhängigkeit vom Zweckgedanken und den struk-
tiven Belangen dureh Symbolisierung der Form
überwinden. Im Symbol glaubte man —besonders in Deutschland

— die Panazce für tlas AVesen tles Künstlerischen

gefunden zu haben. Der Akt tles Symbolismus ist dem

menschlichen Geiste notwendig. Alles unel jedes ist

Symbol, insofern es beseelt ist und formal bestimmt
zugleich (Vischer). F.s ist die hohe Würde und aluiungs-
reiche Fülle des Symbols, das verschiedene Stufen der

Auffassung zuläßt und selbst anregt und von den

Wahrheiten des physischen Lebens zu denen einer
hohem geistigen Ordnung weiterführt (liaehofen). Aber
es blieb selten bei Symbolen, wie wir sie als Hüter
althergebrachter Gedanken- und Ideenentwicklung von
früher kennen. Alles ward nun willensmäßig, wie es der

Gepflogenheit der Zeit einsprach, auf tlas Inhaltliche,
das Thema abgestellt. Der Glaube, daß jedes Kunstwerk
ein Geheimnis in sich berge, auf ein Höheres hinweise,

>:;>



r E

UWl

IWs

-rrfsBf^f' I

'('\ ****** 0 *.

A'
l'.'-.n

,.",
LJS~Ü> 8 RHU B E

¦m>r/t
l f. I!i-n^p ll Eiiif 11 tiI 8 T !'1' I

.uinnn Jh\k^ Lm^Xli r

t*ilT Tnjffftr I
¦

.TT 7

Abb. 2 Entwurf zur Friedrich Werder-
sehen Kirche in Berlin von C. F. Schinkel,

erbaut 1825-28 / Projet de la
Werderkirche I Project for the Werder church

Abb. t und 2 aus: August Grisebach,
C. F. Schinkel, Insel-Verlag, Leipzig 1921

symbolisch zu fassen sei, fübrie zu phantastischer Über-

schwenglichkeit, zu einem Zerfließen aller Gedanken

untl einem Verschwimmen und Verflachen aller Formen
oder auch zu anmaßendem Dilettantismus, der die
fehlende künstlerische Ausbildung hinter angeblich tiefen
Ideen verbarg. Stets in Sorge, es möchte die Betonung
der äußern Wahrheit die poetische Empfindung, die
Unmittelbarkeit des Ausdrucks zurückdrängen,
begnügte man sieh schließlich mit einer allgemeinen
Formensprache (Springer-Osborn). Formen wurden ganz
allgemein mit einem mystischen Index versehen. Sämtliche

Kunststile der Vergangenheit wurden so nach
Inhalt und Wert getrennt und verschiedenen Bauaufgaben
zugeteilt. Das Romanische und Gotische für die
Kirchen, das Orientalische für Synagogen, tlas Römische

für Theater, die Renaissance für öffentliche Gebäude

(Ilartmann). Das Symbol war dem ig. Jh. recht

eigentlich in die Knochen gefahren. In dieses Kapitel
gehört, auch das wenig rühmliche Eisenacher «Regulativ»

von 1856, das die mittelalterlichen Bauformen
direkt befahl, sowie das Preisausschreiben eines Maximilian

II. von Bayern zur Gewinnung eines neuen Stils,
dessen Resultat dann die gotisierende Maximilianstraße
in München war. Auf andern Gebieten der Kunst und
Wissenschaft war es womöglich noch schlimmer
bestellt. Der anfänglich hohe Flug, den die schöne Literatur

der Romantik genommen, artete in Goldschniii-
lyrik und Butzenscheibenpocsie aus. Nie vorher sind so

viele Märchen erdichtet und erzählt worden, nie sind so

viele Genre- und Historienbilder entstanden. Für die

Tonkunst genügt die Nennung Richard Wagners. Nietzsches

Wort, vom «Unvergänglichen, tlas nur ein Gleichnis»

zum voraus in elie Tal. umsetzend, ersann Ludwig
Feuerbach, noch vor der Jahrhundertmitte, seine

Wunschtraumreligion, betrachtete Dav. Friedr. Strauß
das Leben Jesu und das Neue Testament als frommen

Mythus. Und wie sich Fr. Th. Vischer in seinem 3. Teil
des Faust über die Goethekommentatoren, z. T. in
unbewußter Selbstpersiflage, lustig machte, so hätte man
auch über die «allegorische Begattung» Doli' Stern-

berger) in der damaligen Architektur witzeln können. A n

solcher «Romantik», die selbst die deutsche Ritterburg
der Mittelalters, das realste aller Baugeschöpfe, das es

je gegeben, in ihr Gegenteil verkehrte, hatte noch -
zum Teil wenigstens — ein Camillo Sitte mit seinen

«malerischen» Städtebauaspekten teil. Und der sieh in
mancher Hinsicht schon wieder von all dem Formenkram

befreiende Jugendstil am Ende des Jahrhunderts
bedeutet streng genommen eigentlich mehr Krönung
als Überwindung des Svmbolismus.

Nicht fehlte es auch an kritischen Stimmen, und tliese

waren meist getragen vom erwachenden Verständnis
für das Entwicklungshafte in allem Geschehen, wie es

bei Herder und Goethe schon zum Ausdruck gekommen

war. Als in diesem Sinne außerordentlich einsichtsvoll
darf hier ein Ausspruch Philipp Otto 1'iunges (i8o.3)
nicht unerwähnt bleiben: «Wir sehen in den Kunstwerken

aller Zeiten am deutlichsten, wie das Menschengeschlecht

sich verändert hat, wie niemals dieselbe Zeit
wiedergekommen ist, die einmal da war. AVie können

wir denn auf den unseligen Einfall kommen, tlie alle
Kunsl. wieder zurückrufen zu wollen?». Auf ungefähr
ähnlichen Einsichten und Zweifeln fußle Gottfried Semper

(i 8o3—I 87g), als er ein halbes Jahrhundert später an
die Abfassung seines «Stil» ging. Schon als Lehrer an
der Technischen Hochschule in Dresden hatten sich ihm

Fragen und Forderungen zunächst allgemein kunstpäd-
agogiseher Natur aufgedrängt.' Er erstrebte beim
Entwurf ein möglichst enges Ineinandergreifen der
konstruktiv technischen untl der künstlerischen Seite. Die

Zweiteilung von Konstruktion und Form, Ingenieur
und Architekt, Technik und Idee war ihm zuwider, eine

Erkenntnis, die sich etwas später beim Franzosen Da-
vioud in den Worten Luft machte: «Die Lösung wird
erst dann w irklieb, vollständig und fruchtbar sein, wenn
Architekt und Ingenieur, Künstler und Wissenschaftler
in einer Person vereinigt sind» (Encyclopedie d'architecture,

1878). Der Ausgangspunkt: war allerdings bei

beiden verschieden. Semper ging von der Idee aus. Er
sab deshalb auf eine gute humanistische Bildung.
Obschon selber von der Mathematik herkommend, sielllc

176



Stadthaus Winterthur, 1805-60, von
G. Semper. Zustand vor dem Umbau j
Hötel de Ville f Town Hall

T'.T

X;

er tlas Studium der Kunstgeschichte und der Alien

Sprachen in den Vordergrund. Er hat zeitlebens von
den Proportionsfanatikern nicht viel gehallen, die tlie
Schönheit zahlenmäßig errechnen zu können meinen.
Auch darin zeigte er sich als unabhängig, daß er ein

begeisterter Verfechter der sogen. Meisterlehren war. Das

konzentrierte Reifenlassen einer jungen Begabung unter

sicherer Führung an bestimmten realen Aufgaben,
die nicht bloß Projekt bleiben, schien ihm so am besten

gewährleistet. Die Engländer haben spater diese Seite

noch etwas weiter ausgebaut. Es spielte hier vor allem
ein ethisches Moment mit hinein, das sie im Naturhaften

und Sozialen zu fundieren wußten. Garlyles Forderung

der Pflichterfüllung läßt auch das Gebiet der Kunst
nicht unberührt. Ein Bahnbrecher war dann Jo/m Pats-

kin i8ig-igoo), der den Sinn für die Schönheil des

soliden Alaterials, der gediegenen Arbeit, eler reinen
Zweckform auf möglichst breiter Basis in Arbeiterhochschulen

wecken wollte. So nur konnte man wieder auf
Gesundung und Erneuerung tles Handwerks hoffen, die
auch dem Kunstgewerbler William Morris (1834— 1896)
am I lerzen lagen.

Auch Semper wollte A'olkskunst, aber mehr im Sinne
von allgemein verständlicher, volksverwurzelter Kunst.
Er glaubte bei den formalen Nöten anpacken zu müssen,
die er in vielfachen Erfahrungen und Enttäuschungen
kennengelernt hatte. Um sich in dem Wirrwarr von

Meinungen und Forderungen erst selber einmal Klarheit

zu verschaffen, dann aber auch zur Handhabung für
jedermann, drängte es ihn zur Schaffung eines
wissenschaftlichen Instruments, einer Kunsttheorie, von der
zwei Bände wahrend seiner Zürcher Zeit erschienen

(1861-63). Seine archäologischen Studien und besonders

seine naturwissenschaftlichen Untersuchungen, zu
denen er durch die Typenlehre Cuviers angeregt worden

war. bildeten dabei ein wertvolles Fundament.
Allein mit der Erkenntnis, daß das Kunstwerk ein
Organismus und der Organismus ein Kunstwerk der Natur
sei (Kant), war es nicht getan. Für Semper bestand die
Aufgabe, den Symbolismus, der in der Luft subjektiven

Empfindens sich immer wieder verflüchtigte, objektiv
zu verankern in historisch gewordenen Ideen. In seinem

«Stil» möchte er tlie Entstehung des Symbols, was für
ihn gleichbedeutend war mit künstlerischer Form,
darstellen. Also nichts Geringeres als eine Begründung der

Objektivität der Kunstform als organische Gewachsen-

heil begriffen, Wesen und Grundlage von Kunst und
Kultur.

Anfänglich rein praktische Stadien entwickeln sich
nach Semper allmählich zu bestimmten Formprinzipien,

denen durch Wechsel des Materials ihre ursprüngliche

Realität abhanden kommt und dadurch
Symbolcharakter verlieben wird. Als solche Grundtypen
der Gestaltung kennt Semper «die vier Elemente der
Baukunst». Sic finden sieh schon in der Urhütte um tlas

Herdfeuer beisammen, als Unterlage, Wandung,
Abdeckung und Ausstattung. Aus untergeordneten Sub-

slriiktioncn, dem ursprünglichen Erdaufwurf der Hül-
te, entstehen Alauern und Gewölbe. Aus dem Ilütten-
tlach entwickeln sich Giebeldreieck, Zahnschnitt und
Konsolli'ics tles Marniortempels. Aus eleu keramischen
Formen der Töpfe untl Schalen beim Herd gehen
Säulenschaft, Kapitell und Basis, das Kymation und die
Sinia usw. hervor. Der Wandbehang der Matten und

Teppiche isi der Vorläufer einer vielgestalteten Flächenkunst,

die die Produkte sämtlicher Schwestertechniken

mit Verkleidung und Schmuck versieht. Diese vier Ele-
menle oder Grundtypen vertreten nun die Formprinzipien

tles Plastischen, des Stabförmigen, tles Massiven

und des Flächigen. Sie werden durch alle Verwandlungen

von Material und Gebrauch beibehalten. Dabei siebt
das Prinzip des flächig Bekleidenden, dem tlie Textil-
kunst huldigt, als Svmbollieleranl an erster Siedle, weil
seine ausgedehnte Verwandlungsmöglichkeit das innerste

AVesen von Kunst und Architektur am besten aus-
tlrüekt. «Alle Svmbole sind eigentlich Kleider, sei es

tlaß sie der Gedanke, sei es tlaß sie tlic Hand wob», steht
im Sartor Resardus Carlyles zu lesen, der fast 3o Jahre

vor dem «Stil» erschienen ist. Und bei Semper selbst:

« Ich meine, das Bekleiden untl Maskieren sei so alt wie die

'77



menschliche Zivilisation, und die Freude an beitlem sei

mit der Freude an demjenigen Tun identisch, was die
Mensehen zu Bildnern, Malern, Architekten, Dichtern,
Musikern, Dramatikern, kurz zu Künstlern macht.»
A7icllcicbt tlaß wir vorschnell heute mit Dolf Stern-

bcrger das ganze ig. Jh. mit seinem Historismus untl
seiner Kostümarchitektur als eine Verkleidung empfinden.

Aber Semper beschränkt sich nicht auf das Faktum

der Verkleidung schlechthin. Diese muß vielmehr
fundiert und motiviert sein, soll sie Gültigkeit haben.

Die Abwandlungstypen — um ein der modernen
Naturwissenschaft geläufiges AVort zu brauchen —, zu denen

sich die Grundlvpen im historischen Ablauf entwickeln,
sind nicht zufällig «erraten», sondern notwendig
«bedungen». Die Abwandlungstypen füllen erst die für
sich allein schemenhaften Grundtypen mit «Form». Bei

dieser Formwerdung sind nun in erster Linie «innere»
Einflüsse von ausschlaggebender Bedeutung, nämlich
die Bestimmung durch Alaterial, Konstruktion und

Gebrauch, dann aber auch noch elie verschiedensten

Faktoren, die, obschon außerhalb des eigentlich
Künstlerischen gelegen, das Zustandekommen der wirklichen
Kunstform erst ermöglichen. Es gibt da persönliche und

unpersönliche Faktoren der Zeiten, A'ölker und Länder,
Einzelner oder A'ieler, des Klimas und des Botlens. Stil
ist für Semper tlas zu künstlerischer Bedeutung erhobene

Hervortreten des Grundthemas sowie aller innern und
äußern Koeffizienten, die bei der Verkörperung im
Kunstwerk modifizierend einwirken. Wenn tlicse
«äußern» Einflüsse über längere Zeitstrecken ein Verharren

in der Struktur gestatten oder bedingen, sei es

durcli religiöse, soziale oder politische Ordnungen oder

Ilerrschaftsansprüche, entsteht Monumentalität (Ricke).
Semper kennt drei solcher Typenlinien von
Monumentalarchitektur: l) den hieratisch konservativen Typ,
aus dem alten Prozessionstempel Ägyptens hervorgegangen

und in der christlichen Basilika sieh fortsetzend,

2) den monarchisch despotischen Typ, aus dem assyrischen

Heerlager mit dem Erobererzelt als Zentrum
entstanden. Seine Kulminationsformen sind der
Baalstempel und in der Nachfolge byzantinischer Raumkunst

der christliche Zentralbau mit krönender Kuppel,

3) den aus dem demokratisch organisatorischen
Geist entstandenen griechischen Peripteros mit seinen

spätem Abwandlungen in Rom und in der italienischen
Renaissance. Semper ist sieh bewußt, daß diese historischen

Formtypen für uns Epigonen ihre ATor- untl Nachteile

haben. Die Traditionsverbundenheit ist je nachdem

ihre Stärke oder ihre Schwäche. Gleichwie Begriffe zu

festen Gebilden erstarren, so historische Formen der

Kunst. Sic werden dann zur Schranke, über die man
hinweggehen muß. Er lehnt deshalb ein Zurückgehen
auf den griechischen Peripteros ab, der ihm zwar in
mancher Hinsicht tlas Höchste an Architektur bedeutet,
uud möchte lieber an die Renaissance anknüpfen, deren

Formenvokabularium jene Formprinzipien in einer
freieren und den heutigen Bedürfnissen entsprechenderen

Weise auszudrücken versteht. Semper erkannte

richtig, daß für feste Formgebilde, wie es jene alten
«Ideen» waren, die Zeit vorbei war. Seine Idee ist des¬

halb die tausendfach sich variierende Formgestalt eines

einfachen Grundprinzips, das seinen Ursprung im
Handwerk balle. Demgegenüber sah er im Resultat
rem materieller Forderungen, das sich für ihn in der
Gotik verwirklicht haue, ein Nacktes, Ideenloses und
deshalb auch Ungelbrnites, das mangels jeglicher AVei-

ler- und Umbildung der Entmaterialisation im Symbol
verlustig gegangen, liier hört für Semper die Geschichte

auf, aber auch — tlie Kunst. AA'ir lassen dahingestellt, ob

er damit recht hatte. Jedenfalls geht daraus klar hervor,
daß er alles andere eher als ein Materialist war, als den

ihn seine Schüler oft. haben wollten. AVie aber zwischen
Darwinisten untl Darwin, so ist auch zwischen Sempe-
rianern und Semper scharf und streng zu unterscheiden.
AVenn Semper sagte: beim AA'erden einer Kunstform
kämen auch Stoff und Technik in Betracht, so meinten
die Semperianer schlechtweg: die Kunstform wäre
Produkt aus Stoff und Technik (Riegl). Für Semper war
das Material die Grundlage, die Conditio sine qua non
jeder Formwerdung, jeder Idee, zugleich aber das sich
Ablösende und sich Verändernde im ewig Bleibenden.
Obne materielle Inkonstanz keine geistige Formkon-
slanz, keine Idee.

Schon sein Vorgänger auf diesem AA7ege, der Engländer

Th. Ilope, kannte die Formübertragung in anderes

Alaterial bei der Stilentwicklung. Aber bei Ilope
geschieht es aus Gewohnheit unel Mode und höchstens
durch polnische oder religiöse Sanktionierung bedingt.
Die im Symbol entwirklichte Formwerdung sah er noch
nicht. Auch spätere Theorien der deutschen Kunstwissenschaft

fußen auf Symbolerklärung, aber gegenüber
Semper bleiben sie beim Subjekt haften. So die Ein-
fühlungstheorie von Th. Lipps, die Körperempfindungslehre

von Aug. Schmarsow, das Kunstwollen bei A.

Biegl, um nur die wichtigsten zu nennen. Bei Semper
aber handelt es sich um eine AVcsensschau im objektiv
gesehenen geschichtlichen Aufbau, ganz ähnlich der
«denkenden Betrachtung der Gegenstände überhaupt»
eines Hegel, der sich schließlich der Weltbegriff in
lückenloser Entwicklung erschließt. In Klammern:
Semper würde sich zwar selber nie als Hegelianer
bekannt haben. — Doch auch bei Semper, so sehr seine

gedankliche Tat zu bewundern ist, konnte die Lehre
sich nicht über die Stufe einer allerdings respektablen
Methode, eines heuristischen Prinzips im Dienste kiinsi-
gcschichtlicher Rekonstruktion erheben. Es liegt das

daran, daß selbst die wahrste Geschichtsdarstellung
nicht imstande ist, Neues zu schaffen. Der Historiker
bleibt eben «ein rückwärts gekehrter Prophet» (Fr.
Schlegel). Und nachdem man einmal durch den Genuß

vom Baume der Erkenntnis die lebendige Idee
verscherzt hatte, hätte es zudem eines gestaltenden Genies

ersten Ranges bedurft, um das sinkende Schill im Sinne

Sempers wieder flott zu kriegen. Und selbst dann hätte

man auf Schlacken statt auf gewachsenen F'cls gebaut.
Man wäre bei reflektierter Architektur stehen geblieben.

Das hat noch ein Fr. Ostendorf zu Anfang des 20.
Jh.s erfahren mit Reformbestrebungen, die auf eine

klassizistische Bilflidce hinzielten.

>7«



Das Ringen zwischen Idee und AVirklichkeit mußte

schließlich doch mit einem Siege des Materialismus
enden, der in England und Frankreich schon immer
seine Anhänger hatte. Warum so oft tlic Bevorzugung
der Ingenieure vor den Architekten? fragt Anatole Baudot

i864- «Weil die Architekten allzuoft zugunsten
dessen, was sie ,schön' nennen, die berechtigten
Forderungen und Bedürfnisse der Auftraggeber vergewaltigen.»

Die überall neugegründeten Baugewerkschulen,
tlie ein sicheres AVissen und Können in allen praktischen
Fragen vermittelten, halfen bei dieser materialistischen

Einstellung treulich mit. Aber im Hintergrunde standen

die philosophischen Theorien eines G. Henri de

St. Simon (1760-1825), eines Pierre Jos. Proudhon

(i8og-i865) und eines Auguste Comte (1798—1857),
deren Einfluß im Fahrwasser der französischen Revolution

besonders wirksam sich gestaltete. A7on der Alitte
des Jahrhunderts an beherrschte der Positivismus voll
und ganz die geistige Situation, zumal in Frankreich.
Nur die AVirklichkeit galt, und die Notwendigkeit in
Alaterial und Konstruktion gab den Ausschlag. Allerdings

waren es zunächst meist Gelegenheitsbauten, tlie
in diesem Sinne und Geiste erstanden, Hallen und
Galerien bei Ausstellungen, die eine gewisse Unabhängigkeit

vom Althergebrachten mehr als der gewöhnliche
Iläuserbau gestatteten und zu neuen Erfindungen in
Material untl Konstruktion ohne weiteres anregten (vgl.
S. Giedion, Bauen in Frankreich). Die innere Einstellung

kommt selbst da zu AA7orte, wo man, in einer
gewissen Schüchternheit befangen, die neuen «Formen»
nicht ohne Bemäntelung des allzu Nackten geben zu
müssen glaubte, die oft naiv genug aussieht. Indes waren

der Doppel-T-Träger, der seitenschublose Binder
eines Polonceau, der Dreigelenkbogen eines Eiffel Marksteine

der Technik des ig. Jh.s, die bis in unsere Tage das

Feld behaupteten. In den goer Jahren kamen die Fiscn-

betonkonstruktionen von Hennebique dazu. Die

Akzentverlegung von der Form aufdie Konstruktion hatte naturgemäß

eine \Terallgemeinerung und Kosmopolitisierung
der Baukunst, zur Folge und mit ihr eine Zeitlosigkeit in

formaler Hinsicht, wie sie Semper richtig vorausgesehen.

In andern Ländern blieb man zurückhaltender gegenüber

dem Materialismus. Der künstlerische Aspekt durfte

nicht vernachlässigt werden. Es handelte sich
zunächst mehr um einen Abbau formaler Überlastung als

um einen AVechsel des Standpunktes, worauf eine Briefstelle

Fr. v. Thierschs, eines der ersten A'ertreter deutscher

Baukunst des späten ig. Jh.s, hinweist. Immerhin

wurde der Standpunktwechsel schon vor der
Jahrhundertwende vorbereitet durch Leute wie den Belgier
A'an de ATelde, den Holländer Berlage, den Engländer
Unwin - durch den letzteren besonders auf städtebaulichem

Gebiet -, sodann in Deutschland durch Th.
Fischer und B. Riemerschmied, in Wien durch Loos,
Otto Wagner u. a. Sie lehnten jede Stilarchitektur
entschieden ab. Indes lohnte sich die Untersuchung,
inwiefern diese Pioniere moderner Kunst- und
Architekturauffassung nicht doch noch vielfach in ihren

Konzeptionen den formalen «Ideen» im alten Sinne ver-

N.
rx<X^

Vi? "

^
• ¦—7<-v

•

*<&
£r
5;^^v©&*

ä -

• -

¦y
mkm* ¦ -ll m

Galerie des machines, Paris 1889. Cotencin, ing., et Duret, architect

Aus S. Giedion, Bauen in Frankreich, Verlag Klinkhardt & Biermann, Lcipzi

haftet blieben. Sie mögen richtig erkannt haben, daß es

eine reine Zweckform nicht gibt. AVie der Positivismus
sich kaum ohne metaphysische Grundlage denken läßt,
so scheint aucb im großen und ganzen der Konstruktivismus

nicht ohne ästhetische Rücksichten, als Kunst

wenigstens, existieren zu können. «Den Stoff siebt

jedermann vor sich, den Gehalt findet nur der, der

etwas dazu zu tun hat, und die Form ist ein Geheimnis
den meisten» (Goethe).

AA'as aber das theoretische Vermächtnis Sempers
betrifft, so hat es uns noch etwas anderes geschenkt als den

großartigen, wenn auch schließlich problematischen
Versuch, vom Ideellen wieder zu lebendiger Kunst zu

gelangen. Es ist das nicht minder charakteristisch
finden Geist des ig. Jh.s. Nämlich die Ehrfurcht und Liebe
zu allem Gewachsenen untl Organischen, in Sonderheit

zu den im allseitig bedingten geistigen Prozeß entstandenen

Formen aller Baukunst, deren Werte sich nun für
uns nicht bloß in aus- und eindrucksvoller Gestalt ung
und edler Proportion erschöpfen, sondern lebendige
Symbole sind von Kultur und Geschichte ihrer Zeit.

jinmerkung der Redaktion. Nachdem in fünf Aufsätzen
versucht wurde, die Theorie der Baukunst des Altertums,
des Mittelalters, der Renaissance, des Barocks und des
19. Jahrhunderts bis zum Beginn der großen Wende zu
erfassen, werden von nun ab Werk und Theorie der
Pioniere der Architektur der Neuzeit einzeln behandelt werden.

(Berlage, Van de Velde, Wagner, Loos, Sullivan,
Wright, Le Corbusier u. a. m.).

¦79


	Die Theorie der Baukunst im 19. Jahrhundert

