
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 34 (1947)

Heft: 2

Artikel: Kunst und Theorie des Barocks : Versuch einer Skizze : vierter Beitrag
zur Theorie der Baukunst

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst und Theorie des Barocks

Versuch einer Skizze — Vierter Beilray zur Theorie der Baukunst

Von Ernst Stockmeyer

Grande inalui ; aden temerare fiyuras

In Variierung eines Wortes Wölfflins kann man in
bezug auf den Barock sagen, daß die Theorie erst dann

ins Unermeßliche gewachsen, als die Kunst ihre wirkliche

Freiheit erreicht hatte. Es hat nicht bald eine Zeit
gegeben, die mehr und strengere Regeln für die Kunst

aufgestellt hat; andrerseits haben die Künstler vorher
und nachher nie wieder so über alle Stränge gehauen
und sich so fassungslos ausgelebt in ihrer Kunst, wie

gerade im Barock. Es gibt natürlich Unterschiede,
Nuancen, hald ein Mehr, bald ein Weniger. Es gibt
Gegensätze, in die sich die Kunstwelt spaltet, Anhänger
geheiligter Gesetze, von denen nicht abgewichen werden

darf, und solche, denen diese Gesetze nicht über alles

gehen, die sich vielmehr ein Mitspracherecht
vorbehalten, und wieder andere, denen das Temperament
durchgeht.

Es kann sich für uns nur um einige wenige Stichproben
handeln. Die ungeheuer große Schar von Theoretikern
und Praktikern kann hier nicht einmal dem Namen
nach aufgezählt werden.

Vincenzo Scamozzi (i552—1616), ein Schüler und
glühender Verehrer Palladios, hat in seinen sechs Büchern
«Dell'idea deH'architettura universale» das gesamte
Bauwissen der damals bekannten Welt, einschließlich
der gotischen Bauten, behandelt. Ähnlich den
platonischen Ideen faßt er die überlieferten Säulenordnungen
als ewige Formen auf, durch die man zur Vollkommenheit

des klassischen Geschmacks gelange. Aber bald
reißt Frankreich die Führung an sich. Es sind vor allem
die Bestrebungen eines Nicolas Poussin '1 bg4~l 665"
das Samenkorn, ans dem der so stattlich aufgeschossene,
freilich als Topfgewächs aus römischer Erde versetzte
und im französischen Gartengeschmaek zugerichtete
Baum der Kunsttheorie dieses Landes aufsproß (Schlosser).

Als wichtigsten Theoretiker treffen wir dort im
1 7. Jahrhundert den .Ibbe de Sainl-Hilarion (-j- lfCrj),
dessen Proportionstraktat (um 1680) in ähnlich
dogmatischer Weise die alleinige Gültigkeit geometrischer
Proportion für die Architekturgestaltung zu erweisen
sucht (vgl. AnnemarieCetto, Der Proportionstraktat des

Abbe de Saint-IIilarion). «Que de tous les ornements ce

sont ceux qui sont produits par la force des proportions
qui sont les plus majestueux, et par consequent les plus
capables de nous donner ce respect.» Es stellt sich den

philosophisch denkenden Franzosen die Frage, ob die

Proportionsgesetze a priori oder a posteriori Geltung
haben, ob es also bloße Erfahrungsgesetze seien oder

von Natur oder Gott in uns gelegte Auffassungsweisen.
Im 18. Jahrhundert ist es Charles Etienne Briseux

Et660-1754), der in seinem «Traite du beau essentiel

dans les arts» (1752) die Proportionen als ein der ganzen

Schöpfung immanentes Ewigkeitsgesetz ansieht. Sie

seien von Gott, eternellement et necessairement Geo-

metre, der Seele eingefügt. Man erfasse sie nicht durch
bloße Sinnlichkeit (Sensation), sondern durch «per-
ception». Noch später sagt Charles Thomas Lussaiill
(1 745—18 19): «L'homme ne cree rien, les choses etaient

avant lui.» Auch schon bei dem deutschen
Architekturtheoretiker und Mathematiker Nik. Goldmann

(161 1 — 1665) treffen wir die göttliche Offenbarung im

Zusammenhang mit der unverrückbaren Gültigkeit der
architektonischen Gesetze. Goldmann hat sich einen

Namen gemacht durch die Erfindung der «Baumaß-

stäbc», mit deren Hilfe man jederzeit zum angenommenen

Grundmaß die Größe der übrigen Teile angeben
kann. Seine «Civilbaukunst» ist allerdings erst 1699

von Sturm herausgegeben worden. Die «Idea del bcllo»

von Giov. Pietro Bellori (161 5-1696) und die «Schöne

Linie» — eine Art lihvthnius — von William Hoyarth
E1697—1764) weisen nach derselben Richtung des

Absoluten. Schon Raffael hatte sich auf die «certa idea»

berufen, aber mehr im Gegensatz zur zufälligen Natur,
als in bezug auf ein ausgesprochen Metaphysisches, das

den an Descartes geschulten Franzosen besonders

imponierte. Um noch einen Engländer zu nennen: Thomas

Sheratons (1 75 1 — 1 806), des berühmten Kunsttischlers
und Theoretikers, Wahlspruch lautete: «That which is

founded on geometry and real science will remain un-
alterable.»

Daß diese ewigen Gesetze von den Alten hergeholt werden,

darin lag kein Widerspruch in den Augen jener
Leute, ebensowenig darin, daß Vitruv auf die gleiche
Stufe mit den Griechen gestellt wird. Es gibt Vitruv-
ausgaben in allen Sprachen. Der französische Vitruv-
kommentar Perraults (1673) wurde sogar ins Deutsche
übersetzt. Auch die Benaissancemeislcr erfreuten sieh

vielfacher Übertragungen, so Alberti, Vignola,
Palladio u.a. Die Kunsl ist akademisch geworden. 1671

wird in Paris die Acadimie d'architecture eröffnet, deren

erster Lehrer und Leiter Franeois Blondel (161 7-1686)
ist. Als Vertreter der strengen Biehtung ist er mit
seinem «Cours d'architecture» (1675) von größtem Einfluß

auf die folgenden Archilekiurgesehlechtcr gewesen.

li.",



Er wollte die Baukunst von den «verkehrten»
Ornamenten des Barocks reinigen. Her Modul isi maßgebend
für alle Teile. Jedes Abweichen von der Verhältnislehre
der Alten bewirke Dissonanz. Diese «klassische»

Auffassung erfuhr im Invalidendom von Jules Hardouin-
Mansart (t 646-1 708) ihre vorbildliche Verwirklichung.
Nicht ein Bauen von innen nach außen, aber auch nicht
ein Vorhängen beliebiger Fassaden. Raum und Plastik
wachsen gleichzeitig in der Vorstellung des entwerfenden

Architekten empor, getragen von dem gleichen
Proportionsgefühl. Die äußere und innere Harmonie ist

eins. Der Raumkörper ist zu klarster Erscheinung
gebracht (Brinckmann).

Es ist die eine Seite des Barocks, vornehmlich die

bewußte, intellektuelle, die mit Hilfe des Gesetzes einen

Wall gegen das Unabsehbare der Gefühlswelt aufrichtet.

Die ganze Kultur ist erfüllt von diesem rationalen
System. Auch das gesellschaftliche Leben: im «honnete

homme» erseheint das klassische Ideal kollektiv
verwirklicht. Klarheit und Eindeutigkeit sind die
Charakteristika klassischen Wesens. Im 17. Jahrhundert
hat Frankreich eine staatliche, geistige und seelische

Formung erfahren, wie sie keine andere moderne
Nation gekannt hat. Wir können uns den Vorgang, der
dazu geführt hat, nicht sehematisch genug vorstellen.
Es ist die Naivität des Rationalen in ihrer Unschuld.
Sic will bewußt Zeichen setzen, sich durch Verzicht auf

wenige Zeichen einigen, Zeichen, die da zu stehen haben

für die Mächte der Tiefe (Carl .1. Burckhardt). Es ist
im Grunde eine Mischung von Ethischem und Ästhetischem,

die verinnerlicht und vergeistigt auch in der

Ralokagathie eines Sliaftesburi 1671 — I 7 13) wieder
vorkommt. Das sittliche Lehen in der harmonischen

Ausbildung aller individuellen Kräfte ist ihm eine Art

Kunstwerk, und die Tugend wird dadurch zu einer

genialen Virtusosität in der Behandlung des eigenen
Lebens (Windelband). Das Ordnungsprinzip i\v\- Ratio
steht an erster Stelle, das im Anschaulichen durch die

Symmetrie ä l'outrance (— ein «Kokettieren mii dein

Unsymmetrischen» als mn einem malerischen Element

war von vornherein ein Hing der Unmöglichkeit —) und
im gesellschaftlichen Dekorum durch Begeln und

schwerfällige Ehrenbezeugungen sich ausdrückt I tanke".
«Eher will ich mich zu Pulver zerstampfen lassen, als

eine Begel brechen», soll Franz von Sales (1567—1622)

gesagt haben, der Verfasser der vielgelesenen Philolhea.
Für diese Haltung um jeden Preis, die Ins in das Pathetische

sich steigern kann und oft des effektvollen
Akzents nicht entbehrt, ist sicher zum Teil die wieder
erstarkte Kirche verantwortlich zu machen, die überall

tonangebend war. Viele ihrer Vertreter waren ja auch
bedeutende Kunst- und A 1 ehilekliirlhcoicl iker.

Die strenge Auffassung war natürlich nichl die einzige.
Sie mußte sich mancherlei Lockerungen gefallen lassen.

Selbst da, wo man die Vorbildlichkeit der Antike
anerkannte, wurden Abweichungen gefordert. So von
Claude Pcrraull (1613—1 688), dem Erbauer der Louvre-
fassade, der an Stelle des Dogmas einem versöhnenden

Eklektizismus huldigt. Er unterscheidet zwei Prinzipien:

Les beautes qui sont fondees sur des raisons con-
vaineantes (Mathematik) et celies qui ne dependent que
de la prevention. Letztere sind die beautes arbitraires,
sie entspringen dem allgemeinen Gefühl und geben den

Geschmack der Mode wieder. Sein Bruder Cliarles P.

(1626—1703) sagte: «Les anciens, Messieurs, sont les

anciens, et nous sommes les gens de maintenant.» Man
hat begriffen, daß die liegein ohne Freiheit des Genies

zur froide aridite führen. Das Nur-Modische wird allerdings

auch verworfen. Es ist der gleiche Geist wie in der

damaligen Theologie, die zum Deismus neigte, jener
vermittelnden Philosophie, welche Offenbarung und
Kirche bekämpft, aber fest an Gott und an der persönlichen

Unsterblichkeit hängt (vgl. Voltaire). Man
wollte klassisch sein, ohne unmodisch zu werden (Gurlitt).

Perrault hat sich zu Blondel in einen gewissen

Gegensatz gestellt, indem er die subjektive Entscheidung

zuließ. Er beansprucht das Becht der
selbständigen Fortbildung der überkommenen Formen.
Es soll beides, Maß und Schmiegsamkeit, wie Pascal

(1 62.3—t 662) es nennt, vorhanden sein. Aber die strenge
Haltung erfreute sieh auch späterhin noch hoher Gunst
und Ansehens, und zur Zeit des blühendsten Bokokos
linden wir als ihre Befürworter einen Germain Boffrand
(1667—1754), den schon genannten Briseux, dann
./. F. Blondel (1 705-1774) und Charles Nicolas Cochin

(i 7 15-1790). Letzterer, ein Günstling der Madame
de Pompadour, die als durchaus führend in der strengen
Bichtung angesehen werden darf, schilt den
«unarchitektonischen» Meissonier: «bombeur de toutes cor-
niches, cintreur de toute Ouvertüre, inventeur de

contrastes, faisant bondir et serpenter toute forme dans un
cartel».

Mit einem Mal entdeckt man nun auch Fehler der
Antike, sieht in Vitruv einen Praktiker mit nur einem

Schimmer des Geistes der wahren Kunst! Man
verwirft die Entasis der Säule, die Gebälk tragenden
Bogenstellungen, die Verkröpfungen, die Giebelver-

dachungen der Fenster, die sinnlosen Nischen und die

großen Fassadenvoluten. Ein ganz überlegener Kritiker
in diesem Sinne ist Marc-Antoine Lauyier (1713— 1 769),
der mit seinem «Essai sur l'architecture» (1753" direkt
revolutionär wirkt. Man hat ihn deshalb Hellend den

Corbusier des 18. Jahrhunderts genannt. Die ganze
kosmopolitische Gesinnung der nun anbrechenden Zeit
zeigt sieh im «Avis aux artistes» (1 7<>4) von Barrett'
und Robespierre, welches befiehlt: «L'artiste nc doit

pas porter jusqu'ä l'idolätrice son respect pour les

anciens. II peut etre l'adinirateur des Grecs, mais il ne

doit pas etre leur esclave». Es scheint absolut nötig «de

donner ä chaque espece de monument le caractere qui
lui est propre». Eine Parallele findet sieh schon bei

Goetlie fast ein Viertc]jahrhiiinlert früher: «Es war
gewiß kein Vorteil für die neuere Baukunst, als man

anfing, anstatt auf den Charakter aufmerksam zu

machen, die Zahlcnverhältnisse zu lehren» Von deutscher

Baukunst). Die lange ausgeschaltete Zweckmäßigkeit
kommt wieder zu ihrem Hecht. Doch waren diese Main-

64



^vvV-/-•-•!'X«-'!'

i(wuH u Mc ii
0

x

1»rnWii

vj
v i^-4. \

#-il
,!H 1

X>fn "^?'

-fS*t\ wväö^

¦5:

.-

5, P »

« X 1
r~wT « 3

ok
¦

^ tl X

•c*%"

fia
E-fi

Schönbornkapelle in Würzburg, 1721-1736. Begonnen von Maximilian von Welsch, vollendet von Johann Balthasar Neumann. Bleistiftzeichnung von

Henri Baur, 1914 j La chapelle des Schönborn ä Würzburg, dessin de Henri Baur / The Schönborn chapel in Würzburg, drawing by Henri Baur

feste der Zeit vorausgeeilt. Bald ertönt wieder der Ruf:
«Les anciens! Les anciens! llors de l'antiquite point de

salut dans les arts!» Athenaeum 1806).

Wir haben in unserm kurzen nur allzu lückenhaften
Überblick über die Theorie des Barocks das Wesen des

Barocks kaum gestreift. Dasselbe zeigt sich eigentlich
erst in den Bauten und vielleicht noch besser in den

Entwürfen und Ideenskizzen der Künstler, die sieh um
die Regeln der Theoretiker oft wenig zu kümmern
scheinen. Die urwüchsigsten Früchte am Baume dieser

Kunst reifen allerdings erst spät und meist außerhalb
Frankreichs. Urkräfte waren am Werk, die seil dem

Abtlauen der Benaissance und im Laufe der Entwicklung

immer stärker zum Durchbruch drängten. Und es

war der Kampf mit diesen Urkräften, den die Theorie
zu führen übernommen hatte. Die Zeit der Entdeckung
idealer Formgesetze war schon lange vorüber. Man

merkt, die Kodizes und ihre Bearbeiter sind irgendwie
durch diesen Kampf mit einem Ressentiment belastet.
Deshalb die ganz erstaunliche Kluft zwischen Theorie
und Praxis. F.s ist der Kampf gegen die unbewußten
Machte der Phantasie, deren Hauptmerkmal die

Subjektivität ist. Mit beinahe glühendem Fanatismus werden

Werke geschaffen, denen zumeist der Geist eines

Giordano Bruno (i548—1600) zu Gevatter gestanden,
der in seinen «Eroici furori» schon 1585 gegen die

Begelmacher losgezogen und der Einmaligkeit und

Inkoiuiuensurabilität des Kunstwerks das Wort geredet

hatte. Die «klassische» Begeisterung für die Antike
war vielfach eine antiquarisch äußerliche, während in

den Werken formgewordener Leidenschaft des eigentlichen

Barocks die lebendige Seele ihrer genialen
Schöpfer zu spüren ist. Gegenüber dem Bestreben der
Renaissance nach objektiver Klarheil ist hier das

subjektive Erleben das Bestimmende: das Mitmachen, Ein-

65



gehen, Hineinwachsen, Hineinwühlen, -stürmen, Sich

Winden und Überstürzen —ja nachdem, in jedem Fall
ein völliges Aufgehen in der lebendig bewegten Erscheinung.

Klar, daß die Beinheit der Einzelform nicht mehr
existiert. Alles ist verkettet und durch einander bedingt,
außerhalb der Anschauung des Erlebenden nicht einmal
denkbar oder dann mir als «leere Hülse» oder «Fratze».
Die Werke eines Bernini (15q8— 1680), Borromini
(1509—1667), Guarini 162 4— 1683 V, Churriyuera

1 650—I 723 Meissonier (1 6g.3—1 75o), /. li. Fischer von

Erlach (1 656—1723), Franz Beer (1 660-1726), Pöppel-

niann (1662—1736), Georg Bahr (1666—17.38), Zimmermann

(1685-1766), Neumann (1687—1753), Kilian
Ignaz Dientzenhofer (1689—1751), Egid Quirin Asam

(1692—1750) und wie sie alle heißen, müßten den

Eindruck des Erstarrten machen, wenn wir nicht den Geist

in das Kunstwerk hineinlegten, der dasselbe zu beleben

und zu durchfluten scheint. Diese K unst macht Ansprüche
an die Phantasie des Beschauers wie nie zuvor, sie

verlangt vom Subjekt aktive Teilnahme (Schmarsow). Der

Künstler fordert kategorisch, daß sich der Beschauer

in seine Absicht zu fügen hat (Riegl). Als subjektives
Geistesprodukt des Künstlers will es genossen werden,
nicht als Gegenstand (Pinder). Man darf keineswegs

von Darstellung reden angesichts dieser leidenschaftlichen

Ausbrüche, die sich zu Formen in Stein oder

Stuck verdichten: Dinge, Sachen, Körper, Wirklichkeiten

sind als solche entwertet und zu rein geistigen

Funktionselementen geworden. Alles Gegenständliche

dient nur als Sprungbrett ins Geistige (Flem-
ming). Die Grenzen zwischen den eigentlichen
Formgliedern und dem, was nur Stoff ist, hat sich
verwischt (Wölfflin). Die illusionistische Kunst mit der

perspektivischen Akrobatik eines Andrea Pozzo (1642-
1709) feiert Triumphe. Der Baum, an sich schon die

subjektivste aller Dimensionen (Biegl), wird durch alle

Mittel, wirkliche und unwirkliche, ins Unermeßliche

gesteigert. Es ist dasselbe und nicht etwa Naturalismus
im üblichen Sinne, wenn die Asam Felsenschicht ung
vortäuschen und Neumann die Blumen und Blätter
eines Treppengeländers in «natürlichen Farben» hält.
Es gibt weder Wahrheit noch Unwahrheit in dieser

Kunst, so wenig es einen wirklichen Maßstab gibt.
Gleichgültig, ob Rechnung oder Wollust, - wahr und

wirklich ist allein, was künstlerisch fruchtbar, d. h.

wirksam ist, um einen Ausspruch Goethes zu
travestieren. Dieser ästhetische Pragmatismus kennt nichts

mehr, was an das Leben bindet. IS icht von ungefähr
hat die unrealste, aber auch unmittelbarste aller Künste,
die Musik, im 18. Jahrhundert ihre musikalischsten
Weisen erfunden. «Was unsterblich im Gesang soll

leben, muß im Leben untergehn» (Schiller).

Aber wenn auch keine Wiedergabe oder Darstellung
von Wirklichkeit in Frage kommt, so ist es doch keine

Unnatur, kein Chaos. Wie alles geistig Gestaltete
entbehrt es der innern Ordnung nicht. Es ist Natur in
einem eminent gesteigerten Sinne, wie es ähnlich die

Organik der Gotik gekannt hat. Wie denn auch von

Dehio der Barock als direkte Fortsetzung der Gotik

empfunden wurde, wenigstens im Norden. Natur laßt
sich schließlich auf mehr als eine Art interpretieren
(Wölfflin). «Natur ist unergründlich tief, doch
jauchzenden Flammen gleicht der Geist, der sie erfüllt»
(Gobineau). liier ist Natur mit allen ihren Gesetzen

vom menschlichen Geist befohlen. Das Schöne ist zum

Imperativ geworden Schiller". Immanuel Kant (1724~
180 |) ist hier das Stichwort, auch er ein Sohn des

1 8. Jahrhunderts. Es liegt uns zwar ferne, Kants «Kritik
der Urteilskraft» (1789) als nur für den Barock geltend
anzunehmen. Seine transzendentale Problemstellung
liegt zudem auch methodisch auf einer anderen Ebene

als unsere Betrachtungsweise. Aher seine subjektivisti-
sche Einstellung unil die Betonung des Aul inen in

aller Kunst lassen eine wenn auch nur unbewußte

Inspirierung durch barocke Kunst bei der Konzeption
seines Werkes als sehr wohl möglich erscheinen. Denn

alle Eigenschaften echter Kunst sind hier beisammen,
wenigstens in den besten barocken Schöpfungen:
Anschaulichkeit, Tendenzlosigkeit und vor allem Einheit
der Formgestalt, die oft einer «Unterordnung der
Formmotive bis zur Unterdrückung» (Pinder)
gleichkommt. Man wird es mit vielen Beispielen belegen können,

ob wir solche bei der mehr plastischen Richtung
des römischen Barocks oder in Süddeutschland suchen,

wo die Formen- und Linienzertrümmerung ein malerisch

optisches Erfassen verlangt, — innerhalb ihrer
national und zeitlich bedingten Grenzen, die nicht zu

leugnen sind, wird diese Kunst an Freiheit und Unge-
hiuidenheit des Geistes Autonomie) kaum
ihresgleichen finden (vgl. Walter Hege und Gustav Barthel,
Barockkirchen in Allbavern und Schwaben).

Und doch ist ihre Subjektivität nie ästhetisierendem
Individualismus verfallen. Die Art und Weise, wie der
Barock das gesamte Kunst- und kunsthandwerkliche
Schaffen von den Höhen des höfischen Lebens und des

kirchlichen Prunkes bis herab zur einfachen Bauernstube

und deren Hausrat durchdringt, ist bezeichnend

für die intensive ihm innewohnende kollektive Lebenskraft

(Ilartmann).

Entgleisungen -, ja freilich sind sie vorgekommen! Da

ist es vielleicht erlaubt, mit Jacob Burckhardt von
«entarteter Kunst» zu reden, «wo alles um einer stereoto-
mischen Vorstellung willen» in Szene gesetzt wird.
Bauten Borrominis, Alfieris, Juvaras, Georg Dientzen-

hofers u. a. zeigen oft die Neigung zu überspitzter
Formulierung. Es ist dann wenig mehr vom bloßen

«correggere qualche regola antica ed aggiungere
qualche altra» (Guarini) zu spüren. Man hat es

vielmehr mit der Fortsetzung eines genialen geometrischen
Spiels zu tun, das schon im Grundriß beginnt. Es ist die

Lust an einem komplizierten Netz von sphärischen
Überschneidungen, am Tanz des Zirkels, an einer
raffinierten Mathematik des Gewölbes (Poeschel). Oder es

sind Ausgeklügeltheiten und Gekünsteltheiten mehr

begrifflicher Art, wie sie bei den Entwürfen eines

Leonhard Christ. Sturm (1669-17 19) und Paul Decker

v
1 677— 1 7 13) vorkommen oder sogar schon bei dem

hü



ß:

*
sä

0 ,^>v..._
3 \ ^ f.

<

M xH
<---¦

i

/ ^v
'//

--.ti£ ü:
' /

n
X E:'' S¦< Kfefejjmx//

i
5•%

1fU
' y

f x,'R> *
TT

!¦ M\ -X..-.T
Sf x ix XX

X'X
>| E

H T

mra
i. ffi

«=^

£r-~x >=¦-
VJfi /;'-7- -

(3
.-.¦

[|.'.'v

-

,<P

\
> ükj.

=s= r r ;' 5.

fI" )'r X

| j ieL.."-¦- ,.0~

-
- i

r>

tU^au^ m
^tAMri-UL^^y

\
Wallfahrtskirche in Neresheim. Begonnen 1747 von Johann Balthasar Neumann, vollendet 1792. Bleistiftzeichnung von Henri Baur, 1914 j L'eglise
des pelerinages ä Neresheim, dessin de Henri Baur / Pilgrimage church at Neresheim, drawing by Henri Baur

67



nüchternen John Tliorpe (1568-1620), der nach den

Initialen seines Namens den Plan seines Hauses anfertigte.

Mißgeburten barocker Theorie kann man sie

nennen.

Aber sehen wir von diesen zwar echt menschlichen,
aber die künstlerische Freiheit ins Zügellose und Bizarre
verzerrenden Auswüchsen und mathematischen

Versteinerungen ab, so müssen wir bekennen, daß der

eigentliche Barock nicht als ein Kind der Theorie,
sondern der Praxis anzusprechen ist. Das künstlerische

Ingenium steht an erster Stelle und gestattet dem
rechnenden Intellekt im besten Falle nur das Recht der
Kontrolle. Frankreich macht eine Ausnahme, aber
auch nichl lückenlos. Wie hatte es doch Leonardo
gehalten? Seine Einstellung ist bezeichnend für die

Renaissance, die sieh eifrig um das durchgehend Klare und

Wahre in der Kunst bemühte. Leonardo hatte bereits
die farbigen Reflexe und komplementären Schatten in
der Natur erkannt, aber er konnte trotzdem nicht
dulden, daß der Maler diese Erscheinungen in sein Bild

übertrüge. Um der objektiven «Wahrheit» willen
wollte er die Schatten der Dinge — er spricht ausdrücklich

von «wahren» Schatten — nur aus ihrer Lokallärbe
und Schwarz gemischt haben! Ganz anders der
Barockkünstler: Was er fühlt, ist für seine Kunst Maß und

Richtung gebend, und keine theoretische Überlegung

vermag ihn von der Subjektivität seines künstlerischen
Müssens abzubringen. Er läßt Theorie Theorie und

Regel Hegel sein, sobald ihn sein Temperament andere

Wege weist. Allerdings ist das cum grano salis zu

verstehen, wie wir sahen. Konnte es die strengste Klassik
nicht ohne einen Schuß Eigenwille machen in ihren

Bauten, so umgekehrt der barocke Formenüberschwang
nicht ohne die geheimen Fäden einer regelhaften
Bindung. Aber er steht und fallt mit der subjektiven
Anteilnahme. Ob Schöpfer oder Nacherlebender, so lautet
in diesem letzteren Falle das Bekenntnis gleich wie beim

barocken Mystiker:

«Ich weiß, daß ohne mich Goll nicht ein Nu kann leben,

Herd ich zunicht, er muJJ von Not den Geist aufgeben!»

Zu den Zeic/itiHtif/eii von Henri IIa tir

Im Januar jährte sich zum sechzigsten Mal der Geburtstag

eines leider schon im 42. Altersjahr Dahingegangenen.

Er verdient es, ein Frühvollendeter, einmal wieder

genannt zu werden in Verbindung mit einigen wenigen
Blättern seiner zahlreichen Reiseskizzen, die wir mit
Erlaubnis seiner Angehörigen in etwas verkleinertem
Format wiedergeben. Sie mögen zugleich thematisch
die erwünschte Resonanz des vorangehenden Aufsatzes
bilden.

Der Basler Henri Baur, geboren im Januar 1887, hatte

sich, nach Absolvierung von Schule und Lehre in seiner

Vaterstadt, bei Friedrich von Thiersch, Riemerschmid
und Theodor Fischer in München ein solides Rüstzeug
für den Architektenberuf zugelegt, wobei ihm eine

wahrhaft innere Berufung, der er mit ganzer
leidenschaftlicher Hingabe entsprach, zu Hilfe kam. Gründliche

praktische Ausbildung, Überlegenheit und Reife

in künstlerischen und architektonischen Fragen und

nicht zuletzt Ernst und Lauterkeit eines gewissenhaften
Charakters befähigten ihn in allen Lagen, in die sich der
Architekt gestellt sieht, zu sichern! Urteil und Handeln.

Er sah überall auf das Wesentliche, in welcher
besonderen Aufgabe es auch immer liegen mochte.

Programmen, Phrasen und Schlagworten gegenüber war
er äußerst empfindlich. Während der kurzen Zeit seiner

selbständigen Tätigkeit in Basel in den zwanziger Jah¬

ren entstanden von seiner Hand einige Wohn- und

Lagerhäuser; vor allem aber ist das Volkshaus an der

Rebgasse zu nennen, dessen Auftrag er einem

Wettbewerbserfolg verdankte. Die ansprechende, großzügig
konzipierte Fassade und der reizvolle Innenhof mit dem

doppelten säulengerahmten Treppenlauf wurden leider

später, nicht zu ihrem Vorteil, umgestaltet und zum
Teil durch Einbauten entstellt. Es war ihm nicht
vergönnt, seine Kräfte und großen Fähigkeiten noch
weiterhin nutzbringend zu verwerten. Ein Herzschlag hatte
seinem Schaffen im Jahr 1929 ein frühzeitiges Ende

bereitet.

Mögen die veröffentlichten Skizzen für seinen scharfen,
immer auf die Hauptsache gerichteten Blick und seine

sichere Hand nachträglich Zeugnis ablegen. Sie stellen
Ba roc ka ich itekt uren dar, die der damaligen Zeit noch

etwas zu sagen hatten. Zeichnungen, in den Jahren seiner

Münchner Zeit zwischen 1912 und 1916 entstanden,

sind sie ohne jede sentimentale oder manierhafte
Überlastung, mit jeweils frappanter Akzentverlegung,

gut im Ausschnitt, der Verständnis für barockes
Empfinden von vornherein schon erkennen läßt, und vorzüglich

in der flotten Darstellung. Es wäre sehr zu
wünschen, daß einmal eine größere Zahl des über hundert
Blätter umfassenden Nachlasses in besonderer Publikation

gezeigt werden könnte. E.St.

1,8


	Kunst und Theorie des Barocks : Versuch einer Skizze : vierter Beitrag zur Theorie der Baukunst

