Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 33 (1946)

Heft: 1

Artikel: Die Renaissance und ihre Kunsttheorie : dritter Beitrag zur Theorie der
Baukunst

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-26296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-26296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Renaissance und ihre Kunsttheorie

Dritter Beitrag zur Theorie der Baukunst

Yon Ernst Stockmeyer

Man hat in der Geschichtsschreibung die Renaissance
fir gewshnlich mit dem 15. Jahrhundert beginnen
lassen und zwar mit dem Bau der Florentiner Dom-
kuppel, um 1420 herum. Vasari hat dem gegeniiber
die rinascita der Kunst schon seit der Mitte des 13. Jahr-
hunderts zu erkennen geglaubt bei einem Arnolfo di
Cambio, Niccolo Pisano u. a. Geymiiller lifit sie sogar
am Anfang des gleichen Jahrhunderts mit Friedrich II.
von Hohenstaufen beginnen. Tatsichlich ist ihre Ab-
grenzung nach oben nicht leicht. Die Allmihlichkeit
des Ubergangs, das leise Heraufdammern des Neuen und
das lang hinsterbende Ausklingen des Alten verbietet

fast tiberall, die Epochen der Kulturgeschichte scharf

mit Jahreszahlen zu benennen.

Durch Franz von Assisi und nachher durch Petrarca
war das Naturgefithl in erhohtem Mafle geweckt wor-
den. Natur ist die geheime verbotene und desto lei-
denschaftlichere Liebe der Renaissance. lhre Kunst wie
ihre Wissenschaft ist vor allem Riickkehr zur Natur
(Windelband). Natur ist fiir Paracelsus sichtbare Philo-
sophie. Ein Aeneas Silvius Piccolomini, der nachmalige
Papst Pius 1I., hat die Herrlichkeit der Landschaft
nicht blo genossen — das taten auch schon Leute im
Altertum und Mittelalter —, sondern mit Begeisterung
bis ins einzelne geschildert. Sein Auge erscheint so viel-
seitig gebildet, wie das irgendeines modernen Menschen
(J. Burckhardt). Verbliiffend ist die Beobachtungsgabe
Leonardos. Seine Skizzen zeigen ein Erfassen der grof-
ten Naturerscheinungen, des Hochgebirges, der sich
tirmenden Wolken und der sich iiberschlagenden
Meereswellen.

Daneben war es ganz allgemein eine Befreiung von
kollektiven Bindungen religioser, sozialer oder sonstwie
personlicher Art. Die Reformbestrebungen innerhalb
und auferhalb der Kirche, das Entstehen von Ketzer-
gemeinden, die Predigt der Bettelorden, sodann das
Erstarken der stadtischen Munizipalverfassungen tra-
gen von Anfang an den Stempel eines ausgesprochenen
Individualismus. Unverkennbar weisen alle diese Be-
strebungen der Befreiung auf den Einflul der Kreuzziige
zuriick.

Florenz, die Wiege der Renaissance im engern Sinne,
erlebte im 14. und 15. Jahrhundert die Jugend einer
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Neuordnung.
Die alten Grenzen, wie sie Geburt und Grundwirtschaft
gezogen, zerbrachen; den Tatkriftigen stellte sich der
Weg nach vorwirts frei. Es ging wie ein allgemeiner
Aufruf zur Selbsthilfe, zum riicksichtslosen Vordriangen

durch die Stadt. Eine Zeit ungeheurer Frevel aus
Selbstsucht brach an, riicksichtslosesten Drangens nach
Lebensgenuf3, eines Freiheitsgefiihls, das sich im be-
denkenfreien Durchfithren auch des ungesetzlichen
Willens iduflerte, eines Losreiflens aus dem geschicht-
lichen Boden, eines Lostrennens des Einzelnen von der
Gemeinschaft, eines Hinausgreifens aus den urspriing-
lichen Kreisen (Adel und hohe Geistlichkeit) in das
Gebiet der Allgemeinheit (Gurlitd).

Aus der heillosen Zerstorung aller staatlichen und ge-
sellschaftlichen Schranken erwuchs die stiirmische Be-
geisterung fir die Alten. Und es ist gerade das erhebend
Schéne, daf3 iiber dem wilden und ungestiimen Treiben,
Maf} und Richtung gebend, der Genius der Antike wal-
tete, der hier wieder seine unerschopfliche Lebenskraft
bestatigte. In der Glut der leidenschaftlichen Bewegung
dieser Zeiten schmolzen Ergebnisse aller bisherigen
Kultur, die Gedanken des antiken und des christlichen
Zeitalters ein, und aus der Lohe stieg, ein Phénix in
frischer Verjiingung, der moderne Kulturmensch empor

(Windelband).

Es war emne weltliche Kultur; selbst die Priesterschafi
machte mit. Das allgemeine religiose Gefiihl war ertotet
in der Menge und erstickt in einer werkheiligen Erfiil-
lung kirchlicher Ubungen, in einer rasch entziindeten
Waundergliaubigkeit, oft im plattesten Aberglauben,
wozu die Astrologie nicht wenig beitrug. Selbst bei den
GroBten war ein Schwanken bemerkbar, was auf eine
populidre, meist unbewufite Interpretation der Lehre
vonder « zweifachen Wahrheit»hinauslief. Fiir Leonardo
gibt es keine Theologie im mittelalterlichen Sinne mehr.
So nennt er Gott «die erste bewegende Kraft» (primo
motore). Er nimmt die Kultformen der Kirche als eine
Forderung guter Sitte, als gesellschaftliche Notwendig-
keit hin. Er war Heide im Sinnder mittelalterlich christ-
lichen Weltanschauung, selbst wenn er in seinem Testa-
mente fiir Seelenmessen Sorge trigt, seine Seele Gott
und den Heiligen befiehlt (Gurlitt). Jene geistvollen
Pépste, deren Hof der Sammelplatz der neuen Kunst
und der neuen Wissenschaft war und an deren christ-
licher Rechtgliubigkeit sich zweifeln lief3, jene Madon-
nenmaler, die im innersten Herzen von echt antiker
Schonheitsreligion erfallt waren, jene gewaltigen Kathe-
dralen des Christentums, die sich in den Formen grie-
chischer und rémischer Architektur aufbauten — sind
es nicht alles Erscheinungen, in denen die Lehre von
der «zweifachen Wahrheit» wie verkorpertund lebendig
vor uns zu stehen scheint? (Windelband). Die Los-
losung der Wissenschaft von der Kirche ist vollstindig,



die der Kunst kaum minder. Man kann Binde durch-
sehen, ohne daB3 man einen das Christentum bekennen-
den Satz findet. Die biblische Geschichte war nur noch
Vorwand, um an ihr das heidnische Schénheitsgefiihl
zu bekunden. Der Ruhm des Einzelnen war das neue
Ideal. Der Weihrauch wird nun dem genieBlenden Voll-
menschen gespendet, der frither dem Entsagenden auf-
gespart war (Gurlitt). Savonarolas Abneigung gegen
die Kunst war nur zu begreiflich.

Mit dem Individualismus war eo ipso ein Intellektualis-
mus verbunden, der in der allgemeinen Einstellung
und Entwicklung schicksalshaft alle {ibermannte. Ein
BewuBtwerden seiner selbst, daneben die Reflexion iiber
alles und jedes, was zur Befriedigung des geistigen Inter-
esses in Betracht kommen konnte. Hier lagen Gefahren
fiir die Kunst, die, um einem allzu krassen Individualis-
mus zu entgehen, ihre Zuflucht gar bald zu einem stren-
gen Formenkodex nehmen zu miissen glaubte, dessen
Grundziige sich im wiederentdeckten Vitruv boten. Das
Auseinandergehen in eine freiheitlichere, der Willkiir
oft nicht entbehrende Richtung und in eine solche for-
maler GesetzmifBigkeit bezeichnete schon im spiten
16. Jahrhundert das Ende der eigentlichen Renaissance.

Die bewuBte und reflexive Einstellung befihigte die
Kiinstler wie nie zuvor zu eindringenden Beobachtun-
gen und beschwingte ihre Federn in grundlegenden
Erérterungen und Theorien iiber Kunst. Die Vielseitig-
keit ihrer Ausbildung und ihres Kénnens — meist waren
sie in verschiedenen Kiinsten und Techniken in gleich
meisterhafter Weise schopferisch tiatig — gestattete
einen Uberblick iiber eine Fiille von Beispielen und
Einblick in die allgemeinen Gesetzmifigkeiten des
kiinstlerischen Schaffens. Sie lebten und schufen ihre
Werke wohl in der Uberzeugung, daB3 ohne Philosophie
der Gelehrte bloB ein Unterhalter, der Kiinstler nur
ein Handwerker sei.

Der Verfasser ist sich der Liickenhaftigkeit seiner Aus-
fiihrungen nur zu bewuft. Die Schriften eines Cennini,
Ghiberti, Francesco di Giorgio, Manetti, die Aufzeich-
nungen und Vorlagen eines Bramante, Peruzzi, Vi-
gnola, Scamozzi und wie sie alle heiflen und noch vieler
anderer in Italien selbst, dann in Spanien, Frankreich,
Holland, Deutschland verdienten in einem kurzen Abrif3
der Kunsttheorie der Renaissance zum mindesten einer
ebensolchen Erwihnung, wie wir sie im folgenden von
einer kleinen Auswahl — leider nur in sehr skizzenhafter
Form — tun konnen.

Wohl der bedeutendste Architekturtheoretiker der
Friihrenaissance ist Leon Battista Alberti (1404—1472),
ausnahmsweise aus dem Priesterstande hervorgegangen.
Das Ziel der Malerei, so schreibt er in seinem Traktat
iiber diesen Kunstzweig (1435, Brunelleschi gewidmet) —
es ist seine Hauptschrift —, sei representare cose vedute
und zwar in einer der Natur ihnlichen Weise: simile
abbracciare con arte. Sehr bezeichnend fiir die male-
rische Auffassung der friihen Renaissance, die vielleicht

nicht ohne Einflu3 der niederlindischen Malerei zu-
stande gekommen, 1st sein Glaube, dab alle Kiinste der
Malerei zu Lehen stehen, dafi selbst die Architektur
thre Formen der Malerei verdanke: «Wenn ich nicht
irre, nimmt der Architekt von niemand anderem als
vom Maler die Architrave, Basen, Kapitelle, Siulen,
Gesimse und idhnliche Dinge heriiber.» Es kam ihm
offenbar vor allem auf die Komposition in der Fliche
an. Die Renaissance zuerst respektierte und verherr-
lichte eine bestimmte Fliche als solche. Die Verteilung
oder Spannung des Ziermotivs im Raume, seine Be-
zichung zum umgebenden Rahmen oder Rande, der Grad
seines Reliefs oder seiner Farbe, die richtige Behandlung
jedes Stoffes schaffen zusammen oft ein in seiner Art
Vollkommenes (J. Burckhardt). Verstindlicher bei Al-
berti klingt folgendes: «Jene Maler tadle ich, die um
des Scheines der Reichhaltigkeit willen kein Fleckchen
des Bildes leer lassen, wodurch statt Komposition ziigel-
lose Verwirrung entsteht.» Auf das Bild kommt es ihm
auch beim Stidtebau an, wo er die gekrimmten Stra-
Ben den geraden vorzieht, weil sie u. a. immer neue
«Bilder» boten. Ganz iahnlich hat Filarete (gest. um
1470) in seinem Architekturtraktat (1464) das Wider-
lager von Briicken des stattlichen Eindrucks wegen be-
fiirwortet. Man denkt unwillkiirlich an Camillo Sitte.
Welche Kluft trennt doch diese Sinnenwelt von der
Mystik des Mittelalters. Die meisten Architekten von
damals waren eben auch noch Maler oder sind aus dem
Malerhandwerk hervorgegangen. Eine Parallele findet
sich in neuerer Zeit, ebenfalls beim Beginn einer neuen
Kunstira : Peter Behrens,Van de Velde, Riemerschmied,
und nennen wir noch Le Corbusier, sind auch von der
Malerei zur Architektur hintbergewechselt. Auch hier
gab die «malerische» sinnliche Einstellung Impuls und
Fihrung fir eine Erneuerung (vgl. P. M., Werk 194o0,
Heft 6). Man kann nicht deutlich genug den Finger auf
dieses BildmifBige legen, das jeweils die Ablésung und
Befreiung von verbrauchten, meist sehr unbildmiBigen
Historismen bedeutete.

Doch zuriick zu Alberti: Vor allem befleifige sich der
Maler des Naturstudiums, worunter in erster Linie das
Aktzeichnen zu verstehen war. Fasari vereinfacht ober-
flachlich, wenn er sagt, von der Malerei sei nichts an-
deres zu fordern, als daB sie durch Zeichnung und Far-
ben die Gegenstiande der Natur nachahme, wie sie von
dieser hervorgebracht werden, und wer dies am voll-
standigsten vermoge, sei am hochsten zu preisen. Ganz
so war die Meinung Albertis nicht. Ihn interessiert nicht
die Erscheinungsform schlechthin, sondern ihre Be-
dingungen, die Durchdringung der Gestalt als eines in
allen Teilen aus sich selbst Bedingten. Zuerst Studium
des Knochenbaus, dann der Muskeln, endlich der Klei-
der beim Menschen. Aus der Fiille der erschauten Natur
das Schone wihlen, aus vollendeter Kenntnis vieler
Menschen den vollendeten Menschen bilden, dafl man
so etwas wie den Typus Mensch erhalt. Héher-als Natur
steht also die Schonheit in der Kunst fiir Alberti. Colon-
nas Hypnerotomachia, jenerarchitektonisch allegorische
Liebesroman (1467, erst 1499 1m Druck erschienen)



LT

i
!

EELRED

hh

b

¥
)

on Andrea Palladio ( seit 1549 ) Holzschnitt aus

LI

: Palladio, Quattro libri dell’ Architettura, Venedig 1570

Basilika in Vicenza v



will das an einem Beispiel eindriicklich machen, indem
er seinen lelden Polifilo, der mit sechs zierlichen
Nymphen gemeinsam badet, den kunstvollen Statuen
in den Nischen des Baderaums den Vorzug vor den

Nymphen geben liBt.

Gegeniiber dem Zufall der Natur bietet einechtes Kunst-
werk vor allem Wahrheit, die Alberti als erste Bedin-

gung von Schonheit hervorhebt. Sie beruhe auf jencr

innern GesetzmifBigkeit, die er Concinnitas nennt, auf

dem organischen Zusammenschluf} aller Teile inner-
hall) eines Ganzen, derart, dafl man weder etwas bei-
fiigen, noch wegnehmen, noch édndern kénne, ohne es
schlechter zu machen. Aristoteles, auf den sich diese
Gedanken stiitzen, war mit seiner Poetik auch das Vor-
bild damals fiir die Asthetiken eines T7icino und eincs
Julius Caesar Scaliger.

Albertis Schrift iiber die Baukunst (1451/52 geschrie-
ben, aber erst 1485 im Druck heraus

gegeben und Lo-
renzo Magnifico zugeeignet) greift dann den Gedanken
der auf Natiirlichkeit und innerer Notwendigkeit be-
rubhenden Schonheit wieder auf, die Idee des Organi-
schen, die bestimmte, mathematisch begriindete Mafi-
verhiiltnisse voraussetzt. Er denkt zuniichst nicht daran
zu fragen, ob die katholische Kirche fiir thren Kult
Raum in jenen Tempeln finde, die er zu errichten vor-
schligt (Gurlitt). Allerdings sei die anschauliche Ver-
sinnlichung des Zweckmiifligen ein Kennzeichen guter
Baukunst. Thre Schoénheit resultiere aus dreierlei: ein-
mal aus Phantasie und verniinfuger lulberlcgung, wozl
¢s den Erfinder und «Architektor» braucht, zweitens
aus der Ausfiihrung durch den technischen Bauleiter,
der NB. am fertigen Plan keine Anderungen mehr vor-
nehmen darf, und drittens aus den natiirlichen Eigen-
schaften des Materials, das nach der Art des Gebidudes zu
withlen ist. Jede Gebidudegattung hat ihre eigene Schon-
heit. Der ernste Stadtpalast darf und kann nicht gleich
sein wie die frohliche Landvilla.

Neben rein idsthetischen Rezepten, dafi man die Fenster
ciner Fassade {ibereinander anordnen miisse, die Bogen
-- es kommen bei Alberti nur Rundbogen in Betracht —
ctwas iiberhohen (stelzen), Treppenlidufe nicht iiber
neun Stufen hoch machen solle, daf3 das Verhiltnis der
Offnungen zur Wandfliche sorgfiltig abzuwigen sei,
finden sich kiinstlerisch nebensichliche aber kultur-
historisch interessante Abschweifungen: Er empfiehlt
cine menschliche Behandlung der Gefangenen, tadelt
die Bestattung in den Kirchen und innerhalb der Stadt-
mauern aus sanitiren Griinden, lobt deshalb die Feuer-
bestattung. Er behandelt die Trockenlegung von Stimp-
fen, die Vertretbung des Ungeziefers und bespricht die
lestaurierung ruindser Bauten. Das letztere ein typi-
sches Kennzeichen einer intellektualistischen Zeit. Auch
von andern ist darauf hingewiesen worden. Der be-
vithmte, bald Castiglione, bald Raffael zugeschriebene
Bericht an den Papst ist, auch wenn er Raffael nicht an-
gehoren sollte, fiir die archiologische Richtung und
Methode jener Zeit von bedeutendem Wert. Er beklagt

18

die Zerstorungen, schreibt sie nicht blof3 den Barbaren,
sondern auch den Pipsten zu, beschwért Leo um Schutz
fiir das noch Vorhandene, mahnt ihn zu eigenen, rémer-
wiirdigen Bauten und stellt dann als Ziel die Restaura-
tion auf «nach den Resten, die man heute noch sicht,
an den Gebauden, von welchen noch so viel erhalten ist,
dafl man sie infallibilmente so restaurieren kann, wie
sie gewesen sein miissen». Es wird die Methode des
Aufnehmens festgesetzt und zum erstenmal Plan, Auf-
rif3 und Schnitt gesondert verlangt (J. Burckhardt). In
grofen Ziigen sind hier bereits die Richtlinien markiert,
wie sie noch heute fiir die Bestandesaufnahmen unserer
Kunstdenkmiler in Geltung stehen.

Albertis Verhiltnis za Fitruv, das wir nicht ibergehen
wollen im Iinblick auf die folgenden Kiinstlergenera-
tionen, zeichnet sich durch eine erfreuliche Reserve aus,
was seinen Grund zum Teil in der damals noch schlech-
ten Textbeschaffenheit des Buches haben mochte. Fra
Giocondo hat es erst 1511 bereinigt herausgegeben. Was
Alberti bet Vitruv vermifite, war eine Lehre vom Ge-
woilbebau. Fiir thn waren das Pantheon, die Maxen-
tiusbasilika und die Thermen jene Bauten, an welche
anzukniipfen war. Seine Raumbehandlung von Sant
Andrea in Mantua, die d@hnlich nachher in vielen an-
deren Kirchen wiederkehrt, 1st ohne die antiken Vor-
bilder nicht zu denken. Das, was man von den Bauten
ablese, hatte nach seiner Meinung grofern Anteil als
das aus Vitruv Gewonnene. Ganz iédhnlich gestand
Raffael in einem Brief an Castiglione: «Vitruv gibt
uns ein grofles Licht, aber nicht so viel, daB} es schon

geniigen konnte.»

Wie Alberti selbst stets darauf bedacht war, alles
Einseitige und Ubertriebene zu vermeiden und seine
Personlichkeit harmonisch auszubilden, so empfahl er
eine moglichst allseitige Bildung des Architekten:
Zeichnen, Mathematik, Literatur, aber hauptsichlich
das Studium der Bauwerke, das in Vermessen und Mo-
dellieren bestand. Auch hielt er sehr auf einen guten
Charakter, da nicht nur das Talent, sondern die ganze

Persénlichkeit in der Kunst engagiert sei.

Der Wahrheitsbegriff von Albertis Kunstauffassung
rechtfertigt es, einen Blick auf die andere Seite der
Alpen zu werfen. Albrecht Diirer (1471-1528) zeigt uns
in seinen vier Biichern «Von menschlicher Proportion»
(1528), wie sehr selbst bei ausgesprochenen Maler-
naturen jener Zeit, ganz gleich welchen Landes, das
Wesen der Kunst und seine Erkenntnis eine allgemeine
ITerzensangelegenheit war. Daf3 die Malerei «das Ge-
sicht zu betriigen» hat, nimmt er als ein Unabéander-
liches hin, fordert deshalb aber vom Maler Kenntnis
der Natur, «denn so-es der Natur entgegen ist, so ist
cs bos». «Was aber Schonheit ist, weif} ich nicht», ge-
steht er sympathisch. Nicht nach der Menschen Urteil,
dem Gefallen zuliebe, wollte er schaffen. Er suchte nach
der Schénheit, die unabhingig wire von threr «Mei-
nung». Wahr wollte er vor allem sein. «Die Wahrheit
hiilt allein inne, welches der Menschen schonste Gestalt



und Maf3 sein konne.» Das Kunstwerk soll eine Tat
von innen heraus sein. Der Kiinstler soll Natur nicht
blo3 abmalen, sondern aus seinem heimlichen Schatz
schépfen, den er lange Zeit von auBlen hineingesammelt
hat. Je genauer sein Werk dem Leben gemif ist in
seiner Gestalt, je besser es erscheint. Die Aufbauprin-
zipien der Natur sind auch die Regeln fiir das Kunst-
schaffen. Durch «Verkehrung», also durch Variation,
sichert der Kiinstler sich den Reichtum des Lebens,
durch «Vergleichung» (Konstanz) wahrt er die Gesetz-
lichkeit innerhalb uniibersehbarer Mannigfaltigkeit.
Das Ziel ist stets, daf3 sich alles «reime» wie in der
Natur, die durch die gleichbleibende innere Konsti-
tution und die modifizierenden und variierenden duflern
Umstinde 1m Gleichgewicht gehalten wird. Der zeit-
gebundene Weg dahin war fiir Diirer der mathema-
tische, erst geometrische, dann arithmetische (Waet-
zoldt). « Alles Geschaffene ist bestimmt nach Zahl, Ge-
wicht und MafB», sagte Luca Paciolo in seiner Schrift
De divina Proportione (1509), die von Aristoteles be-
cinfluBt ist und den «Goldenen Schnitt» zum Gegen-
stand hat. Kritische Stellung zur iiberlieferten Lehre
und zu bloB spekulierender Theorie verbindet sich bei
Diirer wie bei Paracelsus und nicht unidhnlich Luther
mit der Hochachtung vor der Natur, der sich die
menschliche Schépferkraft verwandt fiblt, und ver-
dichtet sich zu dem Kernsatz: « Denn wahrhaftig steckt
die Kunst in der Natur, wer sie heraus kann reifien,
der hat sie». (Flemming)

Ein eigentiimlicher Wahrheitsbegriff bei Direr sowohl
wie bei Alberti, dessen Anschaulichkeit und Tiefe sich
weit iiber den der gewohnlichen Logik hinaushebt und
der nichts gemein hat mit der realistischen Wahrheit
eines Boileau — rien n’est beau que le vrai —, noch we-
niger mit Naturalismus oder gar Impressionismus im
modernen Sinne. Nur soweit Natur als « Wahrheit» er-
faBt ist, hat sie kiinstlerisch Geltung in den Augen
dieser Leute. Aber was haben diese Sdulen und Pi-
laster, diese Scheinfassaden mit Wahrheit zu tun? Of-
fenbar sollen es nicht blof3 schone Motive und Verhilt-
nisse sein, sondern sie stellen symbolische Ausdrucks-
werte vor. Nicht die Zufilligkeit des Wirklichen, son-
dern die mnere GesetzmifBigkeit alles Organischen ist
gemeint. In der Architektur nicht die nackte Konstruk-
tion und Technik, aber auch nicht die blof3 duBerliche
Proportion im schematischen Sinne, sondern ein Gleich-
gewicht von beiden Seiten, das sich im organischen
Aufbau als lebendiges Ganzes von innen heraus dar-
stellt, und zwar nicht als Triebkrifte verstanden, son-
dern im Bilde und fiir das Auge, das dieses Bild be-
trachtet und genieBt (J. Burckhardt). Es ist kein Witz,
wenn man diese Wahrheit, obwohl sie auf total ande-
rem Boden steht, als sehr iiberlegene und echt kiinst-
lerische Uberwindung jenes scholastischen Dilemmas
der «zweifachen Wahrheit» ansieht. In ihr ist gegen-
iitber Plotin und Thomas jedenfalls ein deutliches Ab-
riicken vom subjektiven Gefiihl weg zum Gesetz des ob-
Jektiven Augenscheins hin erkennbar, wie es ahnlich in

der Antike schon einmal herrschte.

Daf} in diesem Wahrheitsbegriff ein gut Teil Idealismus
steckt, leuchtet ein; aber er ist gebunden und fundiert
durch die Mitsprache natiirlicher Gegebenheiten. Das
wird noch deutlicher bei Leonardo da Vinei (1452 bis
1519), dem Wissenschaft und Kunst, wie nachher ihn-
lich fiir Fiedler und Croce, zwel gleichwertige geistige
Parallelerscheinungen sind. Ein Vorlaufer Galileis, er-
kannte Leonardo als Triger aller Kunst und Wissen-
schaft die Methode der Mathematik. Sinnenschein muf3
durch die Vernunft in «Beobachtung» umgewandelt
werden, ehe er wissenschafilich oder Kkiinstlerisch
brauchbar ist. Die Mathematik stellt das Mittel dar,
wodurch die Ideen den Dingen Bestimmtheit geben. In
Wissenschaft wie in Kunst herrscht die Vernunft, die
Einheit der Bedingungen umfassend, kraft deren sich
Naturobjekt und Kunstwerk als gegliedert, d. h. als
«ganz» darstellen. (Mathematik geht immer vom Gan-
zen aus oder auf das Ganze hin.) Es ist die Bindung der
Erscheinungen an Ordnungsqualititen, deren Theorie
in der Mathematik vorliegt (Honigswald). Die bloBe
Phantasie 1t uns nur im Kreis herumlaufen, wenn
nicht der Verstand die Entdeckungen in einem Kalkiil
fixiert und damit den Weg in die weitere Ferne weist.
Die Kunst ist in ihrer hochsten Form Wissenschaft,
und der Kiinstler jagt den Entdeckungen mit héchstem
BewuBtsein nach. Diese Erkenntnis hat Leonardo da
Vinci ausgesprochen (Speiser).
Leonardo verhielt sich zu Alberti wie der Vollender
zum Anfinger, wie der DMeister zum Dilettanten
(J. Burckhardt). Er hatte in wunderbarer Weise das
Bediirfuis, sich klare Rechenschaft zu geben tiber alles,
was der bei thm zur Vollendung ausgebildete Hauptsinn
des Kiinstlers, das Auge, erfaite. Er will sich den ur-
sichlichen Zusammenhang des Gesehenen klarlegen.
Nicht blof3 MaBverhiltnisse des Korpers interessieren
thn, sondern das Zusammenspiel der Muskeln, Grund
und Art ithrer Schwellung, der Einfluf3 ihrer Bewegung.
Ir sucht zeichnerisch Himmel und Erde zu durchdrin-
gen, den Bau der Wolken, wie die Luftspiegelung auf
bewegter Welle. Er beobachtet das Verhiltnis der
IF'orm zum Licht, zur Luft. Er erkennt die teilenden,
die Formen verwischenden Eigenschaften des Duftes.
Er geht auf malerische Wirkung, auf den Reichtum
und die Wahrheit des Tones aus. Er ist der erste, der
die Alpen in vollstem BewuBtsein schon findet. Er macht
sich Gedanken und Skizzen iiber einen Proportionalzir-
kel, iiber eine Methode der Materialpriifung, iiber Nivel-
lieren, Hohenmessen, iiber Hebevorrichtungen, Schorn-
steinaufsiitze zur Verbesserung des Rauchabzugs.

Was ihn vor allen andern auszeichnete, war, daf3 er die
Mathematik blof3 als Mittel zum Zweck, als Methode
erkannte, nicht als Selbstzweck. Er war der einzige,
der Empfindung dafiir zeigte, daf} die rein idealistische
Formbildung in der Architektur, selbst im Kirchenbau,
unberechtigt sei. In diesem Punkt weit iiber Alberti
hinausgehend, wollte er die Wirklichkeit mit ihren
Forderungen ebenso beriicksichtigt wissen. Seine sakra-
len Entwiirfe sind solche fiir «praktische» Predigtsiile



mit dem Altar in der Mitte und umlaufend ansteigen-
den oder galeriemifig angeordneten Sitzreihen, wie
solche als Typus erst viel spiter von den Protestanten
im Norden ausgefiihrt wurden. Teatri per uldire messa,
teatro da predicare, heiBit es in der Beischrift. Es exi-
stiert eine Skizze mit sehr hoher Kanzel in einem Drei-
viertelskreis, der nach Art der Arena ansteigt, oben
aber bienenkorbartig nach innen iiberhingt, so daf3
sechs Rénge tibereinander, gleich weit von der Predigt-
stitte entfernt, sich in den oben offenen Saal erheben.
Die Innenform der Schale entspricht einer oben und
unten beschnittenen Kugel (Gurlitt). Er entwarf aufler-
dem Skizzen fiir eine Trennung des Strafenverkehrs
auf verschiedenen Niveaus, wie sie erst wieder in neue-
sten Stadtbauideen auftauchen.

Man wird die ungeheuren Umrisse von Leonardos We-
sen ewig nur von ferne ahnen konnen (J. Burckhardt).
Auf jeden Fall hat ihn die damalige Zeit kaum ver-
standen. Sie ging andere Wege. Was hiebei auf Rech-
nung des immer mehr sich Geltung verschaffenden
Vitruv zu setzen ist, lassen wir dahingestellt. Sein
Einfluf hatte mit dem 16. Jahrhundert den Héhepunkt
erreicht. Es gab sogar eine Vitruvianische Akademie
zur Forderung der Architektur durch wissenschaftliche
Arbeiten. Indes mégen ebenso sehr die geistigen Voraus-
setzungen, die der neuen Zeit das Geprige gaben, In-
dividualismus und Intellektualismus, letzten Endes die
Spannungen und Spaltungen im kiinstlerischen Schaffen
herbeigefiihrt haben. Ruskin stellt als Ursache des kiinst-
lerischen Verfalls die Verdringung der Seele im Werk
durch bloBe technische Sauberkeit, Glitte und Schliff hin.
Dazu kam ein oft duBerliches Proportionsschema. Die in
reinen Verhiltniszahlen (nach dem Modul)ohne alle maf3-
liche Beziehung zur Wirklichkeit aufgestellten Regeln der
fiinf Saulenordnungen eines Fzgnola (1507—1573) wer-
den zwar fiir alle Zeiten einen gewissen Wert behalten;
aber schon Serlio (1475-1552), der damals sehr ein-
fluBreiche Architekturtheoretiker, erscheint uns heute
nur noch als manirierter Autodidakt.

Die gliickliche Ponderierung in der Zusammenfassung
von Wirklichkeit und Idee, wie wir sie ber Leonardo
gewahrten, scheint fiir alle Zeiten dahin. Die «Wahr-
heit» tritt immer mehr zuriick gegeniiber einem drauf-
gangerischen Individualismus auf der einen Seite und
einem zuriickhaltenden Doktrinarismus anf der andern.
Das will nicht besagen, daB nicht auf beiden Seiten
noch ganz groBe Meister in Kunst und Architektur ihre
Wirksamkeit entfalten konnten, wie sie vielleicht nur
damals in diesem AusmafBle moglich war. Aber sie
waren eben in ihrer Einseitigkeit grof3, die ja bekannt-
lich ein zugestandenes Vorrecht der Grofien ist.

Michelangelo (1475-1564) ist der Titane des indivi-
duellen Wollens. « Wer andern nachliduft, wird nie vor-
ausmarschieren, und wer nicht aus sich heraus etwas
Gutes schaffen kann, dem werden auch die Werke an-
derer wenig niitzen», soll er gesagt haben. Auch er hat
sich zwar mit der Antike und den alten Meistern der

20

Renaissance in ernstem Bemiihen auseinandergesetzt.
Handzeichnungen beweisen es. Allerdings auf seine
eigene Art, wie er auch die Motive der Architektur in
durchaus freiem Belieben verwendete. Man denke nur
an die «in Schrinke gestellten» Siulen der Vorhalle
zur Laurenziana. Michelangelo, der meist nur unter
dem Gesichtswinkel einer die Regel miBachtenden For-
menwelt gesehen wird, hat aber in ungewdhnlichem
MaBe die Orchestrik der Raum-Koérperbeziehung be-
herrscht, worauf niher einzugehen hier leider aus
Raummangel versagt ist.

Sein Gegenspieler Palladio (1518—1580) ist der Meister
strenger, auf dem Studium der Antike basierender Ge-
setzmiiBigkeit, der in seinen vier Biichern von der Ar-
chitektur eine Synthese aller bisherigen Theorie ge-
geben hat und fiir die Folgezeit bis in das 18. Jahr-
hundert sozusagen das «architektonische Gewissen»
darstellt. Er wuBite wie kein anderer Baumeister des
16. Jahrhunderts in der romischen Triimmerwelt Be-
scheid. Hier holte er sich die Mafe fir die Kolossal-
ordnungen seiner Palastfassaden. Man mochte manch-
mal glauben, daf er sich Halbgttter und nicht gew6hn-
liche Menschen als Bewohner seiner Paliste und Villen
dachte (Springer-Philippi). Fiir seine festgegriindete
Verhiltnislehre, die ohne Vitruv nicht zu denken ist,
kann die Villa Rotonda in Vicenza beinahe als Symbol
angeschen werden. Unpraktisch wie sie grundrifilich
ist, verkorpert sie die vollendete Symmetrie aller Teile
im Hinblick auf jede durch den Mittelpunkt gezogene
Achse. Es ist die Durchdringung des ganzen Baus mit
cinem aus ihm selbst gewonnenen Maf3stab. Sie ist das
Zeugnis eines Schonheitssinnes, der den Zweck und die
Sonderart der Aufgabe véllig vergifit, um in der Voll-
endung der Form zu schwelgen. Palladio wollte die
antike FForm ohne jeden Schmuck, sogar vielfach in
minderwertigem Putz (im Gegensatz zu Alessi, der das
Material betont und in seinen differenzierten Nuancen
spielen laBt). Ein rein formaler Gedanke hatte sich hier
erschépft und war fiir die Zukunft tot (Gurlitt).

Trotz dieses an sich unbefriedigenden Ausgangs kann
Wrights Ausspruch «Die Renaissance in der Architektur
war immer falsch» nicht fiir die ganze Epoche Geltung
haben. Eine abschlieBende Bewertung in diesem oder

jenem Sinne liegt uns zwar ferne. Denn jene Kunst ist

ihrer intellektualistischen Grundtendenz nach doch all-
zusehr Schicksal ciner allgemern geistigen Entwicklung,
als daB sie ein Werturteil nach anderen als ithren eige-
nen MaBstiben vertriige. Aber im Hinblick auf ihre
eigentlichen Vertreter scheint uns der Wunsch Schil-
lers hier wiederholt werden zu diirfen — man iiberhore
dabei den ethischen Unterton, der ber Schiller mit-
schwingt —: «Méchte doch endlich die Forderung der
Schénheit aufgegeben und ganz und gar durch die For-
derung der Wahrheit ersetzt werden!» Namlich die in
der Kunst anschauliche, organisch bedingte Wahrheit, so
wie sie ein Alberti, ein Diirer und nicht zuletzt ein

Leonardo da Vinei verstanden haben.



	Die Renaissance und ihre Kunsttheorie : dritter Beitrag zur Theorie der Baukunst

