
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 33 (1946)

Heft: 1

Artikel: Die Renaissance und ihre Kunsttheorie : dritter Beitrag zur Theorie der
Baukunst

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Renaissance und ihre Kunsttheorie

Dritter Beitrag zur Theorie der Baukunst

Von Ernst Stockmeyer

Man hat in der Geschichtsschreibung die Renaissance

für gewöhnlich mit dem 15. Jahrhundert beginnen
lassen und zwar mit dem Bau der Florentiner
Domkuppel, um 1420 herum. Vasari hat dem gegenüber
die rinascitä der Kunst schon seit der Mitte des 13.

Jahrhunderts zu erkennen geglaubt bei einem Arnolfo di
Cambio, Niccolö Pisano u. a. Geymiiller läßt sie sogar
am Anfang des gleichen Jahrhunderts mit Friedrich II.
von Hohenstaufen beginnen. Talsächlich ist ihre

Abgrenzung nach oben nicht leicht. Die Allmählichkeit
des Übergangs, das leise Heraufdämmern des Neuen unrl
das lang hinsterbende Ansklingen des Alten verbietet
fast überall, die Epochen der Kulturgeschichte scharf
mit Jahreszahlen zu benennen.

Durch Franz von Assisi und nachher durch Petrarca

war das Naturgefühl in erhöhtem Maße geweckt worden.

Natur ist die geheime verbotene und desto
leidenschaftlichere Liebe der Renaissance. Ihre Kunst wie
ihre Wissenschaft ist vor allem Rückkehr zur Natur
(Windelband). Natur ist für Paracelsus sichtbare
Philosophie. Ein Aeneas Silvius Piccolomini, der nachmalige
Papst Pius II., hat die Herrlichkeit der Landschaft
nicht bloß genossen — das taten auch schon Leute im
Altertum und Mittelalter -, sondern mit Begeisterung
bis ins einzelne geschildert. Sein Auge erscheint so

vielseitig gebildet, wie das irgendeines modernen Menschen

(J. Burckhardt). Verblüffend ist die Beobachtungsgabe
Leonardos. Seine Skizzen zeigen ein Erfassen der größten

Naturerscheinungen, des Hochgebirges, der sich
türmenden Wolken und der sich überschlagenden
Meereswellen.

Daneben war es ganz allgemein eine Befreiung von
kollektiven Bindungen religiöser, sozialer oder sonstwie

persönlicher Art. Die Reformbestrebungen innerhalb
und außerhalb der Kirche, das Entstehen von
Ketzergemeinden, die Predigt der Bettelorden, sodann das

Erstarken der städtischen Munizipalverfassungen tragen

von Anfang an den Stempel eines ausgesprochenen
Individualismus. Unverkennbar weisen alle diese

Bestrebungen der Befreiung auf den Einfluß der Kreuzzüge
zurück.

Florenz, die Wiege der Renaissance im engern Sinne,
erlebte im X und i5. Jahrhundert die Jugend einer
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Neuordnung.
Die alten Grenzen, wie sie Geburt und Grundwirtschaft
gezogen, zerbrachen; den Tatkräftigen stellte sich der
Weg nach vorwärts frei. Es ging wie ein allgemeiner
Aufruf zur Selbsthilfe, zum rücksichtslosen Vordrängen

durch die .Stadt. Eine Zeil ungeheurer Frevel aus
Selbstsucht brach an, rücksichtslosesten Drängens nach

Lebensgenuß, eines Freiheitsgefühls, das sich im
bedenkenfreien Durchführen auch rles ungesetzlichen
Willens äußerte, eines Losreißens aus dem geschichtlichen

Boden, eines Lostrennens des Einzelnen von der
Gemeinschaft, eines Ilinausgreifens aus den ursprünglichen

Kreisen (Adel und hohe Geistlichkeit) in das

Gebiet der Allgemeinheit (Gurlitt).

Aus rler heillosen Zerstörung aller staatlichen und
gesellschaftlichen .Schranken erwuchs die stürmische
Begeisterung für die Alten. Unrl es ist gerade das erhebend

Schöne, daß über dem wilden und ungestümen Treiben,
Maß und Richtung gebend, der Genius der Antike waltete,

der hier wieder seine unerschöpfliche Lebenskraft

bestätigte. In der Glut der leidenschaftlichen liewegung
dieser Zeiten schmolzen Ergebnisse aller bisherigen
Kultur, die Gedanken des antiken und des christlichen
Zeitalters ein, und aus der Lohe stieg, ein Phönix in
Irischer Verjüngung, der moderne Kulturmensch empor
(Windelband).

Es war eine weltliche Kultur; selbsl die Priesterschaft
machte mit. Das allgemeine religiöse Gefühl war ertötet
in der Menge und erstickt in einer werkheiligen Erfüllung

kirchlicher Lbungen, in einer rasch entzündeten

Wundergläubigkeit, oft im plattesten Aberglauben,
wozu die Astrologie nicht wenig beitrug. Selbst bei den

Größten war ein Schwanken bemerkbar, was auf eine

populäre, meist unbewußte Interpretation der Lehre
vonder « zweifachen Wahrheit »hinauslief. FürLeonardo
gibt es keine Theologie im mittelalterlichen Sinne mehr.
So nennt er Gott «die erste bewegende Kraft» (primo
motore). Er nimmt die Kultformen der Kirche als eine

Forderung guter Sitte, als gesellschaftliche Notwendigkeit

hin. Er war Heide imSinndcrmittelalterlich christlichen

Weltanschauung, selbst wenn er in seinem Testamente

für Seelenmessen Sorge trägt, seine Seele Gott
und den Heiligen befiehlt (Gurlitt). Jene geistvollen
Päpste, deren Hof der Sammelplatz der neuen Kunst
und der neuen Wissenschaft war und an deren christlicher

Rechtgläubigkeit sich zweifeln ließ, jene
Madonnenmaler, die im innersten Herzen von echt antiker
Schönheitsreligion erfüllt waren, jene gewaltigen Kathedralen

des Christentums, die sich in den Formen
griechischer und römischer Architektur aufbauten — sind
es nicht alles Erscheinungen, in denen die Lehre von
der rr zweifachen Wahrheit» wie verkörpert und lebendig
vor uns zu stehen scheint? (Windelband). Die
Loslösung der Wissenschaft von der Kirche ist vollständig,



die der Kunst kaum minder. Man kann Bände durchsehen,

ohne daß man einen das Christentum bekennenden

Satz findet. Die biblische Geschichte war nur noch

Vorwand, um an ihr das heidnische Schönheitsgefühl
zu bekunden. Der Ruhm des Einzelnen war das neue
Ideal. Der Weihrauch wird nun dem genießenden
Vollmenschen gespendet, der früher dem Entsagenden
aufgespart war (Gurlitt). Savonarolas Abneigung gegen
die Kunst war nur zu begreiflich.

Mit dem Individualismus war eo ipso ein Intellektualismus

verbunden, der in der allgemeinen Einstellung
und Entwicklung schicksalshaft alle übermannte. Ein
Bewußtwerden seiner selbst, daneben die Reflexion über
alles und jedes, was zur Befriedigung des geistigen Interesses

in Betracht kommen konnte. Hier lagen Gefahren

für die Kunst, die, um einem allzu krassen Individualismus

zu entgehen, ihre Zuflucht gar bald zu einem strengen

Formenkodex nehmen zu müssen glaubte, dessen

Grundzüge sich im wiederentdeckten Vitruv boten. Das

Auseinandergehen in eine freiheitlichere, der Willkür
oft nicht entbehrende Bichtung und in eine solche
formaler Gesetzmäßigkeit bezeichnete schon im späten
16. Jahrhundert das Ende der eigentlichen Renaissance.

Die bewußte und reflexive Einstellung befähigte die

Künstler wie nie zuvor zu eindringenden Beobachtungen

und beschwingte ihre Federn in grundlegenden
Erörterungen und Theorien über Kunst. Die Vielseitigkeit

ihrer Ausbildung und ihres Könnens — meist waren
sie in verschiedenen Künsten und Techniken in gleich
meisterhafter Weise schöpferisch tätig — gestattete
einen Überblick über eine Fülle von Beispielen und
Einblick in die allgemeinen Gesetzmäßigkeiten des

künstlerischen Schaffens. Sie lebten und schufen ihre
Werke wohl in der Überzeugung, daß ohne Philosophie
der Gelehrte bloß ein Unterhalter, der Künstler nur
ein Handwerker sei.

Der Verfasser ist sich der Lückenhaftigkeit seiner

Ausführungen nur zu bewußt. Die Schriften eines Cennini,
Ghiberti, Francesco di Giorgio, Manetti, die Aufzeichnungen

und Vorlagen eines Bramante, Peruzzi,
Vignola, Scamozzi und wie sie alle heißen und noch vieler
anderer in Italien selbst, dann in Spanien, Frankreich,
Holland, Deutschland verdienten in einem kurzen Abriß
der Kunsttheorie der Renaissance zum mindesten einer
ebensolchen Erwähnung, wie wir sie im folgenden von
einer kleinen Auswahl — leider nur in sehr skizzenhafter
Form — tun können.

Wohl der bedeutendste Architekturtheoretiker der
Frührenaissance ist Leon Battista Alberti (14°4—'472)i
ausnahmsweise aus dem Priesterstande hervorgegangen.
Das Ziel der Malerei, so schreibt er in seinem Traktat
über diesen Kunstzweig (i 435, Brunelleschi gewidmet)-
es ist seine Hauptschrift —, sei representare cose vedute

und zwar in einer der Natur ähnlichen Weise: simile
abbracciare con arte. Sehr bezeichnend für die
malerische Auffassung der frühen Benaissance, die vielleicht

nicht ohne Einfluß der niederländischen Malerei
zustande gekommen, ist sein Glaube, daß alle Künste der
Malerei zu Lehen stehen, daß selbst die Architektur
ihre Formen der Malerei verdanke: «Wenn ich nicht
irre, nimmt der Architekt von niemand anderem als

vom Maler die Architrave, Basen, Kapitelle, Säulen,
Gesimse und ähnliche Dinge herüber.» Es kam ihm
offenbar vor allem auf die Komposition in der Fläche

an. Die Renaissance zuerst respektierte und verherrlichte

eine bestimmte Fläche als solche. Die Verteilung
oder Spannung des Ziermotivs im Räume, seine

Beziehung zum umgebenden Rahmen oder Rande, der Grad
seines Reliefs oder seiner Farbe, die richtige Behandlung
jedes Stoffes schaffen zusammen oft ein in seiner Art
Vollkommenes (J. Burckhardt). Verständlicher bei
Alberti klingt folgendes: «Jene Maler tadle ich, die um
des Scheines der Reichhaltigkeit willen kein Fleckchen
des Bildes leer lassen, wodurch statt Komposition zügellose

Verwirrung entsteht.» Auf das Bild kommt es ihm
auch beim Städtebau an, wo er die gekrümmten Straßen

den geraden vorzieht, weil sie u. a. immer neue
«Bilder» böten. Ganz ähnlich hat Filarete (gest. um
1470) in seinem Architekturtraktat (1464) das Widerlager

von Brücken des stattlichen Eindrucks wegen
befürwortet. Man denkt unwillkürlich an Camillo Sitte.
Welche Kluft trennt doch diese Sinnenwelt von der

Mystik des Mittelalters. Die meisten Architekten von
damals waren eben auch noch Maler oder sind aus dem

Malerhandwerk hervorgegangen. Eine Parallele findet
sich in neuerer Zeit, ebenfalls beim Beginn einer neuen
Kunstära: Peter Behrens,Van de Velde, Riemerschmied,
und nennen wir noch Le Corbusier, sind auch von der
Malerei zur Architektur hinübergewechselt. Auch hier
gab die «malerische» sinnliche Einstellung Impuls und

Führung für eine Erneuerung (vgl. P. M., Werk ig4o,
Heft 6). Man kann nicht deutlich genug den Finger auf
dieses Bildmäßige legen, das jeweils die Ablösung und

Befreiung von verbrauchten, meist sehr unbildmäßigen
Historismen bedeutete.

Doch zurück zu Alberti: Vor allem befleißige sich der
Maler des Naturstudiums, worunter in erster Linie das

Aktzeichnen zu verstehen war. Vasari vereinfacht
oberflächlich, wenn er sagt, von der Malerei sei nichts
anderes zu fordern, als daß sie durch Zeichnung und Farben

die Gegenstände der Natur nachahme, wie sie von
dieser hervorgebracht werden, und wer dies am
vollständigsten vermöge, sei am höchsten zu preisen. Ganz

so war die Meinung Albertis nicht. Ihn interessiert nicht
die Erscheinungsform schlechthin, sondern ihre
Bedingungen, die Durchdringung der Gestalt als eines in
allen Teilen aus sich selbst Bedingten. Zuerst Studium
des Knochenbaus, dann der Muskeln, endlich der Kleider

beim Menschen. Aus der Fülle der erschauten Natur
das Schöne wählen, aus vollendeter Kenntnis vieler
Menschen den vollendeten Menschen bilden, daß man
so etwas wie den Typus Mensch erhält. Höher als Natur
steht also die Schönheit in der Kunst für Alberti. Colon-

nas Hypnerotomachia, jener architektonisch allegorische
Liebesroman (1467, erst 1499 'nl Druck erschienen)

.li



J

*mi+

«rr

Hi

^
>,h-

§s

(91

fo^ PI*o o ow
E5£aQi »TUTTJOl/ BBB¦,77:.f\*r7i

i» :

ml*

53

SS

R*te$5Pifc
PJ2 P.'r¦ äsS

äsä
-.1^

Basilika in Vicenza von Andrea Palladio (seit 1549) Holzschnitt aus: Palladio, Quattro libri dclVArchitettura, Venedig 1570



will rlas an einem Beispiel eindrücklich machen, indem

er seinen Helden Polifilo, der mit sechs zierlichen

Nymphen gemeinsam badet, den kunstvollen Statuen
in den Nischen des Baderaums rien Vorzug vor den

Nymphen geben läßt.

Gegenüber dem Zufall der Natur bietet einechtcsKunsi-
werk vor allem Wahrheit, die Alberti als erste Bedingung

von Schönheit hervorhebt. Sie beruhe auf jener
innern Gesetzmäßigkeit, die er Concinnitas nennt, auf
dem organischen Zusammenschluß aller Teile innerhall)

eines Ganzen, derart, daß man weder etwas
beifügen, noch wegnehmen, noch ändern könne, ohne es

schlechter zu machen. Aristoteles, auf den sich diese

Gedanken stützen, war mit seiner Poetik auch das Vorbild

damals für die Ästhetiken eines Tricino und eines

Julius Caesar Scaliger.

Albertis Schrift über die Baukunst (i 45 i /5a geschrieben,

aber erst 1485 im Druck herausgegeben und
Lorenzo Magnifico zugeeignet) greift dann den Gedanken

rler auf Natürlichkeit und innerer Notwendigkeit
beruhenden Schönheit wieder auf, die Idee des Organischen,

die bestimmte, mathematisch begründete
Maßverhältnisse voraussetzt. Er denkt zunächst nicht daran

zu fragen, ob die katholische Kirche für ihren Kult
Raum in jenen Tempeln fände, die er zu errichten
vorschlägt (Gurlitt). Allerdings sei die anschauliche Ver-
sinnlichung des Zweckmäßigen ein Kennzeichen guter
Baukunst. Ihre Schönheit resultiere aus dreierlei: einmal

aus Phantasie und vernünftiger Überlegung, wozu
es den Erfinder und «Architektor» braucht, zweitens

aus der Ausführung durch den technischen Bauleiter,
rler NB. am fertigen Plan keine Änderungen mehr
vornehmen darf, unrl drittens aus den natürlichen
Eigenschaften des Materials, das nach der Art des Gebäudes zu

wählen ist. Jede Gebäudegattung hat ihre eigene Schönheit.

Der ernste Stadtpalast darf und kann nicht gleich
sein wie die fröhliche Landvilla.

Neben rein ästhetischen Rezepten, daß man die Fenster
einer Fassade übereinander anordnen müsse, die Bogen
— es kommen bei Alberti nur Bundbogen in Betracht -
etwas überhöhen (stelzen), Treppenläufe nicht über

neun Stufen hoch machen solle, daß das Verhältnis der

Öffnungen zur Wandfläche sorgfältig abzuwägen sei,

finden sich künstlerisch nebensächliche aber
kulturhistorisch interessante Abschweifungen: Er empfiehlt
eine menschliche Behandlung der Gefangenen, tadelt
die Bestattung in den Kirchen und innerhalb der
Stadtmauern aus sanitären Gründen, lobt deshalb die

Feuerbestattung. Er behandelt die Trockenlegung von Sümpfen,

die Vertreibung des Ungeziefers und bespricht die

Restaurierung ruinöser Bauten. Das letztere ein
typisches Kennzeichen einer inlcllektualistischen Zeit. Auch

von andern ist darauf hingewiesen worden. Der
berühmte, bald Castiglione, bald Raffael zugeschriebene
Bericht an den Papst ist, auch wenn er Raffael nicht
angehören sollte, für die archäologische Richtung und
Methode jener Zeit von bedeutendem Wert. Er beklagt

die Zerstörungen, schreibt sie nicht bloß den Barbaren,
sondern auch den Päpsten zu, beschwört Leo um Schutz
für das noch Vorhandene, mahnt ihn zu eigenen, römer-
würdigen Bauten und stellt dann als Ziel die Bestaura-
tion auf «nach den Besten, die man heute noch sieht,
an den Gebäuden, von welchen noch so viel erhalten ist,
daß man sie infallibilmente so restaurieren kann, wie
sie gewesen sein müssen». Es wird die Methode des

Aufnehmens festgesetzt und zum erstenmal Plan, Aufriß

und Schnitt gesondert verlangt (J. Burckhardt). In
großen Zügen sind hier bereits die Bichtlinien markiert,
wie sie noch heute für die Bestandesaufnahmen unserer
Kunstdenkmäler in Geltung stehen.

Albertis Verhältnis zu Vitruv, das wir nicht übergehen
wollen im Hinblick auf die folgenden Künstlergenerationen,

zeichnet sich durch eine erfreuliche Reserve aus,
was seinen Grund zum Teil in der damals noch schlechten

Textbeschaffenheit des Buches haben mochte. Fra
Giocondo hat es erst 15 i i bereinigt herausgegeben. Was
Alberti bei Vitruv vermißte, war eine Lehre vom
Gewölbebau. Für ihn waren das Pantheon, die Maxen-
tinsbasilika und die Thermen jene Bauten, an welche

anzuknüpfen war. Seine Raumbehandlung von Sant.

Andrea in Mantua, die ähnlich nachher in vielen
anderen Kirchen wiederkehrt, ist ohne die antiken
Vorbilder nicht zu denken. Das, was man von den Bauten

ablese, hatte nach seiner Meinung großem Anteil als

das aus Vitruv Gewonnene. Ganz ähnlich gestand
Raffael in einem Brief an Castiglione: «Vitruv gibt
uns ein großes Licht, aber nicht so viel, daß es schon

genügen könnte.»

Wie Alberti selbst stets darauf bedacht war, alles

Einseitige und Übertriebene zu vermeiden und seine

Persönlichkeit harmonisch auszubilden, so empfahl er
eine möglichst allseitige Bildung des Architekten:
Zeichnen, Mathematik, Literatur, aber hauptsächlich
das Studium der Bauwerke, das in Vermessen und
Modellieren bestand. Auch hielt er sehr auf einen guten
Charakter, da nicht nur das Talent, sondern die ganze
Persönlichkeit in der Kunst engagiert sei.

Der Wahrheitsbegriff von Albertis Kunstauffassung
rechtfertigt es, einen Blick auf die andere Seite der

Alpen zu werfen. Albrechl Dürer (147 i —• 5a8) zeigt uns
in seinen vier Büchern «Von menschlicher Proportion»
(1528), wie sehr selbst bei ausgesprochenen
Malernaturen jener Zeit, ganz gleich welchen Landes, das

Wesen der Kunst und seine Erkenntnis eine allgemeine
Herzensangelegenheit war. Daß die Malerei «das
Gesicht zu betrügen» hat, nimmt er als ein Unabänderliches

hin, fordert deshalb aber vom Maler Kenntnis
der Natur, «denn so es der Natur entgegen ist, so ist

es bös». «Was aber Schönheit ist, weiß ich nicht»,
gesteht er sympathisch. Nicht nach der Menschen Urteil,
dem Gefallen zuliebe, wollte er schaffen. Er suchte nach
der Schönheit, die unabhängig wäre von ihrer
«Meinung». Wahr wollte er vor allem sein. «Die Wahrheit
hält allein innc, welches der Menschen schönste Gestalt

t8



und Maß sein könne.» Das Kunstwerk soll eine Tat
von innen heraus sein. Der Künstler soll Natur nicht
bloß abmalen, sondern aus seinem heimlichen Schatz

schöpfen, den er lange Zeit von außen hineingesammelt
hat. Je genauer sein Werk dem Leben gemäß ist in
seiner Gestalt, je besser es erscheint. Die Aufbauprinzipien

der Natur sind auch die Regeln für das

Kunstschaffen. Durch «Verkehrung», also durch Variation,
sichert der Künstler sich den Reichtum des Lebens,
durch «Vergleichung» (Konstanz) wahrt er die
Gesetzlichkeit innerhalb unübersehbarer Mannigfaltigkeit.
Das Ziel ist stets, daß sich alles rr reime» wie in der

Xatur, die durch die gleichbleibende innere Konstitution

und die modifizierenden und variierenden äußern

Umstände im Gleichgewicht gehalten wird. Der zeit-

gebundene Weg dahin war für Dürer der mathematische,

erst geometrische, dann arithmetische (Waet-
zoldt). «Alles Geschaffene ist bestimmt nach Zahl,
Gewicht und Maß», sagte Luca Paciolo in seiner Schrift
De divina Proportione (i5or)), die von Aristoteles
beeinflußt ist und den «Goldenen Schnitt» zum Gegenstand

hat. Kritische Stellung zur überlieferten Lehre
und zu bloß spekulierender Theorie verbindet sich bei

Dürer wie bei Paracelsus und nicht unähnlich Luther
mit der Hochachtung vor der Natur, der sich die
menschliche Schöpferkraft verwandt fühlt, und
verdichtet sich zu dem Kernsatz: «Denn wahrhaftig steckt
rlie Kunst in der Natur, wer sie heraus kann reißen,
rler hat sie». (Flemming)

Ein eigentümlicher Wahrheitsbegriff bei Dürer sowohl
wie bei Alberti, dessen Anschaulichkeit und Tiefe sich

weit über den der gewöhnlichen Logik hinaushebt unrl
der nichts gemein hat mit der realistischen Wahrheit
eines Boileau — rien n'est beau que Ie vrai —, noch

weniger mit Naturalismus oder gar Impressionismus im
modernen Sinne. Nur soweit Natur als «Wahrheit»
erfaßt ist, hat sie künstlerisch Geltung in den Augen
dieser Leute. Aber was haben diese Säulen und
Pilaster, diese Scheinfassaden mit Wahrheit zu tun?
Offenbar sollen es nicht bloß schöne Motive und Verhältnisse

sein, sondern sie stellen symbolische Ausdruckswerte

vor. Nicht die Zufälligkeit des Wirklichen,
sondern die innere Gesetzmäßigkeit alles Organischen ist

gemeint. In der Architektur nicht die nackte Konstruktion

und Technik, aber auch nicht die bloß äußerliche

Proportion im schematischen Sinne, sondern ein
Gleichgewicht von beiden Seiten, das sich im organischen
Aufbau als lebendiges Ganzes von innen heraus
darstellt, und zwar nicht als Triebkräfte verstanden,
sondern im Bilde und für das Auge, das dieses Bild
betrachtet und genießt (J. Burckhardt). Es ist kein Witz,
wenn man diese Wahrheit, obwohl sie auf total anderem

Boden steht, als sehr überlegene und echt
künstlerische Überwindung jenes scholastischen Dilemmas
der «zweifachen Wahrheit» ansieht. In ihr ist gegenüber

Plotin und Thomas jedenfalls ein deutliches
Abrücken vom subjektiven Gefühl weg zum Gesetz des

objektiven Augenscheins hin erkennbar, wie es ähnlich in
rler Antike schon einmal herrschte.

Daß in diesem Wahrheitsbegriff ein gut Teil Idealismus

steckt, leuchtet ein; aber er ist gebunden und fundiert
durch die Mitsprache natürlicher Gegebenheiten. Das

wird noch deutlicher bei Leonardo da Find (i 452 bis

i5ig), dem Wissenschaft und Kunst, wie nachher ähnlich

für Fiedler und Croce, zwei gleichwertige geistige
Parallelerscheinungen sind. Ein Vorläufer Galileis,
erkannte Leonardo als Träger aller Kunst und Wissenschaft

die Methode der Mathematik. Sinnenschein niiifi
durch die Vernunft in «Beobachtung» umgewandelt
werden, ehe er wissenschaftlich oder künstlerisch
brauchbar ist. Die Mathematik stellt das Mittel dar,
wodurch die Ideen den Dingen Bestimmtheit geben. In
Wissenschaft wie in Kunst herrscht die Vernunft, die
Einheit der Bedingungen umfassend, kraft deren sich

Naturobjekt und Kunstwerk als gegliedert, d. h. als

«ganz» darstellen. (Mathematik geht immer vom Ganzen

aus oder auf das Ganze hin.) Es ist die Bindung der

Erscheinungen an Ordnungsqualitäten, deren Theorie
in der Mathematik vorliegt (Ilönigswald). Die bloße

Phantasie läßt uns nur im Kreis herumlaufen, wenn
nicht der Verstand die Entdeckungen in einem Kalkül
fixiert und damit den Weg in die weitere Ferne weist.
Die Kunst ist in ihrer höchsten Form Wissenschaft,
und der Künstler jagt den Entdeckungen mit höchstem

Bewußtsein nach. Diese Erkenntnis hat Leonardo da

Vinci ausgesprochen (Speiser).

Leonardo verhielt sich zu Alberti wie der Vollender

zum Anfänger, wie der Meister zum Dilettanten
(J. Burckhardt). Er hatte in wunderbarer Weise das

Bedürfnis, sich klare Bechcnschaft zu geben über alles,

was der bei ihm zur Vollendung ausgebildete Ilauptsinn
des Künstlers, das Auge, erfaßte. Er will sich den

ursächlichen Zusammenhang des Gesehenen klarlegen.
Nicht bloß Maßverhältnisse des Körpers interessieren

ihn, sondern das Zusammenspiel der Muskeln, Grund
und Art ihrer Schwellung, der Einfluß ihrer Bewegung.
Er sucht zeichnerisch Himmel und Erde zu durchdringen,

den Bau der Wolken, wie die Luftspiegelung auf
bewegter Welle. Er beobachtet das Verhältnis der
Form zum Licht, zur Luft. Er erkennt die teilenden,
rlie Formen verwischenden Eigenschaften des Duftes.

Er geht auf malerische Wirkung, auf den Reichtum
und die Wahrheit des Tones aus. Er ist der erste, der
die Alpen in vollstem Bewußtsein schön findet. Er macht
sich Gedanken und Skizzen über einen Proportionalzirkel,

über eine Methode der Materialprüfung, über
Nivellieren, Höhenmessen, über Hebevorrichtungen, Schorn-
steinaufsätze zur Verbesserung des Bauchabzugs.

Was ihn vor allen andern auszeichnete, war, daß er dir1

Mathematik bloß als Mittel zum Zweck, als Methode

erkannte, nicht als Selbstzweck. Er war der einzige,
der Empfindung dafür zeigte, daß die rein idealistische

Formbildung in der Architektur, selbst im Kirchenbau,
unberechtigt sei. In diesem Punkt weit über Alberti
hinausgehend, wollte er die Wirklichkeit mit ihren
Forderungen ebenso berücksichtigt wissen. Seine sakralen

Entwürfe sind solche für «praktische» Predigtsäle

'9



mit dem Altar in der Mitte und umlaufend ansteigenden

oder galeriemäßig angeordneten Sitzreihen, wie
solche als Typus erst viel später von den Protestanten
im Norden ausgeführt wurden. Teatri per uldire messa,
teatro da predicare, heißt es in der Beischrift. Es

existiert eine Skizze mit sehr hoher Kanzel in einem
Dreiviertelskreis, der nach Art der Arena ansteigt, oben

aber bienenkorbartig nach innen überhängt, so daß
sechs Ränge übereinander, gleich weit von der Predigtstätte

entfernt, sich in den oben offenen Saal erheben.
Die Innenform der Schale entspricht einer oben und

unten beschnittenen Kugel (Gurlitt). Er entwarf außerdem

Skizzen für eine Trennung des Straßenverkehrs
auf verschiedenen Niveaus, wie sie erst wieder in neuesten

Stadtbauidecn auftauchen.

Man wird die ungeheuren Umrisse von Leonardos Wesen

ewig nur von ferne ahnen können (J. Burckhardt).
Auf jeden Fall hat ihn die damalige Zeit kaum
verstanden. Sie ging andere Wege. Was hiebei auf Rechnung

des immer mehr sich Geltung verschaffenden

Vitruv zu setzen ist, lassen wir dahingestellt. Sein

Einfluß hatte mit dem 16. Jahrhundert den Höhepunkt
erreicht. Es gab sogar eine Vitruvianischc Akademie

zur Förderung der Architektur durch wissenschaftliche
Arbeiten. Indes mögen ebenso sehr die geistigen
Voraussetzungen, die der neuen Zeit das Gepräge gaben,
Individualismus und Intellektualismus, letzten Endes die

Spannungen und Spaltungen im künstlerischen Schaffen

herbeigeführt haben. Buskin stellt als Ursache des

künstlerischen Verfalls die Verdrängung der Seele im Werk
durch bloße technische Sauberkeit, Glätte und Schliffhin.
Dazu kam ein oft äußerliches Proportionsschema. Die in
reinenVerhältniszahlen (nach dem Modul) ohne alle maßliche

Beziehung zur Wirklichkeit aufgestellten Regeln der
fünf Säulenordnungcn eines Vignola (i 507—i 5y3) werden

zwar für alle Zeiten einen gewissen Wert behalten;
aber schon Serlio (1475—1552), der damals sehr
einflußreiche Architekturtheoretiker, erscheint uns heute

nur noch als manirierter Autodidakt.

Renaissance in ernstem Bemühen auseinandergesetzt.
Handzeichnungen beweisen es. Allerdings auf seine

eigene Art, wie er auch die Motive der Architektur in
durchaus freiem Belieben verwendete. Man denke nur
an die «in Schränke gestellten» Säulen der Vorhalle
zur Laurenziana. Michelangelo, der meist nur unter
dem Gesichtswinkel einer die Begel mißachtenden
Formenwelt gesehen wird, hat aber in ungewöhnlichem
Maße die Orchestrik der Raum-Körperbeziehung
beherrscht, worauf näher einzugehen hier leider aus

Ifaummangel versagt ist.

Sein Gegenspieler Palladio (1518— i58o) ist der Meister

strenger, auf dem Studium der Antike basierender

Gesetzmäßigkeit, der in seinen vier Büchern von der
Architektur eine Synthese aller bisherigen Theorie
gegeben hat und für die Folgezeit bis in das 18.

Jahrhundert sozusagen das «architektonische Gewissen»

darstellt. Er wußte wie kein anderer Baumeister des

1 6. Jahrhunderts in der römischen Trümmerwelt
Bescheid. Hier holte er sich die Maße für die
Kolossalordnungen seiner Palastfassaden. Man möchte manchmal

glauben, daß er sich Halbgötter und nicht gewöhnliche

Menschen als Bewohner seiner Paläste und Villen
dachte (Springer-Philippi). Für seine festgegründete
Verhältnislehre, die ohne Vitruv nicht zu denken ist.
kann die Villa Rotonda in Vicenza beinahe als Symbol
angesehen werden. Unpraktisch wie sie grundrißlich
ist, verkörpert sie die vollendete Symmetrie aller Teile
im Hinblick auf jede durch den Mittelpunkt gezogene
Achse. Es ist die Durchdringung des ganzen Baus mit
einem aus ihm selbst gewonnenen Maßstab. Sie ist das

Zeugnis eines Schönheitssinnes, der den Zweck und die

Sonderart der Aufgabe völlig vergißt, um in der
Vollendung der Form zu schwelgen. Palladio wollte die

antike Form ohne jeden Schmuck, sogar vielfach in

minderwertigem Putz (im Gegensatz zu Alessi, der das

Material betont und in seinen differenzierten Nuancen

spielen läßt). Ein rein formaler Gedanke hatte sich hier

erschöpft und war für die Zukunft tot (Gurlitt).

Die glückliche Ponderierung in der Zusammenfassung
von Wirklichkeit und Idee, wie wir sie bei Leonardo

gewahrten, scheint für alle Zeiten dahin. Die «Wahrheit»

tritt immer mehr zurück gegenüber einem

draufgängerischen Individualismus auf der einen Seite und
einem zurückhaltenden Doktrinarismus auf der andern.
Das will nicht besagen, daß nicht auf beiden Seiten

noch ganz große Meister in Kunst und Architektur ihre
Wirksamkeit entfalten konnten, wie sie vielleicht nur
damals in diesem Ausmaße möglich war. Aber sie

waren eben in ihrer Einseitigkeit groß, die ja bekanntlich

ein zugestandenes Vorrecht der Großen ist.

Michelangelo (1475—1564) lst der Titane des

individuellen Wollens. «Wer andern nachläuft, wird nie

vorausmarschieren, und wer nicht aus sich heraus etwas
Gutes schaffen kann, dem werden auch die Werke
anderer wenig nützen», soll er gesagt haben. Auch er hat
sich zwar mit der Antike und den alten Meistern der

Trotz dieses an sich unbefriedigenden Ausgangs kann

Wrights Ausspruch «Die Renaissance in der Architektur
war immer falsch» nicht für die ganze Epoche Geltun;;
haben. Eine abschließende Bewertung in diesem oder

jenem Sinne liegt uns zwar ferne. Denn jene Kunst ist

ihrer intellektualistischen Grundtendenz nach doch
allzusehr Schicksal einer allgemein geistigen Entwicklung,
als daß sie ein Werturteil nach anderen als ihren eigenen

Maßstäben vertrüge. Aber im Hinblick auf ihre

eigentlichen Vertreter scheint uns der Wunsch Schillers

hier wiederholt werden zu dürfen — man überhöre
dabei den ethischen Unterton, der bei Schiller
mitschwingt —: «Möchte doch endlich die Forderung der

Schönheit aufgegeben und ganz und gar durch die

Forderung der Wahrheit ersetzt werden!» Nämlich die in
der Kunst anschauliche, organisch bedingte Wahrheit, so

wie sie ein Alberti, ein Dürer und nicht zuletzt ein

Leonardo da Vinci verstanden haben.


	Die Renaissance und ihre Kunsttheorie : dritter Beitrag zur Theorie der Baukunst

