
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 32 (1945)

Heft: 9

Artikel: Das Erlebnis der Linie

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Erlebnis der Linie
Von Erich Broek

Um dem diesmal gewordenen anspruchsvollen Auftrag
zu genügen, den reichen und ertragvollen Mitteilungen
Schefflers aus seinem «Erlebnis der Farbe»* einige
Gedanken über dasjenige der Linie an die Seite zu stellen,
müßte man sich nach diesen Jahren dürrer Augenweide
ein paar Alonate in den großen Kunststädten Europas
(oder was von ihnen übrig ist) herumtreiben und wieder
einmal ganz sich volltrinken mit Stoff, mit Gegenständlichkeit,

mit Sinnen-Beute jeder Art. Da dies auf lange

unmöglich ist, so liegt es nahe, aus der Not eine Tugend
zu machen und die Sache am andern Ende anzupacken.

In der Philosophie ist die Betrachtung des Schönen

immer in Gefahr gewesen, entweder bei der geistlosen

Feststellung seiner Annehmlichkeit stehen zu bleiben,
ohne deren Tiefenerstreckung zu zergliedern. Oder aber,
tat man dies, so ließ man sich meistens ins entgegengesetzte

Äußerste treiben und suchte das Schöne bloß in

dieser Bedeutungs-Dimension, in der Beziehung auf
etwas Geistiges: und dies Geistige wird dann noch allzu-
schncll mit dem Vernünftigen, ja Verstandesmäßigen
gleichgesetzt. Auf die eine Seite fällt dann die rein sinnliche

Lust an den Tönen, Farben usw., auf die andere

das Bationale, die womöglich mathematisch einzusehende

Proportion der Quantitäten, die Alaßvcrhältnissc. Dieser

Standpunkt ist schon bei Piaton durchaus erreicht;
Aristoteles bestimmt dann noch weit darüber
hinausgreifend als das Wesen aller Dinge, ja als ihre Wirklichkeit,

die Form. Plotin (Enn. I 6) fügt beide Anschauungen

zusammen. Schön ist ihm Symmetrie der Teile; die

Farbe kommt hinzu, ist aber selbst nicht etwas Schönes,

weil sie in sich einfach ist. Farbe kann nur in übertragenem

Sinne schön sein, indem sie nämlich nach ihrer
« Form» d.h. ihrer Idee, eigen tlichLicht ist, und das Lichl
hat seine Idee in der Vernunft. Die wahre Schönheit

kommt daher nur der Seele zu. Sie allein kann als
Vernunft der reinen mathematischen und gänzlich dem
Verstände durchsichtigen Form nahekommen. — Kant hält
sich fast völlig in dieser Linie der antiken Schönheitstheorie.

Auch ihm ist allein die Form Ansatzpunkt eines

Urteils über Schönheit. Alles Inhaltliche, das sich ans
Gefühl wendet, wird unter dem Titel «Reiz und Rührung»
mit Verachtung aus dem inneren Kreis des Ästhetischen

hinausgewiesen. Dieser Beiz für das Gemüt kann wohl
dem noch rohen Geschmack «zur Anpreisung» des

eigentlich Schönen dienen; doch müssen solche sinn-

* Siehe «Werk» 1945, Heft 2.

liehen Beize dann «mit Nachsicht aufgenommen» werden,

müssen sich seitens der Erfordernisse, welche die sie

allererst veredelnde Form stellt, «gar sehr» einschränken

lassen und dürfen die Aufmerksamkeit nicht auf
sich ziehen. «In der Alalerei, Bildhauerkunst, ja in allen
bildenden Künsten, in der Baukunst, Gartenkunst,
sofern sie schöne Künste sind, ist die Zeichnung das

Wesentliche. Die Farben, welche den Abriß illuminieren,

gehören zum Reiz» (Kritik der Urteilskraft, § 14).

Damit ist durch den großen Rationalisten die nähere

Verbindung klargelegt, die zwischen Zeichnung und
Vernunft besteht. Kant hat aber zweifellos auch nicht
den Anschein einer Lösung für die Problematik gefunden,

die sich damit andeutet. Einerseits mißachtet er im
Sinne seiner Aloralphilosophie auch hier blindlings das

Natürlich-Sinnliche. Andererseits tastet er doch angesichts

des nicht zu verkennenden kahlen Klassizismus,
bei dem er so landet, mehrfach nach einer gleichschwebenderen

Lösung zwischen Form und Gehalt, ohne

ihrer aus seinen Prinzipien heraus ansichtig werden zu
können. Der erste Versuch dazu, der auf der Höhe
des Problems steht, ist die Ästhetik seines Schülers
Schiller.

Wie weil, ist es nun möglich, wie Kant die Begriffsteilung

Form-Inhalt mit derjenigen Zeichnung-Farbe zu
vereincrleicn? Auf jeden Fall bezeichnen Farbe und Linie

die der Alalerei eigene Verkörperung der Grundpolarität

des menschlichen Geistes; — oder allgemeiner mit
Wölfflins Ausdrücken gesagt: das Alalerische und das

Lineare - wobei das Malerische, als Begriff von der
Farbe abgezogen, doch auch in Graphik und Bildnerei
seine Bedeutung gewinnt: Alan kann mit der Farbe
zeichnen, wie auch mit dem Stifte malen. Daß es sich
in der Tat nicht, wie Kant ineinte, um zwei durch einen
säubern Schnitt voneinander zu trennende rein
eigenständige Prinzipien, sondern um zwei Pole eines einheitlichen

Wirkungsfcldcs handelt, zeigt sich alsbald darin,
daß in jedem Kunstwerk beide organisch verbunden
sind, und nur der größere Nachdruck auf der einen oder
der andern Seile ruht. Es bedarf nur eines Blicks auf
irgend ein großes Kunstwerk der Geschichte, um zu

zeigen, daß niemals ein Element der Gestalt ganz fehlt,
welches sich gegenüber dem Fluß der Farbstiifiingen,
wenn auch etwa rein aus diesen selbst heraus modelliert,
als Selbständiges absetzte - und daß niemals von einem
Künstler ein Strich getan wurde, der nichts als Grenze



geben will, und nicht wenigstens in der Führung des

Umrisses die Innenbeschaffenheit, die Durchgliederung,
die Tiefenerstreckung, die von einer Alitte ausstrahlende
und gegen die Grenze vordringende Haltung der

abgegrenzten Einheit anzudeuten strebte. Dabei kann sich
eine gegenseitige Überkreuzung der beiden Faktoren
ergeben, dergestalt, daß ein Stil beruhigter Formhaftig-
keit die Linie kaum noch braucht, weil alles schon innerlich

Linie ist, während ein solcher von barocker Aus-

dehnungskraft seine Figuren mit einer starken Umriß-
linic zusammenhalten muß. Alan vergleiche etwa die
beiden Löwenzeichnungen von Dürer und von Rubens.

In Holbeins englischen Bildniszeichnungen ist die
energische Umrißlinie oft Ausdruck der starken

Willensspannung, mit der das zartere Binnen-Lcben des

Gesichts zur harten Form gepreßt wird.

Die reinliche Aussonderung der beiden Elemente, Linie
und Farbe, wird schon dadurch unmöglich gemacht,
daß, wie in allen andern Verkörperungen jener menschlichen

Urzwciheit, auch hier keine glatte mechanische

Gleichordnung beider besteht, sondern daß ihre
Verzahnung eine durch und durch strukturierte ist. Am
besten läßt sich diese Art der Ineinanderfügung durch ein

lebensmäßigeres Verhältnis, etwa durch das von Alann
und Weib erläutern, welches selbst nur eine andere

Ausprägung desselben Sachverhaltes ist. Auch da ergibt
sich alle Feindschaft, aller Kampf, doch auch alles un-
scheidbare Zueinander und Ineinander eben daraus, daß

es sich um das Kräftespiel einer in ihren beiden

Richtungssinnen vorwiegend ungleichen Beziehung handelt.
Und an diesem inneren Widerspruch kommt dasKräfte-
spicl erst richtig in Gang und bildet, ernstlich ausgelebt,

die Beziehung und ihre Träger erst fortschreitend
heraus. In dieser «Dialektik», wie die Philosophie sagt,
ist dem Manne die aus sich selbst heraus anfangende,
setzende, bestimmende, gestaltende, selbstverständigende

Bolle zugeteilt, obne welche alles unwahr bleibt;
dem Weite aber die sich bietende, umfangende, tragende,
speisende, erfüllende, unendliche Rolle, ohne welche alles

unwirklich bleibt. Wenn wir an Kant zurückdenken, so

dürfte die Demarkationslinie zwischen Zeichnung und
F"arbe nicht allzu weit von diesen Andeutungen abweichen.

So wie nun ganz allgemein in der Geschichte der
Menschheit das Geistige zuerst dem Bewußtsein ins Auge
fällt und Gegenstand seiner Bemühung wird, nicht nur
weil die Natur noch auf lange hinaus sowieso und
selbstverständlich da ist, sondern auch weil der Geist das ist,
was macht, was Unruhe bringt, was ändert — so auch in
der Kunst. Zuerst fällt die Form auf, sie bewegt sich im

ungegliederten Sehbild, sie hebt sich heraus, eile se de-

coupe, wie der Franzose sagt. Schon die meisten Tiere,
schlechthin alle Augentiere, nehmen Dinge, die sich

nicht bewegen, überhaupt nicht wahr. So sind die ersten

uns überlieferten Kunstwerke, die Tierbilder der
vorgeschichtlichen Höhlenbewohner, Unirißzeichnungen —

alsbald aber solche, die, wie alle wirklichen menschlichen

Gestaltungen überhaupt, vom einen Pol des geisti¬

gen Kosmos und seinen Mitteln her durch eine sublime
Übersetzung das Ganze fühlbar und greifbar machen.

Ja, vielleicht sind diese Zeichnungen plastischer (plasso
heißt gestalten) als die Wandzeichnungen der Ägypter
— sowie ihre Flachreliefs (bei denen die überragende
Wichtigkeit der Linie sich darin zeigt, daß fast gleichwertig

mit Erhöhung oder mit Vertiefung des Umrisses
im Material gearbeitet wird; zwischen beiden bedeutet
die Linie sozusagen die beiderseits deutende Null-Achse).
Denn bei denÄgyptern will die Übersetzung der runden
Gestalt in die flächige Linie nicht einem sozusagen freien,
ja fast naturalistischen Abbilden dienen, sondern sie

macht ihre anscheinende mechanistische Unbehilflich-
keit bewußt zum Werkzeug eines strengen, hieratischen,
sich zu einem umfassenden Kulturgebäude ausprägenden

Lebensgefühl, welches das Mannigfaltige nur in
der reihenhaft einhämmernden Wiederholung desselben

eindeutigen Motivs gibt. Ein solches Lebensgefühl sucht
also Eindeutigkeit. Das Plastische aber ist nicht eindeutig,

sondern es hat die vielen Umrisse, die vielen
Blickseiten, die vielen Ausdeutungen, die Vieldeutigkeit des

Lebens. So ergibt sich nun die Notwendigkeit, die

Eindeutigkeit der Linie auch im Plastischen festzuhalten.
Daß aber die Plastik überhaupt gesucht wird, kommt
neben praktischen Gesichtspunkten daher, daß was den
Menschen in einer solchen mächtig geprägten Kultur
befriedigt, das Sichere ist, was ihn hält, vorgeblich ohne
ihn zu beengen: das Eindeutige, das doch den Ansehein
des Lebendigen, des Vieldeutigen und Unfest gelegten
hervorruft. So entsteht das ägyptische Bildwerk, das

zwar theoretisch ringsher angeschaut werden darf, aber
in seiner strengen Frontalhaltung doch einen oderwenige
Umrisse bevorrechtet, als entscheidend herausstellt.
Abgesehen von dem ungeheuren Können jener ägyptischen
Künstler, die auch durch das Abgezogenste noch

übergenug vom Reichtum des Lebens selbst zu geben wissen

— so wird in solchen urtümlichen, in der Grundstellung
gesammelten Bildwerken eben wirklich der Umriß
auferlegt, sozusagen die platonische Idee der betreffenden

Gestalt, welche daraus nach allen möglichen Bichtungen
aus sich hervortreten kann und daher eine verborgene,
zugleich stark umfangende und bei sich selbst
festgehaltene Fruchtbarkeit anzeigt. Für den Künstler
differenzierter Zeiten ist es unvergleichlich schwerer, diese

Doppelhcit zu geben: Sowohl die Eindeutigkeit ist
schwerer zu vermitteln durch die mannigfachen Umrisse

einer lebendigeren, gelösteren, herausgetreteneren
Haltung hindurch — wie auch die nach vielen Richtungen

noch offene Alächtigkeit schwerer zu vermitteln ist
durch die nach einer Richtung hin vorgeschrittene Ver-
w irklichung.

Die griechische Bildnerei hat dieses Schwierige in einer
durchaus einmaligen AVeise geleistet; und das hängt

eng zusammen mit der eigentlichen Einzigartigkeit des

Griechentums überhaupt. Die Renaissance hatte noch

kaum die Unterlagen, sieh davon anders als in einem

wesentlichen, doch noch unformulierten Bewußtsein
anrühren zu lassen. Die zweite Benaissance, der deutsche

Idealismus, hatte einerseits die Formel von der «edeln

282



Einfalt und stillen Größe» bereit, und es ist kennzeichnend,

wie diesem Absinken des apollinischen Elementes

auf die Flachheit seiner A7ercinzclung nichts tiefer in der
Kunst entsprach als etwa die bekannten Umrißzeieh-

nungen von John Flaxman zu den griechischen Sagen —

Zeichnungen, welche die Linie auf ihre letzte Dünne

bringen und trotzdem durchaus noch ein gewisses Maß

von suggestiver Kraft zu entfalten wissen. Vielleicht
wird man in dieser Richtung Goethes stark zum Klassizismus

weisende kritische Neigungen suchen dürfen. Die

andere, mehr dialektische Auffassung der Antike
verdanken wir Hölderlin und Schiller; ja auch bei Kant
findet sie sich seltsamerweise in Klarheit. Sie sieht das

Griechentum als ein durch keine Grundsätzlichkeit
unterstütztes Glcichschwcbcn Apollons und des Dionysos,
der Form und der Mächtigkeit, der Klarheit und der

Fülle, das die Geschichte an einem glücklichen Punkte
atemhaltender Begegnung zwischen diesen feindlichen
Brüdern zeitigte — und nie wieder. Nie vorher noch nachher

ist eine solche Durchdringung von Form und Gehalt

erfolgt, in dem Sinne, daß alle besondere Gestaltung in
voller Leichtigkeit als das rein Natürliche erschien und

von aller Dämonie des Positiven, nur Partikularen
ausgenommen blieb. Das Absolute war nach menschlich
faßbaren Alaßen konkret geworden, ohne sich zu
verlieren. Die einzige verbleibende Dämonie war eben die
des Undämonischen, in dem alles Numinosc anwesend,
doch gelöst ist: die der vollkommenen Gestaltung. Von
Anfang an war aller griechische Geist ein Geist der
Grenze, inwelchem das Unendliche in Kugelform
beschlossen war. Und diese Kugel des Seins umfängt dessen

Urgcgensätze eng einander verschränkt in sich, so

daß in ihrer gegenseitigen Belichtung die Heftigkeit
ihres Erlebtwerdens, wie aber auch dessen Gebundenheit
in einer absoluten Ordnung gewahrt blieb.

Auch die griechische Kunst ist eine Kunst der Grenze, in
welcher alles in sich zurückläuft und so Unendlichkeit
mit Grenze vereinigt. Die größten griechischen
Bildwerke haben das Unübertroffene erreicht, von jeder
Blickscite geschlossenen Umriß, überzeugende Gestalt,
klar in sich zurückschwingende Linie zu bieten, und
doch in jedem dieser Umrisse den Reichtum aller
möglichen Umrisse mit der Gesetzlichkeit einer mathematischen

Beihe ahnen zu lassen, die ein gestallhaftcs Prinzip

ausspricht. Auch hier also jenes Gleichschweben —

das zwischen den vielen Umrissen und ihrem Prinzip,
welches sie am Ineinanderfließen verhindert, sie von
dem vernünftig Führenden (IJcgcmonikon) aus
hierarchisch beherrscht und an ihrem Platz befestigt. Wo
eine wirklich auseinandertretende Zweideutigkeit
erscheint, da ist es, schon auf der Grenze zur Spät zeit, eine
solche der Sache selbst. Der Wiener Kopf des Aristoteles*
läfil diesen von vorne als den großen kühnen Systematiker

erscheinen, der die Todestrunkenhcit seiner Jugend
in einem tragisch strengen Ja zur übergreifend geordneten

Einzelsache gebändigt bat; von der Seite aber tritt

* Karl Schefold, Die Bildnisse der antiken Dichter usw.,
Basel 1944, S. 97, 99.

das tot Scholastische, Konstruierende, ameisenhaft
Sammelnde und beamtenhaft Klassifizierende an ihm her-

Es kommt also die Doppeldeutigkeit der aristotelischen
I laltung hier zum Ausdruck, welche die «Erscheinungen
retten» will vor der Metaphysik, die wie der unendliche
Baum alle Gestalt überflutet und in sich ertränkt. Für
Aristoteles ist der Baum die Summe der Gestalten; und
die Gestalt erscheint dem Griechen in den gegenseitigen
Beleuchtungen der je zusaniincngcordncten Urgcgensätze,

unter denen Licht und Finsternis schon bei den

Pythagoräern und Parnicnides der grundlegendste ist.

Vielsagend ist es, wie gar nicht die griechische
Naturphilosophie sich dabei um den Begriff des Lichtes
kümmert. Er ist ihr in dieser Gegensätzlichkeit erschöpft:
Tag und Nacht — in welcher für Parmenidcs wie für He-
raklit'das je « Abwesende beider zugleich mit anwesend»
ist und so Gestalt, gibt. Dies Verhältnis entspricht dem

Wesen der Mittelmcerlandschaft, in welcher die scharfe

Linie der Natur, Berggrate, Fclsabstürzc, Gestade alles

klar gliedert und große Licht- und Schattenmassen

wcchselbezogen zueinander ordnet. So arbeitet auch die

griechische Kunst. Immer hängt da das Licht an den

Gegenständen und ist ihre Sichtbarkeit und Gestalt. Das

Licht als freiströmendes Element, von dem es kein
Gegenteil, sondern nur einen Alangel gibt und das alle
Gegenstände in sich auflöst, tritt erst bei der Vorbereitung
des Christentums mit seinem unkonkreten, allgegenwärtigen

Gott durch den Neuplatonisnius ins Denken
ein — der dann das ganze Mittelalter mit dieser

Lichtmystik durchtränkte. Die verschattete Landschaft der

spätantiken Seele, welche das Entweder-Oder mit seiner
realen Möglichkeit, das Wirkliche zu gewinnen oder zu

verlieren, nicht mehr erträgt — sie findet aber ihr
künstlerisches Gegenbild erst später in der nordischen
Landschaft, liier ist alle Linie veriinklärt, Dünste,
Nebelziehen, farbige Atmosphären überspinnen, verwischen,
weichen allen Gegenstand auf; alles spiegelt sich in
allem, alles ist alles und nichts, nur nicht etwas. Und dem
nach dem Halt von Gestalt und Linie ringenden Auge
können die kahlen Baumgerippe des Winters, die klaren

Grundfarben des Frühlings, ein Seeumriß, ein nacktes

Gebirgsprofil Erlösung, ja eine Art moralischer Bei-

nigung bedeuten. Aloralisch auch insofern, als die
Linienklarheit des Südens eine Verwandtschaft zur sauberen

moralischen und vernunftmäßigen Alternative hat —

deren ATerantw Ortung zwar allerdings auch bis zu einem

gewissen Grade leichtsinnig auf sich genommen werden
muß. DicEnlschiedenhcitund Ausgezittertheit der linearen

Kunst des Südens, ihr schlanker Aiiswahlchaiakter
ist stellenweise gerade von der glücklichen Gewissenlosigkeit

des Südländers diktiert — während der
Nordländer vor Gewissenhaftigkeit angesichts der unendlichen

Möglichkeiten des (lesamtlebcns an einem Punkte

verkämpfl hängen bleibt, wo sieh die Entwürfe der

Gestaltung allzu leicht gegenseitig lähmen und in einem

Gestrüpp falscher Vollständigkeit festfahren. Wölfflin
will aus diesem ewig Unfertigen ein für nordische Kunst

positives, selbstgenugsames Ideal ewigen Werdens ge-

2 8.3



winncn*. Man könnte dagegen geltend machen, daß,

wenn nicht auch der Nordmensch das Ziel der fertigen, in

Leichtigkeit sich selbst tragenden Form vor sich hätte,
er gar nicht in die letzte Gespanntheit des Unfertigen,
Unendlichen hineingelangte — geschweige bis zu den

wenigen gelungenen, umfassenden Formungen, wo die

tausendfältig wogende Fülle, die sich ihm darbietet,
gebändigt und übergriffen ist.

Aber solche Gestaltungen lassen sich nie aus Prinzipien
ableiten; sie können sich dem geben, der nur die Fülle,
wie dem, der nur die Form im Auge bat — wenn nur
dieses Auge sich nicht unterhalb des Vollkommenen
begnügt. In diesem Sinuc ist als ähnliche Formung von
der andern, formhaften Seite her die italienische
Renaissancemalerei zu nennen. Noch einmal nimmt hier wie
im Griechentum das Dasein die tiefen Grundfarben des

bejahten Entweder-Oder an, treten seine Grundgegensätze,

Tag und Nacht, aneinander in leidenschaftliche,
kraftvoll ertragene Glut. Das Gestalthafte, das sich so

ergibt, wird weniger durch Zeichnung als durch die

Absetzung ungebrochener Komplementärfarben erreicht,
durch eine lineare Koloristik, welche an den Dingen selber

in klar abgesetzten Flächen haftet. Fehlt die Farbe,
so kann dadurch in Zeichnungen geradezu eine

Überlastung der Linie eintreten; sie wird zu einem Panzer,

aus dessen Starre dann nur virtuelle Bewegung der
Linie löst — ohne daß diese im mindesten einen
barocken Sinn gewänne — wie sich etwa an Rafacls Lon-
donc

ließe
Blatt mit den vier Madonnen schön zeigen

Dem gegenüber gipfelt sich die Kunst des«AIalerischen»
dreifach auf: in Bembrandt, in Plastik und Baukunst
des deutschen Barock und im französischen Impressionismus.

So wie die Dinge, christlich gedacht, keine volle

Eigenexistenz haben, sondern in jedem Augenblick von
der göttlichen Ausstrahlung geschaffen und im Sein
gehalten werden, so ist bei Bembrandt alle Gestalt eine

Funktion und ein Geschöpf des ohne örtliche Beheimatung

mystisch-allgegenwärtig aufquellenden Lichtes,

* Italien und das deutsche Formgofühl. München 1931.

das die Gegenstände aus dem Nichtsein der Lichtlosig-
keit hervorbildet, sie aus der webenden Tiefe herausformt

und sie wieder darin verdämmern läßt. Hier gibt
es keine Grenze, nur den ewigen Strom und seine

Ausscheidungen. F.s wird so bei Rembrandt auch klar, daß

man in gewissem Sinne statt «malerisch» gerade auch

«plastisch» sagen könnte. Während die Linie flächig
und glatt abschneidet, baut sich dies «Plastische» langsam,

bruchlos und rund aus dem Umgebenden heraus
und hat keine Grenze gegen es, sondern fängt mittels
der unendlich fliehenden Perspektive einer Wölbung
allmählich an. Alles ist Übergang, und damit ist es

natürlich nur eine Scheinplastik (während die Linie
immer eindeutig plastisch oder eindeutig flächig ist). Alan
denke auch (um hier noch zwei Beispiele obenhin
aufzugreifen) an das Hervorleuchten der Farbe aus dem Dunkel

in Marees' Frühwerken, man denke an den Zeichenstrich

Tintorcttos, der in schrägen Kurven modellierend

von hinten nach vorn, von der Tiefe nach der Oberfläche

geführt wird.

Der deutsche (und minder maßlos der italienische und

spanische) Barock überträgt derartige Grundeinstcllun-

gen auf das anscheinend Ungeeignetste, den Stein —

allerdings ihn durch Stuck zurechtbiegend. Anfangs spielen

sieh seine fröhlichen oder tragischen Ausschreitungen

noch auf dem festen Liniengerüst klassizistischer

Baukörper ab. Darnach werden diese zerfressen,
untergetaucht, aufgelöst; und in den letzten Werken vor dem

Abschluß, vor dem Umschlag ins Antikisierende ist alle
Architektur und Plastik nicht mehr Linie im Bauin,
sondern eine Art erstarrter Querschnitt durch ein
reißendes Strömen, der die Linie, wie sie durch die

Erstreckung der Zeit hingeht, illusionär mitvermitteln
will. Während aber die echte Linie unter dem gestalthaft

Eindeutigen auch die Vieldeutigkeit des Unendlichen

schenkt, gibt diese großartig ausgeartete Kunst

freiwogender Farbigkeit unter dem falschen Anschein
der Unendlichkeit das subaltern Eindeutige, einen

Durchblick in die Himmel, die nicht einmal die All-
scitswendigkeit des gewöhnlichsten Gegenstandes
haben, sondern sieh als künstliche Paradiese nur für einen

einzigen Standpunkt trügerisch auftun. (Schluß folgt)

284


	Das Erlebnis der Linie

