
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 32 (1945)

Heft: 2

Artikel: Baukunst und Kunsttheorie im Mittelalter

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Baukunst und Kunsttheorie im Mittelalter

Von Ernst Stockmeyer

Zweiter Beitrag zur Theorie der Baukunst *

Kunsttheorie im Mittelalter wird vielen als fragliche
Angelegenheit erscheinen. Tatsächlich hatten jene
Zeiten zunächst ganz andere Sorgen und Leidenschaften,
als sich mit Erörterungen über Kunst abzugeben. Aus

früher Zeit kennen wir zwar den Titel einer leider
verschollenen Schrift Auguslins (354-43o) «Über das

Schöne und das Angewandte» (De pulchro et apto),
die vermutlich nach der platonischen Einstellung des

Verfassers die Idee des Schönen der Gebundenheit aller
Kunst im materiellen Ausdruck gegenübergestellt
haben dürfte. Sonst aber besitzen wir nichts, vor allem

nichts, was uns das Aufdämmern neuer Formen und

Formstrukturen im Aufeinanderprallen religiöser und
völkischer Geistcsmächte irgendwie verständlich
machen könnte. Bei der meist gewaltsamen, oft abrupten
oder stoßweisen Durchdringung des Nordens mit
südländischer Kultur, bei der langsamen, fast immer
mißverstehenden Resorption von Antike und Christentum
in verschaffender Um- und Neubildung sah man sich

allzusehr im Banne eines übcrindividuellen Schicksals,
als daß Besinnung im einzelnen, geschweige denn Klarheit

im Erfassen von Leben und Wachsen eines

organischen Gebildes hätte aufkommen können. Wollen wir
uns nach der geistigen Einstellung jener frühen Zeiten

europäischer Staats- und Volkswerdung erkundigen, so

müssen wir vor allem die Bauten selbst befragen, soweit
sie uns überliefert und erhalten sind.

Daß überhaupt Bauwerke im großen geschaffen werden

konnten, dazu brauchte es den Willen und die Kraft
eines Mächtigen. Der Dom von Aachen, um das Jahr
800 erbaut, darf wohl als der erste Monumentalbau
des Mittelalters nördlich der Alpen gelten. Wie sieht

nun aber ein solcher, seiner eigentlichen Struktur nach,
aus? Achteckform, Proportion, Alaterial waren, mit der

üblichen flachgedeckten Basilika rustikaler Bauweise

verglichen, alles andere als gewöhnlich. Der Bau ist vor
allem kulturhistorisch zu bewerten. Den Auftraggebern,

d.h. also Karl dem Großen und seinen Helfern
fehlte infolge besonderer soziologischer und politischer
Umstände die Voraussetzung zu einer geistig
überlegenen Kunstpflege; es fehlten Selbstverständlichkeit
und Freiheit künstlerischer Konzeption und
Handhabung, wie sie z.B. noch das Zeitalter des Hellenismus,

ja noch später das des römischen Imperiums be-

* Vgl. «Werk» Heft Nr. 9, Jahrgang 1944, Wandlungen
der Architekturtheorie und Praxis im Altertum von Ernst
Stockmeyer.

saßen und wie wir sie auch an den imposanten
Nachläufern, den Bauten eines Justinian in Byzanz und
Bavenna (6. Jahrhundert) bewundern dürfen. Man war
darauf angewiesen, zu nehmen, wo und wie man konnte,
ohne alle historische Empfindsamkeit und stilkritische
Überlegung.

Es klafft in xVachen eine Lücke zwischen den meist aus
dem Orient stammenden Motiven und deren oft sehr

wenig architektonischer Verwendung, ein Widerspruch
also zwischen geschmacklicher Kultur und baulicher
Inkonsequenz. Alan könnte auf Primitivität architektonischer

Anschauung schließen, wären nicht die guten
Proportionen (die vielleicht Karls gelehrter Ratgeber,
der Vitruv-Kenner Einhard, überprüft hatte?). So aber
können jene Dissonanzen nur auf einer mißverstandenen
Formübernahme beruhen. Die doppelstöckige Architektur

vor dem durchgehenden einfachen Emporen-
raum, die bis an die Bogenleibung stoßenden schräg
anschneidenden Säulenkapitelle, die den Kuppelschub
viel zu tief auffangenden steigenden Quertonnen des

Umgangs sind Unausgeglichenheiten, die das

mutmaßliche ATorbild San A'itale in Ravenna nicht kennt.
Wenn Karl auf seinem Thron im Westteil der Empore

saß, war er durch einen gähnenden Abgrund
vom Ort der Messe in der gegenüberliegenden Apsis

getrennt. Der Raum kreist um eine leere Mitte, seine

Schönheit ist abstrakt, das konkrete Leben, das ihn
erfüllen soll, ist bloß geduldet und steht beiseite. Alles
ist geometrisch zusammengesetzt, der Hauch warmen,
lebendigen, einheitlichen Empfindens fehlt (Frankl).

Die germanische Formcnkultur von damals war eine

Art Nagelfluh, ein loses Geschiebe zertrümmerter und

zerriebener Formen (Dehio). Traditionslos, wie man

war, konnte man in Aachen nicht ohne Anleihe
auskommen, und diese betätigte man ebenso skrupellos
wie naiv. Karl ließ sich unbedenklich vom Papst die

Erlaubnis zur Wegnahme von vierzig Säulenschäften

in Ravenna geben. Auch von Trier und Born holte er,
was er brauchte. Es ist möglich, daß er sogar fremde
AVcrkleute anstellte, stand er ja zur Sanierung der

Evangelientexte auch in A'erbindung mit Griechen und

Syrern. Aber entscheidend für die Kunst war, daß die

Übertragung von Kulturgut in damaligen Zeiten

nicht aus künstlerischem Interesse geschah. Einerseits

war daran beteiligt das Mönchstum, das sich vom
Orient her nach dem AVesten ausbreitete und Formen

aus Syrien und Kleinasien für seine Bauten gewohn-

42



:rj"'-"' ¦',"¦-"¦ t s "t^p-^—S,

t'tl ¦:.';
:•;¦¦

Vi:-':
-fi."; IÜ:ri :

--®s>^H
TK*f

MÄ""Wrhw
r Sü ^X^
i ¦ tl L

"Ci

Li J3imgiMiBi•¦r^ i-p^

-T-!
&? «^
m

ia*sm --~

rK£*SiX ' PI
^rr;¦/.

:.. - t-^h -^
vT.vsvziW,-.r=

s?
19se^ »tSla .üiäi

Münster zu Aachen. Schnitt von West nach Ost durch den karolingischen Bau (um SOO)

Nach Dehio, Geschichte, der deutschen Kunst

heitsmäßig, vielleicht höchstens in symbolischer
Absicht, mitlaufen ließ (vgl. Vogüe, La Syrie centrale).
Dann aber ist für die gesamte Kunstepoche, die von
Karls Hof und Zeit ihren Anfang nahm, folgendes zu

beherzigen: Der Kaiser schloß das Bündnis mit der
Antike im Zusammenhang mit den großen Zielen
seiner Politik. Kirchen und Klöster entstanden in
seinem Reich zum Zweck der Förderung eines großangelegten

nordischen Nationalismus. Der Hauptzweck war
nicht Kunst, sondern Dokumentierung von Macht. Das

organisch Logische durfte ruhig zugunsten des äußerlich

Prächtigen zurückstehen. Das Wort Dehios über
die gleichzeitige Alalerei hat auch für die damalige
Architektur Geltung: Wäre alles das, was diese Kiinsi

zu sein vorgibt, AVahrheit, so wäre sie ein Wunder. So

schnell wird in den Kämpfen des Geistes ein neues Land
nicht erobert. Es war schon viel und vorerst genug, daß

es geschaut und der erste Schritt hinein getan war.

Neben dieser — man möchte sagen — gewaltsamen oder
auch symbolischen Kunstpflege, welche die Kunst als

Aliltel zum Zweck ansah und sich noch lange, bis in
die Bomanik des 12. Jahrhunderts hinein, auf eine

teils dekorativ bizarre, teils inhaltlich erzählerische
Weise fortsetzte, reift langsam im stillen die Frucht
einer der mittelalterlichen Geisteshaltung nicht minder

vertrauten, ja diese recht eigentlich erst in ihrem Wesen

begründenden und stützenden Einstellung. Geht jene
von Motiv und Bedeutung aus, so diese zunächst von
den rein praktischen Fragen der Technik und
Konstruktion, des Materials und des Werkzeugs. Hat jene
die Form als solche und ihre bloß schmückende
Aufgabe im Auge, unbekümmert um Organik und
sachgemäße Struktur, so liegt es dieser gerade an der na¬

türlichen Entstehung und logischen Zusammenfügung
eines schöpferischen Gebildes, aber in erster Linie am
handwerklichen Prozeß. Schriftliche Nachrichten hierüber

fehlen nicht. Die meisten Zeugnisse dieser Art
liefern uns Vertreter der Kirche, da diese fast die
einzigen Kulturträger jener Zeilen waren. Wenn die
Berichte auch nicht sehr zahlreich sind, so lassen sie

inhaltlich doch auf die Gesamthaltung jener Kreise
einen genügenden Schluß zu. So entnehmen wir einem

Schreiben des Bischofs Gregor von Nyssa (4-

Jahrhundert) die Empfehlung zur Herstellung von Ziegel-
gewölben ohne eigentliches Lehrgerüst. Er habe in
Erfahrung gebracht, daß das Abbinden solcher Gewölbe
besser vor sich gehen könne und zu dauerhafteren
Konstruktionen führe als auf gleichmäßig durchgehenden

festen Gerüstunterlagen. Ein anderer geistlicher
Würdenträger, Venanlius Forlunatus, gegen 56o
Bischof zu Poitiers, spendete in einem Gedicht den
blühenden Städten am Rhein mit ihren meisterlich
gezimmerten Häusern, bei denen er hauptsächlich die

getäfelten Stuben und die reich geschnitzten Lauben

hervorhebt, ein hohes Lob, das um so mehr zu beachten

ist, als er ein vielgereister, mit den Prachtbauten seiner

Heimat wohlvertrauter Italiener war. Eine eigentliche
Sammlung' icchnischer Rezepte liefert uns sodann der
Priester Theopliilus mit seiner Schedula diversarum
artium (io. Jahrhundert V, Seine Schrift handelt von
der Alalerei auf Holz, von Farbe und Bindemittel, von
Glaserzeugung, Glasmalerei, Aletallurgie (Herstellung
von Kelchen, Sporen, Saumzeug, elfenbeinernen
Alessergriffen), von bemalten und geschnitzten Möbeln. Theo-

philus scheint aus dem damals immer noch reichlich
fließenden Quell spätrömischer und orientalischer l'bei-
lieferung sein Wissen geschöpft zu haben.

43



1

: 1

;±
' •

m\

~A

m

v.
v.

Dom zu Speier (um 10S0 bis 1100)
Romanische Basilika im gebundenen

System

Notre Dame in Paris (1163 bis 1235)
Entwickeltes System der gotischen

Kathedrale

Nicht ohne Einfluß auf die Vervollkommnung der Technik

in den verschiedensten Kunstzweigen waren auch

die gar nichl seltenen Berufungen (oder Deportationen?)
von fremdländischen Arbeitern, die zur Neugründung

ganzer Industrien führten. Von Karl dem Großen haben

wir in diesem Sinne schon gesprochen. Er halte
vermutlich zu seinen Baiilen aus Italien Maurer und
Steinmetzen kommen lassen und umgekehrt gewandte llulz-
arbeiter nach dem Süden geschickt. .//'/ Desiderius

in Monte Cassino (io58—1087) berief Marmorarii von

Konstantinopel. Ihre Nachkommen haben sich 1111

selben Berufe bis in das 1 Jahrhundert geballen und

sind uiilcr dem Sammelnamen der Cosmaten als

Verfertiger des berühmten Opus sectile, das man an

Bischofsitzen, Schranken. Ambonen, Altären, Säulen iinpl

Fußböden heule noch bewundern kann, bekannt
geworden. Aon noch größerem Einfluß auf die
abendländische Kunst war 1111 12. Jahrhundert die Ansieil-

luiig griechischer Weber in Palermo durch Roger II.

In fast allen diesen Unternehmungen sind Vorbild und

Antrieb der Kirche nicht zu verkennen. Wenn aber hier
das Moment der Arbeil als etwas Besonderes hervorgehoben

ist, so soll es mehr besagen als das für uns Westeuropäer

selbstverständliche «homo ad laborem nascitur».
Alan hai es vielleicht überhaupt und vor allem dem
arbeitsamen Geiste der Klöster zu danken, dal! nach dem

Ableben der Antike die Formen flucht Spät roins sich nicht
in einem weichlichen Asthetizismus verloren hat. Ein
Überhandnehmen solcher Anschauung im Geiste jener
neuplatonischen Schrill «Über das Erhabene» eines

unbekannten Verfassers aus den ersten Jahrhunderten
unserer Zeitrechnung ¦ wir kennen sie im griechischen
((riginal — wäre immerhin denkbar gewesen. .Auch hier
dürfen wir wieder auf Auguslin weisen, der dem «trage
und entsage» der Stoa das «ora et lubora» gegenüberstellte,

der fatalistischen Resignation ilas Sichmühen
in der Arbeit. Es ist damit der Wille zur Arbeit
ausgedrückt, der sich neben den täglich zu verrichtenden

kleinen Notwendigkeiten seine besondere Aufgabe stellt.
Mehr noch, es ist eine ausdrückliche, fast religiöse
Hingebung an die Arbeit, die — nebenbei gesagt — die

Person des großen Kirchenvaters im Hinblick auf seine

Verfechtung des Gotlesgnadentums im hellsten Licht
erstrahlen läßt. Die Handarbeit erhielt dann vor allein
durch die Regel Benedikts im 6. Jahrhundert ihreWeihe.
Immer w ieder haben sich von da an prominente Mönche

gegen das Überhandnehmen intellektueller Betätigung
in den Klöstern zur Wehr gesetzt als gegen eine schädliche

Dekadenz, soz. I!. nach der humanistischen Periode
Karls zur Zeit Ludwig des Frommen im o. Jahrhundert.
Die Zisterzienser, aus den Benediktinern hervorgegangen,

befürworteten im 11. unil 12. Jahrhundert ebenfalls

die Abkehr vom Bücherabschreibcn und Minia-
turenmalen. Sie sahen ihre Aufgabe vor allem in der

Rodung des Waldes und in der Bodenmeliorieriing,
also in einer ausschließlich praktischen Tätigkeit, womit

eine gewisse Strenge und Einfachheit der Sitte
verbunden war, die auch in ihrer Baukunst zum Ausdruck
kommt. So konnte sich eine bauliche Entwicklung
anbahnen, die im Rahmen begrenzter und homogener
Bauaufgaben sich um die Idee des einlachen Kirchen-
langbaus in jahrhundertelanger technischer A'ervoll-

kommnung immer wieder mit neuer Kraft bemühte,
bis die Höhe künstlerischer Produktion erreicht war.
Man wird es demnach kaum einen «Akt müder

Entsagung» nennen dürfen, daß sich der basilikale Typus
beinahe unverändert vom 4. bis in das [2.
Jahrhundert erhallen hat, sondern viel eher eine natürliche

Folge dieses sich immer wieder in neuen
Anläufen in Technik und Konstruktion versuchenden
Baueifers, dem schließlich das System und die Durchbildung

der einzelnen Travee in ihrer organischen Raum-

Körperbeziehung mehr am Herzen liegen mußte als die

Abgerundetheit äußerlicher Form und Gestalt. Mit
dem Problem der Einwölbung, wie es vom 1 1.

Jahrhundert an den baulichen Aufgaben gestellt, war,
erwachte zugleich der Trieb zu seiner Lösung. Das «ge-



:;::

Münster zu Straßburg. Querschnitt durch das Langhaus (um 1235

bis 1275). Gotischer Aufbau nach dem gleichseitigen Dreieck. Nach

Hamann-Weigert, Das Straßburger Münster

bundene System» der Romanik, ilas eine gewisse ängstliche

Gezwungenheil in der Bewältigung der verschiedenen

Schiffsbreiten nicht verleugnen kann, wurde uni
der Zeil von der durchgehenden Travel' der Gotik
verdrängt. Der Spitzbogen bedeutete Befreiung vom Zwang
zum Quadrat. Im i3. Jahrhundert scheint diese Höhe
erklommen zu sein, wo sich ilie Einheit des Systems
mit ihren unausweichlichen Konsequenzen endlich wie

von selbst ergab, wo die Erkenntnis eines innern
Zusammenhangs zwischen Decke und lragenden
Bauteilen in fortwährender Wechselwirkung von Technik
und Kunst sich durchgerungen halle. Erst in dem

Augenblick, wo diese Erkenntnis aulkam, war die

Wasserscheide zwischen Romanik und Gotik
überschritten. Von einer symbolischen Verwendung struk-
tiver Scheinformen, einem Ilauptmittcl der romanischen

Dekoration, ist nicht mehr die Rede. In streng
realistischem Wahrheitssinn hat jedes struktive Glied
wirklich etwas zu leisten, nicht das kleinste könnte
entfernt werden, ohne daß alles in Bewegung käme. Struktur

und Dekoration sind eins geworden. In keinem
anderen Baustil sind Konstruktion und Form,
Verstand und Gefühl ähnlich eng verflochten gewesen. Im
römischen Pantheon, um ein extremes Beispiel zu

nennen, i-,1 die Architektur absolute Form, die
konstruktiven Alittel bleiben verborgen. Die gotische
Kathedrale hingegen stellt ihre Konstruktionsform ollen

zur Schau, und alle Kunstformen sind aus ihr abgeleitet
Dehio). Selten ist auch eine Kunstepoche zu dieser

Unabhängigkeit von aller nationalen Färbung gelangt.
Wohl waren anfänglich deutlich unterschiedene
Anläufe bemerkbar. Der zentrierte Kölner Typ auf der
einen Seite mit der Aushöhlung des Alauermassivs von
innen her durch Nischen, Blenden und flache Galerien,
wo die Widerlager die stehen geblichenen Mauerteile
sind. Dem gegenüber der französische Langbau, der
die Verstrebung nach außen und die Auflösung in
lineare Funktionsglieder bevorzugte. Die französische

Richtung blieb Sieger und verbreitete sich überall bin

als die formal weniger extravagante unil national
weniger beschränkte. Man darl sie als Gegenbewegung des

abendländischen Gemeingefühls gegen den im romanischen

Stil eingetretenen Zustand unendlicher
Verästelung nach Völkern und Stämmen, Ländern und
Provinzen betrachten. Die zwingende Übermacht, die

zu allen /.eilen das Klassische hat, tral in Wirkung
und sog das Nationalbesondere vollständig in sich auf
Dehio). Daß aber der basilikale Typus in der Gotik

noch einmal die Oberhand gewann, bestätigt gerade
die In erster Linie technisch architektonische Bewertung

baulicher Probleme dieser Zeit. Der Fachmann
und Konstrukteur gibt den Ausschlag, nicht mehr der

Auftraggeber und Theologe. Die noch erhaltenen alten
Baurisse zeigen durch die zahlreichen Umlegungen von

Aufrißprojektionen in die Grundebene ein so dichtes

Liniengewirr, daß nur die in diese Art der Darstellung
eingeweihten Aleister sie verstehen konnten. In den

wissenschaftlichen Hilfsmitteln, der Geometrie und

Rechenkunst, nehmen die Quadratur und Triangulatur,

der goldene Schnitt und bestimmte Verhältniszahlen

eine wichtige Rolle ein. Für eine Reihe
gotischer Kathedralen ist die Triangulatur direkt nachgewiesen.

Statische Berechnungen in dem der heul igen
Technik gewohnten Sinne wurden nicht ausgeführt.
Man legte bestimmte Erfahrungsgriindsäize zu Grunde,

die einen Hauptbestandteil der technischen
Unterweisungen In den Bauhütten bildeten und von diesen

gegen Nichtmitglieder streng geheim gehalten wurden.
Sie übertrugen sich durch mündliche Überlieferungen
auf die Jüngern Generationen der Bauhütten und der

Steinmetzfamilien, wurden aber später mit der
Verbreitung des Buchdrucks zum Teil auch in Buchform
festgelegt und so vereinzelt in unsere Zeit hinübergerettet.

Aus ibnen, den Bilderhandschriften und den

künstlerischen Darstellungen mittelalterlicher Raubet

riebe gehl hervor, daß sieh in der Einnistung der

Bauten, der Ilcrbeischaffüng des Materials, der Benüt-

z.uih; des Tretrades als Materialaufzue und dem Ver-

45



u<®ft-.
iO',IUI.1. ; .1.

Z--

V.

If J

£ r^ P-

^X^T^XfiX^SX^
Villard de Honnecourt, Strebesystem des Reimser Chors nach

unausgeführtem Plane. Nach Hahnloser, Villard. de Honnecourt

ßSB
5s.

& I ^s N
^rJ-J

X
XJ

t

J_

L A

SS

w^n >a

Kathedrale von Reims. Ausgeführtes Strebesystem des Chors (geweiht 1241)
Nach King, The study book of mediaeval architecture

setzen der Steine gewisse allgemeine, überall
gleichbleibende Handhabungen und Gebräuche entwickelt
hatten, wie sie zum Teil auch heute noch in Übung
sind (Ilartmann). AVer sich eingehender mit diesen

Fragen, speziell der Triangulatur, befassen will, sei

auf die Schrift von Karl AVitzel «Untersuchungen über

gotische Proportionsgesetze» (Diss. 1914, Berlin,
Wilhelm Ernst und Sohn) verwiesen.

Der Pikarde Villard de Honnecourt, der um i23o
herum seine Aufzeichnungen machte, kann für uns als

der Theoretiker dieser Zeit angesprochen werden. Auf
alle Fälle ist Villards Alappe mit den 33 erhaltenen

von etwa 60 großen Blättern, enthaltend Skizzen nach

architektonischer und figürlicher Vorlage mit
Beischriften, eine der wichtigsten Quellen für die gesamte
Geistesgeschichte des Alittelalters (vergl. II. Hahnloser,
Krit. Gesamtausgabe des Baubüttenbuches, Wien
ig35). Villard hatte sich den Stoff für seine

Mustersammlung auf Beisen in Frankreich, der Schweiz und

Ungarn geholt. Es interessieren ihn die Steinmetztechnik

(maconnerie) und die Baugeometrie ebenso wie
die Zinmiermannskunst (charpenterie), die Maschinen

für Krieg und Frieden wie die Feldmesserei und ganz
besonders aucb die menschliche Gestalt und die

Darstellung der Tiere, die er «al vif» wiedergibt. Aber
damit nicht genug. Er faßt subjektiv künstlerisch auf.
Die Formen seiner Vorbilder (Laon und Reims) gibt

er leichter, die Maßverhältnisse steiler, «moderner».
In den Figuren ist eine stärkere Verräumlichung und

gestrecktere Proportionierung bemerkbar als damals
üblich. Er setzt die Tierleiber in geometrische Formen
und benützt das Dreieck als Schema für das menschliche
Antlitz. Daneben studiert er den zeitgenössischen
Gewandstil mit den sogenannten Aluldenfalten. Alles in
allem nicht bloß technische Regeln, sondern der Künstler

greift ein. Villard ist ein beredtes Zeugnis von dem

lebendigen Verhältnis jener Epoche zu Kunst und Natur.

Der Künstler tritt überhaupt von nun an in den \7order-
grund. Er ist nicht mehr bloß einer unter den vielen,
die die Hände an das Werk anlegen. Alan kennt sie

mit Namen, einen Erwin von Steinbach (Straßburg),
einen Aleister Gerard (Köln), Johann von Gmünd (Freiburg)

auf deutschem Gebiet, einen Pierre de Alontereau
in Paris. Die Baukunst hat ihre außerkünstlerischen
Schlacken abgeworfen und will autonom sein. Und
dennoch darf man selbst die Gotik nicht ohne ihre
Gegensätzlichkeiten sehen, das eine herausgreifen und das

andere ignorieren. Sie vereinigt im Grunde
Himmlischstes und Profanstes, Erhabenstes und Primitivstes,
Alystik und Mathematik. Der gotische Raum kann

schlechterdings nicht bloß sinnlich gesehen werden. Er
ist von einem geheimen spirituellen Leben erfüllt, und
die Rauteile werden noch als Teile des Ganzen
Ausdruck einer Alathematik, die ihren Sinn nicht nur am

46



T "

x"i ¦-¦ o'
i .>

1 yy,

^>

r*-
D

/
i

>¦

«ai

-Ji ;uf.

\
St*

V
X ...X

ife^

2^
•.¦¦'

mm

rAu

|
'

fctvcef- tut- ftidlftf^K^^ött^)^

Cftujera: auoifc girr «fo^rr f£ Jauatr

Villard de Honnecourt, Geometrische Konstruktionsschemen für Köpfe und Figuren. Nach Hahnloser, Villard de Honnecourt



konstruktiv Mechanischen erschöpfte Fechter. Wie
auf einer höheren Stufe begegnen uns auch hier wieder
die beiden Komponenten Technik und Symbol, aber
In schönster Harmonie vereinigt, ohne einander zu

beeint rächtigen.

Was für Symbole sind gemeint? Sehen wir von der

grobschlächtigen Symbolik ab, die hauptsächlich in
der Romanik grassierte unil die, in einer uns wenig fein
scheinenden Weise den Bau zergliedernd, ihn bald

theo-, bald anthropomorphisierte, die vier Alauern mil
den vier Evangelisten oder Kardinaltugenden verglich,
die drei Portale mit der Dreieinigkeil oder auch mit
den Wunden Christi, die Pfeiler mit den Aposteln, das

Kirchenschiff mit der Erde, Chor und Sanktuarium mil
dem Himmel, die Apsis mit der Dornenkrone, den

Altar mit dem Haupte des Erlösers gleichsetzte, dessen

sterbende Neigung durch die, manchmal bloß
topographisch bedingte, Abweichung der Chorachse

ausgedrückt werde. Nein, wir meinen die Welt des Glaubens,

die die \Torstellung von dem geistigen Reich des

Religiösen zur Grundlage aller äußern und innern
Weltbetrachtung werden läßt. Es ist eine Gesamtschau,

die letzten Endes auf die Emanationslehre des

Altertums zurückgeht, auf den Ursprung alles Seins

und Wesens im anfanglosen Beginn, i[cv nach christlicher

Anschauung in Gottvater personifiziert wird. Es

ist eine Zusammenfassung aller Gebiete menschlichen
Wissens von AVeit, Geist und Gott, wie sie ein Albertus

Magnus, der große Scholastiker des i3. Jahrhunderts,
in seinem Riesenbau zu endgültigem Besitz für die

geistige Menschheit hinterlassen hat. Die Well steht unter
dem EinheitsbcgrilT der Totalität und ist als solche der

Spiegel Gottes. Die ganze Ordnung ist durchwirkt von
einem geheimnisvollen System von Zahlen. Auch ein

Nikolaus von Amiens verdient deshalb hier genannt zu

werden, der schon im 12. Jahrhundert -- Jahrhunderte

vor Spinoza — es unternommen hat, eine Theologia more
geometrico nach dem Vorbild Euklids zu formulieren.
Daß alles in der AVeit zu einer einzigen ungeheuren
Kette von Ursache und Wirkung verschlungen sei, wo
«alles sich zum Ganzen webt, eins in dem andern wirkt
und lebt», ist durchaus scholastisch gedacht. Und dann

auf der anderen Seite die echt deutsche Inbrunst der

Mystiker, einer Hildegard von Bingen ' 12. Jahrhundert),

einer Mechlhild von Magdeburg (13. Jahrhundert)
und vor allem eines Meisters Eckehart 1 260—1327).
Die Auseinandersetzung zwischen Scholastik und Mystik

ist im Grunde der noch einmal ausgefochtenc

Kampf zwischen antik Lateinischem und Germanischem,

zwischen Norden und Süden. Und wie diese

geistig gedeutete AVeit der AVirklichkeit, eine Wunderwelt

aus kühnster Berechnung und vollkommenster

Hingebung, so die aus raffiniertester Konstruktion und

Gläubigkeit entstandene AVeit der Architektur. Bis

dann schließlich mit der Spätgotik in die abstrakte
Rauschwelt der Dome, in diese höchsten Gebilde

sehnsüchtiger Geistigkeit gleichzeitig an allen Ecken und

Enden ein funktionell im Grunde sinnloser Naturalismus

einbricht, der zur Renaissance überleitet 'Fechter).

Aus der Spälzeil des Mittelalters, die eine entschiedene

Neigung zum Schematisieren und Theoretisieren auf
jeglichem Gebiel bekundet (Dehio), besitzen wir noch

einige kleinere Schriften. Es sind das einmal die «Geo-
metria deutsch» von Hans Ilösrh aus Gmünd, 1 [7 [

gedruckt. Sodann die beiden Eialenbüchlein des Matthäus
Rorilzer (i486) und des gleichzeitigen Hans Sclimutter-

mayer. Beide enthalten eine Unterweisung im
Steinmetzenhandwerk. Und endlich die im Jahr 1 j 1 (i

niedergeschriebenen Belehrungen des Lorenz Lacher. Doch

kann man aus diesen nichl über die gewöhnlichsten
Konstruktionen hinausgehenden Abhandlungen eher
sehen, wie streng das Hüttengeheimnis gehütet wurde,
als diili etwas über das Wesen der Triangulation zu
erfahren wäre (Witzel). Die «ATierung über Ort» zur
Konstruktion der Fiale in lloritzers Schrill ist vielmehr
eine zur Faustformel verderbte Erkenntnis der
Triangulation Klelzl). Die Theorie scheint am Schluß des

Mittelalters derselben inhaltsleeren Schrulligkeit
verfallen zu sein, wie die damalige Praxis mit ihrem

knitterigen (-efältel.

F.s ist eben so, daß einem jeden Baustil durch sein eigenes

Lebensgesetz ein Gipfel vorausbestimml ist, über
den er nichl hinaus kann (Dehio). Der war für plie

Gotik plas l.'t. Jahrhundert. Und wenn wir aus der Zeit
der baulichen Hochblüte zum Schluß noch einen
«Theoretiker» großen Formats zu nennen halten, der

zwar nicht über Baukunst im speziellen Sinne, wohl aber
über die Kunst und das Schöne im allgemeinen sich
seine Gedanken machte, so wäre es Thomas von Aquino
i 1225—127 X der das Schöne ebensowohl in der klaren
Struktur des Kunstwerks wie in der dem Geiste des

Künstlers angemessenen wohlproportionierten Gestaltung

sab, also zugleich in einem subjektiven und objektiven

Prinzip. Alan kann hier noch einmal in
philosophischer Sublimierung, wenn man will, die beiden

oben erwähnten Komponenten wiedererkennen im
Gegensatz von Realem und Idealem, von Stoff und Geist.

Klarheit und angemessene Proportion mögen in ihrer
entelechialen Verknüpfung für die Klassik richtig sein.

Es wird aber niemandem einfallen, diese beiden

Begriffe als Alotto über die gesamte Kunst des Alittelalters
setzen zu wollen.

Anmerkung: Dem Leser wird die fast ausschließliche

Erwähnung der nordischen Kunst im Mittelalter
vielleicht als ein Alangel auffallen. Tatsächlich gehörte zu

einer umfassenden Darstellung, auch die italische Kunst
und im weiteren als Sonderkapitel die Entwicklung der

byzantinischen und islamischen Kunst mit ihren
grandiosen Innenraumlösungen. Daß hier darauf mit
Absicht verzichte! wurde, liegt in einer gewissen
künstlerischen und auch kulturpolitischen Divergenz der
einzelnen Kunstbezirke begründet, deren Klarstellung
in so knapper Form zu weit geführt und die großen

Gegensätze und Kulminationspunkte, auf deren Zeichnung

es vor allem ankam, verwischt hätte.

i«


	Baukunst und Kunsttheorie im Mittelalter

