
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 32 (1945)

Heft: 1

Artikel: Über das "Natürliche" als Formersatz

Autor: Oeri, Georgine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über das «Natürliche» als Formersatz

Von Georgine Oeri

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen der Wirklichkeit

und ihrer künstlerischen Gestaltung scheint in der

Luft zu liegen. Sie drängt sich jenem in zunehmender

Häufung auf, der sich täglich aus seinem Beruf heraus

angesichts der verschiedensten künstlerischen Phänomene

zu fragen veranlaßt sieht: Was ist Kunst? Aber

nicht nur ihm. In der Schweizerischen Erziehungsrundschau

(Heft 6, September 1944) berichtet
Dr. II. Liniger über die Ergebnisse einer Rundfrage

unter Schülern und Schülerinnen der höheren
Mittelschulstufe (i 4—! 8 Jahre) nach ihrer Meinung über den

Film. Er teilt in diesem Zusammenhang die (in
Aufsätzen) erhaltenen Aussagen mit, soweit sie ihm wesentlich

und typisch erscheinen. Es fällt dabei auf, wie

häufig in diesen, beim Vergleich zwischen Film und

Theater, am Kriterium des «Natürlichen» der Unterschied

zwischen beiden erläutert wird. Daß man dabei
das Gefühl hat, weniger der eigenen, kristallisierten
Meinung des Einzelnen, sondern jener der Eltern oder

derjenigen, von der die Schüler glauben, daß der Lehrer
sie hören will, zu begegnen, spricht eher für als gegen
die weite Verbreitung einer solchen Anschauungsweise.
So interessant im einzelnen die Begründungen sind,
warum entweder der Film oder das Theater «natürlicher»

seien — beide Auffassungen werden ungefähr
gleich häufig vertreten — so ist es zunächst wohl nur
bemerkenswert, daß das «Natürliche» zum unwillkürlichen

und selbstverständlichen Maßstabe für den Grad
der Bejahcnswürdigkeit einer theatralischen oder
filmischen Äußerung, einer künstlerischen Äußerung
überhaupt genommen wird. Je natürlicher, desto besser.

Und was ist nun dieses «Natürliche»? l^s ist «das Leben,
wie es wirklich ist», es ist das «genau wie bei uns»;
es ist die unverwandelle, ungestaltete Wirklichkeitsabschrift:

die Reportage. Unter dem Gegenteil des

«Natürlichen» wird das Verlogene, das Geschraubte,
das Steife, das Künstliche, das Virtuose verstanden.
Unter diese Begriffe fällt bezeichnenderweise aber auch
die echte Form, weil man Formalismus mit Form und

Stilisierung mit Stil verwechselt. Jede Umsetzung, jede
Übersetzung auf eine erhöhte Ebene des Beispielhaften
wird als «Krampf» empfunden. Einesteils wird einer
solchen Gestaltung Unwahrheit vorgeworfen, wird
behauptet, daß sie einer Geisteshaltung entspringe, die
«idealisiere» und nicht die Kraft habe, die Wirklichkeit

zu sehen, wie sie sei, die sich flüchte und sich entziehe.

Andererseits scheint es aber, daß man sich mit diesem

Vorwurf (unbewußt) dafür entschuldigen will, daß man
sieh den inneren und äußeren Verpflichtungen entzieht,
die eine solche Gestaltung eben durch ihre zur All-
gemcingidligkeit strebende A'erallgcmcinerung des

Einzelfalls in einem geformten Ausdruck auferlegt. AVeil

eine solche auch vom Aufnehmenden eine gewissermaßen

formale Anstrengung verlangt (deren Sinn man
aber in unserer vollkommen stillosen Zeit nicht mehr

einsieht), glaubt man, diese sei etwas Unnatürliches;
und man heftet sich an die Verabsolutierung des an
sich banalen und zufälligen Einzelfalls in der Meinung,
das sei zeitnahe Kunst. Das ist beruhigend, verständlich
und unverpflichtend. So wie man glaubt, ein geschminktes

Mädchen sei weniger natürlich als ein ungeschminktes

(— das kann so sein, aber dieses Mädchen kann auch
eine gesteigerte Vorstellung von sich selbst verwirklichen,

einem sehr natürlichen Trieb nachgeben,
wodurch es sich innere Fassung zu verleihen imstande
ist —), so glaubt man, daß es unnatürlich und verlogen
sei, sieb für eine Theatervorstellung anders und festlich
anzuziehen (— das Zutrauen zu diesen bürgerlichen
Formen ist ebenso abhanden gekommen wie infolgedessen

der Mut, sich zu ihnen zu bekennen —), und so

glaubt man auch, daß fünffüßige Jamben zum vorneherein

etwas Unnatürliches seien, jedenfalls einem
Bereich des «Höheren» angehörten, der mit dem Leben

nichts zu lim habe: eine Trennung des ästhetischen vom
ethischen Bereich, der Form vom Inhalt, die absolut

kunstfeindlich, ja wahrscheinlich überhaupt
kulturfeindlich ist. Das zweifellos vorhandene Bedürfnis nach
«Klassikern» in allen Künsten, in das sieb das Bedürfnis
nach dem «Höheren» legitimerweise kleidet, ist eine

Sache der feiertäglichen Erhebung, die sauber vom Alltag

getrennt wird. Die Verantwortung dafür liegt nicht
etwa bei den Klassikern, sondern in unserm
Unvermögen, sie als die lebendige Steigerung unseres eigenen
Seins zu begreifen. Man hat sich daran gewöhnt, im
Kunstwerk keinen sittlichen Gehall mehr zu sehen, oder
diesen jedenfalls in seinem Bereich zu belassen, befriedigt,

daß es ihn dort gibt, ohne daraus die Nutzanwendung

auf das eigene Leben zu ziehen.

Diese Betrachtung ging von dem vielleicht zufällig
erscheinenden Anlaß der Umfrage über den Film aus. Es



gibl indessen aul'allen Gebieten der Kmisi der Gegenwart

viele und verschiedenartige solcher Anlasse. Ini
noch einmal mit dem Film zu exemplifizieren 'weil
bei diesem die Publikumsmeinung möglicherweise der
subtilste Seismograph für den Wandel in iler geistigen
Situation der Zeit ist): Vor einem halben Jahr war in
verschiedenen Schweizer Städten ein Film von llileb-
cock, «Schalten des Zweifels», zu sehen. Dieser Film
war überall ein Mißerfolg. Warum? Weil sein Inhalt
mit formalen Mitteln, durch eine hervorragende
Photographie, ausgedeutet wurde - und dafür fehlt heule
weitherum das Verständnis. Es isi deshalb leider nötig,
zu betonen, daß die formale Gestaltung nur deshalb so

gut war, weil sie einen Inhalt hatte und von ihm
unzertrennlich war. Der Schöpfer dieses Films wußte, was

er mitteilen, was für einen Inhalt er sichtbar machen

wollte: die Überwindung des Bösen, die Läuterung
eines Menschen durch den eigenen sittlichen Willen.
Dieser Inhalt konnte erst durch die formale Konzeption
evident gemacht werden (die blendenderweise m der
modernen Form des kriminalistischen Beißers gefunden
wurde) und durch die Bildhaft lgkeil der photographischen

Einstellung. So wird die innere Zusammenhangs-
losigkeit einer Familie in der verlorenen Zerstreutheit
ihrer Glieder auf einem Bahnsteig sinnfällig gemacht;
ebenso die zunehmende Beklemmung eines jungen
Mädchens: es versucht in seiner Seelenangst den Mann,
den es liebt, telephoniseh herbeizurufen, versuch! es

dreimal vergeblich; sein seelischer Zustand wird allein
dadurch ausgedrückt, daß die Kamera vom Flur, wo
sich der Telephonapparat befindet, stockweise ilas

Treppenhaus hinaufsteigt, wodurch die Mädchengestalt
immer tiefer hinuntergedrückt und in das Gestänge des

Treppengeländers und in dessen Schlagschatten
verstrickt wird. (Eine Aufnahmetechnik, die ohne den Einfluß

der abstrakten, bzw. konkreten Kunst nicht denkbar

wäre.) Nichts wäre diesem Begisseur gegenüber
verständnisloser, als ihm vorzuwerfen, daß er «zuviel

an die Form» denke, wie man dies kürzlich einem jungen

Bildbauer im künstlerisch und schöpferisch
analogen Fall vorhielt. Nur die Form deutet den Inhalt,
der ohne diese etwas Zufälliges bleibt.

Daß man den Hinweis für nötig empfindet, «mehr an
den Inhalt zu denken», deutet ilarauf hin, daß man
eigentlich keinen hat. Denn der bewegende Inhalt
müßte so selbstverständlich da sein, daß nur noch das

Verlangen, die Notwendigkeil bestünde, nach dessen

adäquater Form zu suchen. Es besteht indessen eine

ausgesprochene Inhaltsverlegenheit, weil zumeist der

gcislig gefestigle Standort fehlt, von dem ans alle

Dinge in ein geordnetes Verhältnis zu einander rücken
und für jeden Inhalt das Woher nach Wohin im Sinne
einer ethischen Zielrichtung bestimmen. Die «geistige
Richtung» erschöpf! sieh zumeisl in einer
weltanschaulich-politischen Tendenz, die die bloße, vereinzelt
bleibende Wirklichkeitsabschilderung färbt, vor allem im
zeitgenössischen Theaterstück, — und der Erfolg, den

alle diese Hervorbringungen der Zeitdiskussion haben,

gibt ihnen recht. Damit soll keineswegs gesagt sein, daß

sie nicht ihre Berechtigung und notwendige Funktion
hallen; aber man darf sieh nichl der Illusion hingeben,
daß es sieh dabei um Kunst handle.

In der bildenden Kunst, in der Malerei vor allem, läßt
sieb die Trennung zwischen Inhalt und Form vielleicht
am deutlichsten nachweisen. Die jüngere Basier

Malergeneration, die erst vor einigen Wochen sieb der

(llfenl liebkeil vorstellte, zeigt deutlich jene Neigung
zum «Natürlichen», indem ihre Vertreter der Meinung
zu sein scheinen, daß das Grau-in-Grau der Schilderung
proletarischen Elends der Wirklichkeit der sozialen
Situation entspreche. Die künstlerische Wirklichkeit
der sozialen Sil nation isi es keinesfalls, denn die
künstlerische Wirklichkeit isi immer eine über den anekdotischen

Einzelfall liinausweisendc Gestaltung. Es scheint
indessen die Vorstellung zu herrschen, daß man, wenn
man auf die formale und farbliche Gestaltung
verzichte, die Spontaneität des Lebens erhasche, während
sieb dieses eben nur einer gestalteten Kontur bequemt.
Die formalistische Entsprechung hat diese von der
weltanschaulichen Präokkupation absorbierte Malerei in der
abstrakten 'bzw. konkreten) Kunst, die sich ausschließlich

mit den Spannungsverhältnissen von Farbe und
Form und deren tausendfachen Möglichkeiten
kompositorischer Ordnung beschäftigt. Es gibt freilich auch
Anzeichen dafür, daß in der zeitgenössischen Kunst
Kralle am AVerk sind, die nach der heilenden Synthese
suchen.

Daß das Publikum zwischen Form und Inhalt trennt,
hängt selbstverständlich ursächlich damit zusammen,
daß die Kunst selber in Form und Inhalt auseinandergefallen

ist, daß in der Tat die meisten künstlerischen

Äußerungen beule formalistisch sind. Die Fähigkeit,
zwischen dem einen unil dem andern zu unterscheiden,
ist deshalb abbanden gekommen, weil der Sinn für das,

was lebendige Form ist, erstorben ist. Man empfindet
jegliche Form als lästige und unbequeme Zumutung,
weil man nicht mehr weiß, was sie zu bedeuten haben

könnte. AVas die Situation von heule gegenüber anderen

Zeilen so verzweifelt macht, isl dieses: daß es über Maß

und Wert keine allgemeine Übereinkunft und deshalb

auch kaum eine Verständigungsmöglichkeit gibt. Diese

Übereinkunft und Verständigungsinöglichkeit muß

wieder errungen werden; denn von ihnen hängt ab,
ob sich Formen bilden werden, die für alle verständlich
und sinnvoll sind, und denen man sich deshalb unterwirft,

weil sich das Leben darin zu einem AVellbdd
ordnet. Eine solche Übereinkunft und die Bezüge
ordnende Verständigung) isi indessen nur möglich aul

Grund einer allgemein neu erlebten und aus I ber-

zcugimg anerkannten metaphysischen Rückverbindung.
Nur von einer solchen her können sich die Formen des

menschlichen Gemeinschaftslebens ordnen, und wenn
diese einmal wieder wirklich von einer solchen

Rückverbindung her sinnvoll und selbstverständlich sind,
wird jene Einigung zwischen ästhetischem und
ethischem Bereich, in der die Kunst den erhöhten Ausdruck
menschlichen Daseins gibt, allgemein erreichbar sein.


	Über das "Natürliche" als Formersatz

