
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 31 (1944)

Heft: 9

Artikel: Die Theorie der Baukunst : Wandlungen der Architektur-Theorie und -
Praxis im Altertum

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


päischen Demokratien wie z. Ii. Schweden, Finnland,
Holland und der Schweiz zu einer überraschenden
breiten baulichen Entfaltung geführt hat. Wichtiger,
als den tieferen Gründen, den verhältnismäßig stabilisierten

politischen, sozialen, kulturellen und wirtschaftlichen

Voraussetzungen nachgehen zu wollen, scheint

uns die Tatsache zu sein, daß die neuere Architektur
eines jeden dieser Länder auf Grund gewisser universell
empfundener architektonischer Bichtlinien zu regionaler

und nationaler Eigenart gelangen konnte. Da
diese Grundanschauungen lebendigen architektonischen

Gestaltens völlig unerschüttert vor uns liegen,
blicken wir auch mit aller Zuversicht ihrer kommenden

neuen Nutzbarmachung für das Bauen und Planen nach
dem Kriege innerhalb und außerhalb unserer Landesgrenzen

entgegen. Wir sind davon überzeugt, daß

daher unser schweizerisches Bauen den Weg aus seinen

gegenwärtigen Einengungen, aus seiner Richtungs-
losigkeit rascher finden wird, als man denkt. Als
Anzeichen für eine derartige Gesundung dürfen wir füglich

die während der letzten Jahre erwachten und in
kurzer Zeit erstarkten regionalen und gesamtschweizerischen

Planungsbestrebungen betrachten, welchen
das Bedürfnis und der Wunsch nach gestalteter
Ordnung und Einheitlichkeit als treibende Kräfte
innewohnen. Mit diesem Hinweis wollen wir allerdings in
keiner Weise etwa die Forderung nach einer schweizerischen

Einheits-Architektur erheben, sondern unter
strikter Ablehnung jedweder Gleichschaltungsgelüste
unserer Hoffnung Ausdruck geben, es möge unser
schweizerisches Bauen auf dem Wege natürlicher
Entwicklung lebendige Vielfalt in der ihr übergeordneten
geistigen und kulturellen Einheit hervorbringen.

In dieser Beziehung ist man allerdings immer wieder
überrascht, wie wenig sich breite Architektenkreise
für die Grundfragen der baukünstlerischen Gestaltung

und damit für architekturtheoretische Probleme
interessieren und sich darum bemühen. Für sie bedeutet

Architektur vor allem [praktisches Bauen und für
einen noch breiteren Kreis ist sie Angelegenheit des

bloßen Geschäftes. Die Mittelmäßigkeit, die für den

Großteil unseres Bauens bezeichnend ist, sollte unsere

begabten und daher maßgebenden Architekten zu um so

ernsthafterer und hingebungsvoller Auseinandersetzung
mit den Fragen reiner Architektur führen und zwingen,
als dies tatsächlich der Fall ist. In dieser Hinsicht
stellt sich auch unseren Architekturschulen eine besondere

und schöne Aufgabe, welche die Krönung allen
Unterrichtes sein sollte. Denn das Fehlen allgemein
gültiger baukünstlerischer Richtlinien schafft jene
unhaltbare Situation, die darin besteht, daß sich der
einzelne, vor allem der minderbegabte Architekt von Fall
zu Fall für jeden einzelnen Bau seine privaten
baukünstlerischen Regeln zurechtlegen muß und auf diese

Weise einer übersteigerten Originalitätssucht anheimfällt.

Das allgemeine Bild heutigen Bauens kann denn

auch nichts anderes als das Nebeneinander dieser jeder
tieferen Bindungen baren Individualangelegenheiten
sein. Es darf damit auch nicht als der Ausdruck des

Willens des Schweizervolkes zur geistigen, kulturellen
und sozialen Einheit, zu der wir die schöpferischen
Kräfte durchaus besitzen, angesprochen werden.

Damit dürften Notwendigkeit und Nutzen der Archi-
tckturtheorie auch vom heutigen Standpunkte aus

nachgewiesen sein, ohne daß wir uns jetzt schon mit der

Frage selbst weiter zu befassen brauchen. Gegenwart
und Historie treffen sich hier in ihren Ansprüchen auf
künstlerische und formale Echtheit und Einheit. In
diesem Sinne will die hier eröffnete Folge von
Aufsätzen die Abklärung der architektonischen Gestal-

tungsprobleme von heute und morgen vorbereiten und

fördern.

Wandlungen der Architektur-Theorie und -Praxis im Altertum

Erster Beitrag zur Theorie der Baukunst, von Ernst Stockmeyer

«Griechheit, was war sie —

Verstand und Maß und Klarheit!» (Schiller)

«Unter Schönheit der Gestalt will ich hier aber
verstanden wissen, nicht was gewöhnlich der große Haufe
dafür hält, wie z. B. die von lebenden Wesen oder

Gemälden, sondern etwas Geradliniges oder
Kreisförmiges und die aus dem Geradlinigen oder
Kreisförmigen mittels Zirkel, Richtschnur und Winkelmaß
gebildeten Flächen und Körper. Denn diese sind

nicht, wie die anderen Dinge, bedingungsweise schön,

sondern immer und an und für sich schön.» Man
muß sich diese Worte Pialos im Philcbus vor Augen
halten, will man die Kunst und die Kunstthcoric
der alten Griechen und Römer verstehen. Der Sinn

geht auf das Fcstblcibende, Absolute, nicht auf die
relative Schönheit der Dinge und deren Nachahmung
in der Kunst. Nicht was erst im Vergleich, im Zusammen

mit anderem als schön empfunden wird — per
comparazione, wie später Alberti ganz ähnlich wiederholt

—, sondern was fest gegründet ist in den ewigen
Ideen der Mathematik, ist schön.

263



Und wenn wir schon vor Plato, im 5. vorchristlichen
Jahrhundert, diese Auffassung in der Kunst vertreten
finden bei dem bekannten Bildhauer Polyklet, der sich

in seinem Kanon — man nannte seine Schrift, wie seinen

Doryphoros, «Kanon» — wohl als erster über allgemeingültige

Proportionsgesetze geäußert hat, dann bei dem

Ingenieur Ilippodamos, einem Urbanisten von Format
— wie man heute sagen würde —, dem Schöpfer des

regelmäßigen Stadtplans mit rechtwinklig sich schneidenden

geraden Straßenzügen, wie solche von ihm selbst in Milet,

im Piräus und in Thurioi und von seinen Nachfolgern

in Priene, Sikyon, Syrakus, Alexandrien, Daphnc

u.a. O. angelegt wurden, so ist das nur ein Zeichen dafür,
wie sehr damals der Sinn von vornherein nicht auf das

praktisch Individuelle der momentanen Aufgabe
gerichtet war, sondern das Prinzipielle und Gesetzmäßige
der Form suchte. Ganz gleich, ob es die Griechen nun
von den Ägyptern oder den Pythagoreern gelernt hatten,

deren mathematische Einstellung zu Kunst und

Natur bekanntlich stark von religiösen Gefühlen
diktiert gewesen war.

Wir wissen von mehreren griechischen Schriften über

Baukunst, leider nur dem Namen nach. Es sind meist

Monographien berühmter Bauwerke, von den Erbauern

selbst verfaßt, wie z. B. über den Parthenon auf der

Athener Burg, den Artemistempel zu Ephesus, das

Mauseoleum zu Halikarnaß u. a. Es ist anzunehmen,
daß sich alle ähnlich regclhaft über Kunst geäußert
haben. Wenigstens scheinen das die Titel einer Schrift
über die Verhältnisse der Dorischen Ordnung und einer
andern über die Maßverhältnisse der Korinthischen

Ordnung zu bestätigen. Ihr Anliegen wird vor allem
die Aufstellung von Modulregeln gewesen sein, welche

zahlenmäßige Beziehungen von Säulendurchmesser zu

Säulenhöhe und Säulenabstand, Gebälkhöhe und

Gebälkausladung usw. vorschrieben. Der Modul war das

Einheitsmaß, gewöhnlich gleich dem untern Säulcn-

durchmesser, das, einmal festgelegt, die Größe des

ganzen Baus und aller seiner Teile bedingte. Es blieb

gewissermaßen innerhalb der künstlerischen Idee und
hatte mit der Außenwelt nichts gemein.

Nun aber erscheint im Übergang zur hellenistisch-
römischen Kunstwelt, um 200 v. Chr. herum, eine

Persönlichkeit, die Neues zu sagen hat: Hermogenes aus

Priene. Dieser verfaßte auch eine Schrift über seine

Bauten, den Artemistempel zu Magnesia und den

Dionysostempel zu Teos; aber er sagte seine Meinung
nicht bloß nach der ausgeführten Wirklichkeit, sondern

als Forderung darüber hinaus, gleichsam als

Programm—man kann das aus dem Werk Vitruvs
herauskonstruieren (vgl. A. Birnbaum)—; er schrieb also, wie

er eigentlich habe bauen wollen, wenn ihn die besonderen

Wünsche der Bauherrschaft nicht gehindert
hätten, kurz, wie er sich richtige Architektur vorstelle.

Er hatte nämlich in den erwähnten beiden Tempeln,
deren Anlage und Baufragmente wir kennen, nie das

Ganze seines Programms verwirklichen können,
sondern in jedem nur ein Stück. Im Artemistempel hatte

er die umlaufende Säulenstellung mit doppeltem
Abstand von der Zelle, d. h. also einen weiträumigen
Peridrom ausgebildet, und am Tempel zu Teos hatte er
die Eingangsachsc ausnahmsweise durch ein breiteres
Säulenintervall betont. In der Kombination von bei-
dem zusammen versprach er sich räumliche Wirkungen,

die über die regelmäßige Ordnung des plastisch
Kubischen der alten Tempel hinausgingen.

So winzig klein uns heute eine solche Überschreitung
des Überlieferten erscheinen mag, es war damit doch

eine wesentlich neue Einstellung zur Baukunst gewonnen.

Wir dürfen in Hermogenes vielleicht den ersten
Raumfunktionalisten erkennen, der die statische Form
mit einem dynamischen Moment durchsetzen wollte.

Mit der Akzcntverlegung auf das der geometrischen

Proportion feindlich gegenüberstehende räumliche

Prinzip — wegen der perspektivischen Verzerrung
(Otto Stein) — verwischte er das streng Mathematische

zugunsten des Eindrucks flutenden Raumes, was der

Materialist Vitruv nachher allerdings als praktische
Eigenschaft zu deuten sich nicht nehmen läßt: er hätte
den Pseudodiptcros — so nannte man jene Anordnung
der doppelten Gangbreite — deshalb vorgezogen, damit
das Volk bei einem Platzregen besser Unterschlupf fände.

Wenn wir Hermogenes aber richtig begreifen wollen,
müssen wir an das den Griechen seit langem wichtige
Problem der Raumeroberung noch in anderen
Kunstgebieten uns erinnern. Die dritte Dimension beschäftigte

die Geister schon lange in der Malerei, dann vor
allem seit Lysipp, dem bahnbrechenden Bildhauer des

4. Jahrhunderts, auch in der Plastik. Dieser hatte in
seinem ausgreifenden Apoxyomenos («der Schaber») den

flächig strengen Kanon Polyklets überholt. Wie Lysipp
selbst gesagt haben soll, bildete er die Menschen so wie
sie dem Auge erscheinen, seine Vorgänger dagegen so,
wie sie sind. In diesem von Plinius überlieferten
Bekenntnis, dessen Sinn vielleicht mancher von uns eher

umkehren würde, liegt das A und das ß klassischer

Kunstauffassung beschlossen: die positive Bewertung
der «mit Winkelmaß und Bichtschnur» bestimmten
Flächen und Körper, ebenso wie die Ablehnung des im
Grunde unwirklichen Schcingebildes des Raumes.

(Der Nichtklassikcr Lysipp drückte sich natürlich
weniger kategorisch aus.*) Mit der illusionistischen
Raumkunst war der Naturalismus eng verbunden.

Lysipps Bruder Lysistratos leistete es sich, Rildnisse auf
Grund von Gipsabgüssen am lebenden Modell zu machen.

Wenig später setzte auch die Kunsttheorie mit ihren
naturalistischen Forderungen ein. Der Athener Xeno-

krates, Erzgießer aus der Schule Lysipps und berühmt

* Ganz abgesehen von einer total andern Einstellung zum
Architekturrraum heute, werden wir diese ((unwirkliche»

Qualifizierung des Raumes auch sonst kaum mitmachen
können. Wir haben seither gelernt, hauptsächlich durch
die Bauten des Barocks, das räumliche Gebilde unter Ab-

264



»"•225MG
¦'¦¦•-»<

y
¦ 'X

Poseidontempel zu Paestum Gegen Alitte des 5. Jahrh. v. Chr. Aus: Die Baukunst des Altertums von Ferd. Noack Verlag Fischer & Franke

als Kunstwissenschaftler um die Wende des 4- zum
3. Jahrhundert, der erste, der über alte Malerei und
Bildhauerei schrieb, betrachtete Kunst bereits nach der
Belativität geschichtlicher Entwicklung. Er war also

kein Dogmatiker im Sinne Piatos, sondern ein echter
Historiker und Systematiker und als solcher irgendwie
dem Geiste eines Demokrit und Aristoteles verbunden,
der neben Proportion und Rhythmus auch die
Lebenswahrheit in der Wiedergabe und das optische Problem
räumlicher Tiefe und Körperlichkeit für wichtig hielt
(Bernh. Schweitzer). Von diesen Fragen hatte sicher
auch der Architekt Hermogenes ioo Jahre später zu
sehen und hören bekommen, und man kann sagen, daß

mit ihm sich der Bruch mit der platonisch pythagoreischen

Tradition in der Baukunst vorzubereiten
beginnt.

Die ganze nachfolgende römische Baukunst enthält im
großen und ganzen nichts anderes als die Ausweitung

sehung perspektivischer Überschneidung und Entstellung,
unbewußt im Geiste rückkonstruierend, kubisch und
plastisch exakt zu interpretieren. Es sind unbewußte
psychische Faktoren, auf die wir uns hier berufen dürfen.
(Th. Fischer)

der von Hermogenes inaugurierten Tendenz nach dem
Räume. Man muß allerdings hinzufügen, zunächst mit
peinlicher Befolgung der Modulregeln im Detail, stehen

wir doch an der Schwelle des römischen Klassizismus.
Anders wäre ein Vitruv nicht zu verstehen. Dazu

kommt aber noch die «reale» Veranlagung der Bömer

zum Praktischen und Nützlichen. Die Kunsttheorie
wird zum praktischen Lehrbuch, wie in der Philosophie

die Spekulation zur Moralphilosophie.

Es ist immerhin das Verdienst Vitruvs, den man in
neuerer Zeit, d. h. seit Winckclmann, gern zum
hausbackenen und halbgebildeten Kompilator oder
nüchternen Materialisten machen möchte, daß er die
Einzelschriften der Alten zum erstenmal in Eins zusammenfaßte.

Ohne ihn würden wir vieles nicht kennen, was
die Griechen hinterlassen haben und was im Original
unwiederbringlich verloren gegangen ist. Daß er das

ererbte Gedankengut mit Römeraugen ansieht, darf
man ihm nicht übel nehmen, und daß er oft falsch
verslanden und überschätzt wurde, ist auch nicht sein

Fehler.

Es ist eine neue Seite seiner Theorie, daß er die Formen
als Ausdruck einer bestimmten Konstruktion verstan-

265



den haben will und daß er davor warnt, Formen
verschiedener Konstruktionsart zu vermengen, zeugt von

logischem Verständnis. Er bevorzugt ferner bei der
Fülle der Modulregeln eine mittlere Linie bei

Vermeidung des Extravaganten. Doch dürfte man das

vielleicht eher dem gesunden Menschenverstände des Praktikers

zu verdanken haben als einer besonders tiefen
ästhetischen Veranlagung. Dasselbe wäre wohl Von

seiner Vorliebe für die sogenannte Attische Basis — sie ist
von jetzt an in allen Zeiten und Stilen ihrer Grundform
nach heimisch - oder für die Ionische Ordnung zu

sagen, deren freiere Ecklösung entschiedene Vorteile
gegenüber der durch Triglyphen und Metopen gebundenen

Dorischen Ordnung aufweist. In allen diesen

Punkten ist er übrigens Hermogenianer, wenn auch

Auffassung oder Begründung bei ihm echt römisch sein

mögen.

Aber mag nun Vitruv bei Hermogenes oder andern

(vielleicht Hcrmodor, dem Erbauer der ersten römischen

Marmortempel) in die Lehre gegangen sein, seine

«Zehn Bücher über Architektur» enthalten so viel

Interessantes, daß bei ihrer Wiederauffindung am
Anfang des i5. Jahrhunderts — ein Teilnehmer des

Konstanzer Konzils namens Poggio Bracciolini stöberte das

Buch, vermutlich während eines Weekendausfluges, in
der St. Galler Klosterbibliothek auf — man sich im

ganzen Abendlande vor Freude kaum zu helfen wußte.

Für die Renaissance und die folgende Zeit war Vitruv
geradezu eine Offenbarung. Das beweisen schon die

vielen Neudrucke und Übertragungen, die gleich nachher

einsetzten. Heute können wir das nur noch schwer

begreifen, und auch im alten Rom scheint er nicht in
diesem Maße Schule gemacht zu haben. Er war zwar
bekannt und wurde hin und wieder zitiert und
benützt.

Aber jedenfalls bewegt sich Apollodorus von Damaskus,
der große Hofarchitekt Trajans, — um nur ein Beispiel
zu nennen — im allgemeinen viel freier und schöpferisch

selbständiger, als einer Abhängigkeit vom Geiste

Vitruvs zukommen dürfte. Sein Trajansforum mit den

zwei schwungvollen Absidcn zeugt von originaler
Phantasie, und die berühmte Donaubrücke unterhalb
des eisernen Tores, die wir von Münzen und einem

Relief der Trajanssäule her kennen, hat erst recht nichts
Modulhaftes an sich. Und wenn er wirklich das

Pantheon gebaut hat, wie eine allerdings unverbürgte
Version wissen will, so würde er den Vitruv tausendfach

übertroffen haben. Doch Apollodorus war kein

Theoretiker, höchstens ein Kritiker, der sich in seinem

spätem Leben über den Venus- und Roma-Tempel
Hadrians einmal abfällig ausließ. Vermutlich war ihm
die Bezieliungslosigkcit von Zellawölbung und
monumentaler Giebelform doch zu unklassisch und dilettantisch

vorgekommen. Er zog sich die Ungnade des

kaiserlichen Bauherrn zu, wurde verbannt und schließlich

hingerichtet.

Kehren wir also zum Theoretiker Vitruv zurück. Ohne

p\nspruch auf Vollständigkeit möge eine kurze Übersicht

seiner Schrift, ihrer spätem Verbreitung wegen
als nicht unwichtige Ergänzung, folgen. Jedes der
zehn Bücher, die er übrigens erst im hohen Alter nach

abgeschlossener «Praxis» ungefähr in den Jahren
25 bis 2.3 v. Chr. geschrieben hat, beginnt mit
einer etwas selbstgefälligen Huldigung an den Kaiser

Augustus.

Das erste Buch handelt zunächst von der Architektenbildung.

Wer diesen Beruf ergreifen will, müsse vor
allem talentiert sein, ferner stilistisch gebildet zur
Abfassung schriftlicher Aufzeichnungen, er müsse

Kenntnisse der Creschichte, Philosophie, Musik (Ton-
gesetzc), Heilkunde (Hvgicne), Bechtskunde

(Baupolizei), Sternkunde (Himmelsrichtung, Uhren) und
endlich der Mechanik und Ballistik (Wurf- und
Kriegsmaschinen) haben. Vitruv fügt großzügig bei, daß der

Architekt alle diese Dinge nicht k fond, so wie der

Fachspezialist, kennen müsse. Ein ungefährer Begriff
genüge, daß er Bescheid wisse und mitreden könne.

Soviel ist ihm von den Griechen geblieben, die es von

jeher gegen das Banausentum, das bornierte Facb-

männertum, gehabt haben, daß er den Architekten
nicht zum Fachbüffel degradieren wollte. Wir werden

an anderer Stelle Gelegenheit haben, auf dieses wichtige

Thema der Bildung zurückzukommen. Im gleichen
Buch äußert sich Vitruv dann über Fragen allgemein
ästhetischer Natur, so über den Maßstab, der sich aus

dem Verhältnis der einzelnen Teile ergebe, sowie über

Symmetrie, Eurhythmie, Angemessenheit, Maßhalten.
Den Schluß bildet eine Betrachtung über die Anlage
von Städten.

Schon aus diesem ersten Buche mit dem historisch
wertvollen ästhetischen Exkurs ersieht man die Zwang-
losigkeit in der Anordnung des Stoffes. Ziemlich waldlos

geht das auch in den folgenden Büchern so weiter.
Buch zwei: Die berühmte Urhütte, die in spätem
Theorien immer wieder als genetischer
Demonstrationsversuch von Architektur auftaucht, wird kombiniert

mit einer Aufzählung und Beschreibung von
verschiedenen Baumaterialien und ihren Eigenschaften,
Ziegel, Sand, Kalk, Mauerwerk, Holz. Das dritte und
vierte Buch behandeln die Tempelgatlungen und Säu-

lenordnungcn nach ihren Modulverhältnissen. Das

Ebenmaß der guten Proportion wird als Zusammen-

stimmung der Teile innerhalb eines Ganzen erklärt,
einem wohlgebildeten Menschen ähnlich. Das fünfte
Buch bringt die öffentlichen Gebäude, Forum, Basilika,
Theater. Hier werden die Harmonielehre der Musik,
ein Gebiet, das von jeher in Beziehung zu den Gesetzen

der bildenden Kunst gebracht wurde*, und Probleme der

Akustik berührt, wobei die damals schon aktuellen
Lautverstärker in Form von Schallgefäßen nicht

* Eine schöne Stelle in Piatos Timäus weist auf den Auge
und Ohr verbindenden Rhythmus seelischer Bewegung
hin, in welchem wir sowohl die Harmonie der Töne hören
als auch das schaubar Schöne des Alls sehen und bewundern.

266



Vonber $(rc$tectmy betej. Cap. ip j
^lu^enrc^cmU'd()e#()utbct6Üt>m(il]tm3 Ulbfddlicd» £h*

ptv$ in rechter "ptopouton tmt> @i)inm«ria/©eome*
mfcfw ft>«$ abgeflaut.

N & y
Z

§S§^^^^se ^x
S*il s§

7^
;xü s V^J

=1»*

fe

jS
äls2

Yt

X

IEII

£ s7

c6mang{{«-3«vgepalt genfftn^ff/'fllfo 6a0 er in b«n pimcfenju fl<^en fommc/.6ar*
eurc^Dtej»erc^iinit)ce^ar<nge5og<nv>nt>t)t<'Pcrpenöicu(ar<ibgefcr?ntttentt)£rDen
foi/ fo roir Ozobenmit Bj)«S«d>ntt §aben/ in fb(<$cr&mru(Fe mit Bern fo im vtifftn

Proportionsschema des menschlichen Körpers nach Vitruv. Aus «Vitruv, erstmals verdeutscht und in Druck verordnet durch
Dr. Gualtherum H.Rivium medic. et mathem. Gedruckt zu Basel durch Sebastian Henrieipetri 1548»

fehlen. Es folgt die einsichtige Bemerkung über die

gleichbleibenden Größen (Treppenstufen, Gangbreiten,
Brüstungshöhen usw.) bei großen und kleinen Theatern,

als außerhalb des Proportionsgesetzes stehend.Nach
einer Empfehlung von Quadratur und Triangulatur
zur Grundrißvermessung, die eine beim griechischen,
die andere beim römischen Theater üblich, schließt das

Buch mit den Bädern. Das sechste Buch ist dem Privathaus

gewidmet. Der Bauplatz ist vor allem zu beachten.
Beim Grundriß der Atrien werden Verhältnisse wie
2 : 3 und 3 : 5, also etwas wie der Goldene Schnitt,
empfohlen. Die Lage der Räume im Hause richtet sich

gemäß ihrer Benützung nach der Himmelsrichtung:

Winterspeisesäle und Bäder gehören nach Südwest,
.Sommerspeisesäle nach Nord, ebenso Gemäldegalerien

und Malerateliers, Schlafzimmer und Bibliotheken
nach Ost usw. Das siebente Buch spricht von der

Behandlung der Farbe und der Wandmalerei,
einschließlich des Estrichs und Kalkverputzes. Das achte

behandelt die Wasserbeschaffung (Vitruv hatte selbst
die Wasserversorgung Roms durchgeführt). Das neunte
Buch bringt die jedem Bauhandwerker geläufige
Konstruktion des rechten Winkels (3 : 4 '¦ 5) in Verbindung

mit einer Erklärung des Pythagoreischen
Lehrsatzes, erzählt dann die Fabel von der Entdeckung des

spezifischen Gewichts und verbreitet sich über Dinge

267



der Astronomie und zuletzt über Sonnen- und Wasseruhren.

Das zehnte Buch handelt ausschließlich von
Maschinen und Instrumenten.

Hört sich auch manches etwas trocken und hölzern an,
so darf man es Vitruv nicht vergessen, daß er für die

Kunstgeschichte und Archäologie Wertvolles geleistet
hat. Durch ihn erst konnte man sich ein Bild machen

von der Entwicklung der Wandmalerei im Altertum.
Bis in die neueste Zeit blieb er ein Helfer und Deuter
bei römischen Ausgrabungen, gleich wie es Pausanias

für Griechenland ist. Und was seine Einstellung zur
Architektur im besonderen betrifft, so dürfen wir das

Urteil getrost einem kritischen Vertreter der
Kunsttheorie im ig. Jahrhundert überlassen, der in der
Zusammenfassung von Künstlerischem und Technischem,
von Kunstform und Zweckform, Tempel und Maschine
eine durchaus positive Eigenschaft Vitruvs erblickt. In
Sempers «Bemerkungen zu des M. Vitruvius Pollio

io Bücher der Baukunst» findet sich folgender Passus:

«Jene Erweiterung des Gebiets der Kunst zu bauen

über alles Technische und das Unterordnen der
verschiedenen Zweige der Kunst und der Technik unter
die Baukunst ist der Gegensatz zu dem, was unsere
Techniker aus der Architektur machen wollen, nämlich

eine im Grunde überflüssige Putzlicfcrantin für
Formen, die vorher ohne sie bestimmt wurden. Damals

war die Kunst noch nicht von der Wissenschaft abgelöst,

ein jeder, der ein Werk zu schaffen hatte, behielt
die drei unzertrennlichen Eigenschaften gegenwärtig:
Festigkeit, Zweckmäßigkeit, Schönheit, und in letzterer
fand er meistenteils den Schlüssel und das Maß für die

beiden andern, indem der ahnende Schönheitssinn allein
die schwierigsten und transzendentalsten dynamischen
Probleme und Ausdrücke, vor denen unsere Wissenschaft

zurückschreckt, zu integrieren vermag.»

Jahrhunderte. Schon bei Plolin, einem Philosophen des

3. Jahrhunderts nach Chr., ist die Aufhebung der
äußerlich normativen Kunsteinstellung zur Tatsache
geworden. Nicht mehr in der Symmetrie, worunter
ganz allgemein die gute Proportion zu verstehen ist,
liege die Schönheit, sondern in der göttlichen Idee, an
der das Kunstwerk teilhabe. Schönheit sei Abglanz des

Geistigen. Das Eidos (Idee) ist bei Plotin die
künstlerische Vision, also nach unserem Begriff etwas
Subjektives. Nicht weil es Formen, sondern «Form» hat,
ist das Kunstwerk schön. Diese Art von Form, bei
Plotin «Endon Eidos» genannt, taucht später wieder
an ähnlich bezeichnenden historischen Wendepunkten
auf, so bei Shaftesbury als «inward form» und als

«innere Form» im Sturm und Drang bei Goethe

(Otto Walzel). Für Plato waren die Ideen noch
immaterielle Substanzen; Plotins Ideenwelt ist nur,
sofern sie gedacht wird. Die «konkrete» Kunst
platonischer Observanz, die trotz ihrer mathematischen
Abstraktionen dieses Epitheton einmal mit Recht
verdient, weicht einer völlig verinnerlichten Wesensschau,
ohne jegliche formale Prätentionen.

Weiter kann man von Plato und den Griechen nicht
abrücken. Der griechische Tempel war der Idee nach

ursprünglich ein kubischer Rlock mit wohl
proportionierten Reliefflächen. Immer mehr hatten sich mit
der Zeit die umlaufenden Säulenreihen davon abgelöst,
bis sie zur breiten Halle wurden, in die das Leben von
außen hineinflutete. Die Freude an Formen und Farben,

an der «bedingungsweisen» (relativen) Schönheit
der Natur setzte ein. — Jetzt aber hatte man auf einmal

genug von der Außenwelt. Mit ihr fielen auch die

strenge Form und die Proportion und mehr oder

weniger alles, was das Auge anging. In sich gekehrt,
suchte man das Heil in metaphysischen Regionen.

Gewiß ist Vitruv als Theoretiker ein Kind seiner Zeit
und seines Volkes. Er schöpft aus verschiedenen Quellen.
Liebe und Verehrung für die Klassik, eine maßvolle
Mitte vernünftigen Gefühls und das zweckmäßig
Praktische, das Hand in Hand geht mit einem gesunden
Materialismus und Naturalismus, kennzeichnen seinen

mehr instinkthaften als bewußt gewolltenEklektizismus.

Und doch hat nicht der mit Macht nun einsetzende
Naturalismus der Formenkunst der Griechen und Römer
den eigentlichen Todesstoß versetzt. Natur war nie

ohne Gesetzmäßigkeit zu denken. Mit ihr hätte sich die

Kunst des Moduls ganz wohl arrangieren können. Ihre
Formen wären einer allgemeinern Gesetzmäßigkeit
unterworfen geblieben. Denn selbst nach Plato hat.

Natur irgendwelchen «Anteil am Maß und am Wesen

der Proportion» (Philebus).

Aber mit dem Beginn unserer Zeitrechnung wird das

Gewicht immer mehr von außen nach innen verlegt, in
Geisteszonen, die überhaupt keine Meßbarkeit mehr
zulassen. Die Stoa und das Christentum bereiten den

Boden für die Kunst und die Kunsttheorie der nächsten

Wir sehen im Geiste schon die ganze «formlose»
Entwicklung der folgenden Epochen vor uns: Die Heils-
symbolik frühchristlicher Mosaiken und die gebets-
hafte Einstellung romanischer Architekturplastik
(J. Gantner), zwei Marksteine auf dem Wege dieser

Entwicklung — sie fußen beide irgendwie auf der
Esoterik plotinischcr Gnosis. Der hemmungslose Ausfluß
dieser Ccistcsströmung konnte sich zwar freilich nicht
innerhalb der bildenden Kunst restlos realisieren, da
diese doch immer irgendwie mit materieller Ver-
äußerlichung, d. h. mit einem Minimum von Form-
gcstalt verbunden bleibt. Wir dürfen jenes vergeistigte
Extrem aber vielleicht in der gefühlvollen Hingabe
mystischer Ekstase erkennen, wie sie die religiöse Welt
des i3. Jahrhunderts zur Erscheinung brachte.

Kann man nun angesichts dieser Wandlung der
Einstellung, wie wir sie um Plotin herum feststellten, in
der Kunst von einem Verfall oder mangelndem Können
reden? Wohl kaum. Gilt doch hier der Satz, daß jede
Zeit die Kunst hat, die sie will oder braucht. Theorie
und Praxis, einander befördernd und befruchtend,
bringen nur das hervor, was in der Luft liegt.

268


	Die Theorie der Baukunst : Wandlungen der Architektur-Theorie und -Praxis im Altertum

