Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 31 (1944)

Heft: 9

Artikel: Die Theorie der Baukunst : Wandlungen der Architektur-Theorie und -
Praxis im Altertum

Autor: Stockmeyer, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-25032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-25032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

piiischen Demokratien wie z. B. Schweden, Finnland,
Holland und der Schweiz zu einer iiberraschenden
breiten baulichen Entfaltung gefiihrt hat. Wichtiger,
als den tieferen Griinden, den verhiltnismaBig stabili-
sierten politischen, sozialen, kulturellen und wirtschaft-
lichen Voraussetzungen nachgehen zu wollen, scheint
uns die Tatsache zu sein, daB die neuere Architektur
eines jeden dieser Linder auf Grund gewisser universell
empfundener architektonischer Richtlinien zu regio-
naler und nationaler Eigenart gelangen konnte. Da
diese Grundanschauungen lebendigen architektoni-
schen Gestaltens vollig unerschiittert vor uns liegen,
blicken wir auch mit aller Zuversicht ihrer kommenden
neuen Nutzbarmachung fiir das Bauen und Planen nach
dem Kriege innerhalb und auBerhalb unserer Landes-
grenzen entgegen. Wir sind davon iiberzeugt, daf
daher unser schweizerisches Bauen den Weg aus seinen
gegenwirtigen Einengungen, aus seiner Richtungs-
losigkeit rascher finden wird, als man denkt. Als An-
zeichen fiir eine derartige Gesundung diirfen wir fiig-
lich die wihrend der letzten Jahre erwachten und in
kurzer Zeit erstarkten regionalen und gesamtschwei-
zerischen Planungsbestrebungen betrachten, welchen
das Bediirfnis und der Wunsch nach gestalteter Ord-
nung und Einheitlichkeit als treibende Krifte inne-
wohnen. Mit diesem Ilinweis wollen wir allerdings in
keiner Weise etwa die Forderung nach einer schweize-
rischen Einheits-Architektur erheben, sondern unter
strikter Ablehnung jedweder Gleichschaltungsgeliiste
unserer Hoffnung Ausdruck geben, es moge unser
schweizerisches Bauen auf dem Wege natiirlicher Ent-
wicklung lebendige Vielfalt in der ihr iibergeordneten
geistigen und kulturellen Einheit hervorbringen.

In dieser Beziehung ist man allerdings immer wieder
tiiberrascht, wie wenig sich breite Architektenkreise
fir die Grundfragen der baukiinstlerischen Gestaltung

und damit fiir architekturtheoretische Probleme
interessieren und sich darum bemiihen. Fiir sie bedeu-
tet Architektur vor allem praktisches Bauen und fiir
einen noch breiteren Kreis ist sie Angelegenheit des
bloBen Geschiiftes. Die MittelmiaBigkeit, die fiir den
GroBteil unseres Bauens bezeichnend ist, sollte unsere
begabten und daher maBgebenden Architekten zu um so
ernsthafterer und hingebungsvoller Auseinandersetzung
mit den Fragen reiner Architektur fiihren und zwingen,
als dies tatsichlich der Fall ist. In dieser Hinsicht
stellt sich auch unseren Architekturschulen eine beson-
dere und schéne Aufgabe, welche die Kronung allen
Unterrichtes sein sollte. Denn das Fehlen allgemein
giiltiger baukiinstlerischer Richtlinien schafft jene un-
haltbare Situation, die darin besteht, daf sich der ein-
zelne, vor allem der minderbegabte Architekt von Fall
zu Fall fir jeden einzelnen Bau seine privaten bau-
kiinstlerischen Regeln zurechtlegen muf3 und auf diese
Weise einer tibersteigerten Originalititssucht anheim-
falle. Das allgemeine Bild heutigen Bauens kann denn
auch nichts anderes als das Nebeneinander dieser jeder
tieferen Bindungen baren Individualangelegenheiten
sein. Es darf damit auch nicht als der Ausdruck des
Willens des Schweizervolkes zur geistigen, kulturellen
und sozialen Einheit, zu der wir die schopferischen
Krifte durchaus besitzen, angesprochen werden.

Damit diirften Notwendigkeit und Nutzen der Archi-
tekturtheorie auch vom heutigen Standpunkte aus
nachgewiesen sein, ohne daf3 wir uns jetzt schon mit der
Frage selbst weiter zu befassen brauchen. Gegenwart
und Historie treffen sich hier in ihren Anspriichen auf
kiinstlerische und formale Echtheit und Einheit. In
diesem Sinne will die hier erdffnete IFolge von Auf-
sitzen die Abklirung der architektonischen Gestal-
tungsprobleme von heute und morgen vorbereiten und

fordern.

Wandlungen der Architektur-Theorie und -Praxis im Altertum

Erster Beitrag zur Theorie der Baukunst, von Ernst Stockmeyer

«Griechheit, was war sie ? —
Verstand und MaBl und Klarheit!» (Schiller)

«Unter Schénheit der Gestalt will ich hier aber ver-
standen wissen, nicht was gewdhnlich der groie Haufe
dafiir hiilt, wie z. B. die von lebenden Wesen oder
Gemilden, sondern etwas Geradliniges oder Kreis-
formiges und die aus dem Geradlinigen oder Kreis-
formigen mittels Zirkel, Richtschnur und Winkelmaf
gebildeten Flichen und Korper. Denn diese sind
nicht, wie die anderen Dinge, bedingungsweise schon,

sondern immer und an und fiir sich schén.» Man
muf sich diese Worte Platos im Philebus vor Augen
halten, will man die Kunst und die Kunsttheorie
der alten Griechen und Rémer verstehen. Der Sinn
geht auf das Festbleibende, Absolute, nicht auf die
relative Schonheit der Dinge und deren Nachahmung
in der Kunst. Nicht was erst im Vergleich, im Zusam-
men mit anderem als schon empfunden wird — per
comparazione, wie spiter Alberti ganz dhnlich wieder-
holt —, sondern was fest gegriindet ist in den ewigen
Ideen der Mathematik, ist schon.

263



Und wenn wir schon vor Plato, im 5. vorchristlichen
Jahrhundert, diese Auffassung in der Kunst vertreten
finden bei dem bekannten Bildhauer Polyklet, der sich
in seinem Kanon — man nannte seine Schrift, wie seinen
Doryphoros, « Kanon» — wohl als erster iiber allgemein-
giiltige Proportionsgesetze geiduBert hat, dann bei dem
Ingenieur Hippodamos, einem Urbanisten von Format
— wie man heute sagen wiirde —, dem Schopfer des regel-
méBigen Stadtplans mit rechtwinklig sich schneidenden
geraden StraBenziigen, wie solche von thm selbst in Mi-
let, im Pirdus und in Thuriol und von seinen Nachfol-
gern in Priene, Sikyon, Syrakus, Alexandrien, Daphne
u.a. O. angelegt wurden, so ist das nur ein Zeichen dafiir,
wie sehr damals der Sinn von vornherein nicht auf das
praktisch Individuelle der momentanen Aufgabe ge-

richtet war, sondern das Prinzipielle und Gesetzmiafige *

der Form suchte. Ganz gleich, ob es die Griechen nun
von den Agyptern oder den Pythagoreern gelernt hat-
ten, deren mathematische Einstellung zu Kunst und
Natur bekanntlich stark von religitsen Gefiihlen dik-
tiert gewesen war.

Wir wissen von mehreren griechischen Schriften iiber
Baukunst, leider nur dem Namen nach. Es sind meist
Monographien beriihmter Bauwerke, von den Erbau-
ern selbst verfaB3t, wie z. B. iiber den Parthenon auf der
Athener Burg, den Artemistempel zu Ephesus, das
Mauseoleum zu Halikarnal3 u. a. Es ist anzunehmen,
daB sich alle @hnlich regelhaft tiber Kunst gedaufB3ert
haben. Wenigstens scheinen das die Titel einer Schrift

iiber die Verhéltnisse der Dorischen Ordnung und einer

andern iiber die Mabverhiltnisse der Korinthischen
Ordnung zu bestitigen. lhr Anliegen wird vor allem
die Aufstellung von Modulregeln gewesen sein, welche
zahlenmiBige Beziehungen von Saulendurchmesser zu
Saulenhdhe und Sidulenabstand, Gebilkhohe und Ge-
balkausladung usw. vorschrieben. Der Modul war das
EinheitsmaB, gewohnlich gleich dem untern Siulen-
durchmesser, das, einmal festgelegt, die GroBe des
ganzen Baus und aller seiner Teile bedingte. Es blieb
gewissermalen innerhalb der kiinstlerischen Idee und
hatte mit der AuBenwelt nichts gemein.
»

Nun aber erscheint im Ubergang zur hellenistisch-
romischen Kunstwelt, um 200 v. Chr. herum, eine Per-
sonlichkeit, die Neues zu sagen hat: Hermogenes aus
Priene. Dieser verfa3te auch eine Schrift iiber seine
Bauten, den Artemistempel zu Magnesia und den
Dionysostempel zu Teos; aber er sagte seine Meinung
nicht bloB nach der ausgefithrten Wirklichkeit, sondern
als Forderung dariiber hinaus, gleichsam als Pro-
gramm — man kann das aus dem Werk Vitruvs heraus-
konstruieren (vgl. A. Birnbaum) —; er schrieb also, wie
er eigentlich habe bauen wollen, wenn ihn die beson-
deren Wiinsche der Bauherrschaft nicht gehindert
hitten, kurz, wie er sich richtige Architektur vorstelle.
Er hatte ndmlich in den erwihnten beiden Tempeln,
deren Anlage und Baufragmente wir kennen, nie das
Ganze seines Programms verwirklichen konnen, son-
dern in jedem nur ein Stiick. Im Artemistempel hatte

264

er die umlaufende Siulenstellung mit doppeltem Ab-
stand von der Zelle, d. h. also einen weitriumigen
Peridrom ausgebildet, und am Tempel zu Teos hatte er
die Eingangsachse ausnahmsweise durch ein breiteres
Siaulenintervall betont. In der Kombination von bei-
dem zusammen versprach er sich riumliche Wirkun-
gen, die iiber die regelmiiBige Ordnung des plastisch
Kubischen der alten Tempel hinausgingen.

So winzig klein uns heute eine solche Uberschreitung
des Uberlieferten erscheinen mag, es war damit doch
eine wesentlich neue Einstellung zur Baukunst gewon-
nen. Wir diirfen in Hermogenes vielleicht den ersten
Raumfunktionalisten erkennen, der die statische IForm
mit einem dynamischen Moment durchsetzen wollte.

Mit der Akzentverlegung auf das der geometrischen
Proportion feindlich gegeniiberstehende  rdumliche
Prinzip — wegen der perspektivischen Verzerrung
(Otto Stein) — verwischte er das streng Mathematische
zugunsten des Eindrucks flutenden Raumes, was der
Materialist Vitruv nachher allerdings als praktische
Eigenschaft zu deuten sich nicht nehmen lat: er hitte
den Pseudodipteros — so nannte man jenc Anordnung
der doppelten Gangbreite — deshalb vorgezogen, damit

das Volk bei einem Platzregen besser Unterschlupf finde.

Wenn wir Iermogenes aber richtig begreifen wollen,
miissen wir an das den Griechen seit langem wichtige
Problem der Raumeroberung noch in anderen Kunst-
gebieten uns erinnern. Die dritte Dimension beschif-
tigte die Geister schon lange in der Malerei, dann vor
allem seit Lysipp, dem bahnbrechenden Bildhauer des
4. Jahrhunderts, auch in der Plastik. Dieser hatte in
seinem ausgreifenden Apoxyomenos («der Schaber») den
flichig strengen Kanon Polyklets tiberholt. Wie Lysipp
selbst gesagt haben soll, bildete er die Menschen so wie
sie dem Auge erscheinen, seine Vorginger dagegen so,
wie sie sind. In diesem von Plinius iiberlieferten Be-
kenntnis, dessen Sinn vielleicht mancher von uns eher
umkehren wiirde, liegt das A und das Q klassischer
Kunstauffassung beschlossen: die positive Bewertung
der «mit Winkelmal und Richtschnur» bestimmten
Flachen und Kérper, ebenso wie die Ablehnung des im
Grunde unwirklichen Scheingebildes des Raumes.
(Der Nichtklassiker Lysipp driickte sich natiirlich
weniger kategorisch aus.”) Mit der illusionistischen
Raumkunst war der Naturalismus eng verbunden.
Lysipps Bruder Lysistratos leistete es sich, Bildnisse auf
Grund von Gipsabgiissen am lebenden Modell zu machen.

Wenig spiiter setzte auch die Kunsttheorie mit ihren
naturalistischen Forderungen ein. Der Athener Xeno-
krates, ErzgieBer aus der Schule Lysipps und beriihmt

* (Ganz abgesehen von einer total andern Einstellung zum
Architekturrraum heute, werden wir diese «unwirkliche»
Qualifizierung des Raumes auch sonst kaum mitmachen
koénnen. Wir haben seither gelernt, hauptsichlich durch
die Bauten des Barocks, das rdumliche Gebilde unter Ab-



Poseidontempel zu Paestum Gegen Mitte des 5.Jahrh.v. Chr.

als Kunstwissenschaftler um die Wende des 4. zum
3. Jahrhundert, der erste, der iiber alte Malerei und
Bildhauerei schrieb, betrachtete Kunst bereits nach der
Relativitit geschichtlicher Entwicklung. Er war also
kein Dogmatiker im Sinne Platos, sondern ein echter
Historiker und Systematiker und als solcher irgendwie
dem Geiste eines Demokrit und Aristoteles verbunden,
der neben Proportion und Rhythmus auch die Lebens-
wahrheit in der Wiedergabe und das optische Problem
riaumlicher Tiefe und Korperlichkeit fiir wichtig hielt
(Bernh. Schweitzer). Von diesen Fragen hatte sicher
auch der Architekt Hermogenes 100 Jahre spiter zu
sehen und horen bekommen, und man kann sagen, daf}
mit ihm sich der Bruch mit der platonisch pythago-
reischen Tradition in der Baukunst vorzubereiten be-

ginnt.

Die ganze nachfolgende ramische Baukunst enthilt im
groBen und ganzen nichts anderes als die Ausweitung

sehung perspektivischer Uberschneidung und Entstellung,
unbewuBt im Geiste rickkonstruierend, kubisch und
plastisch exakt zu interpretieren. Es sind unbewufBte
psychische Faktoren, auf die wir uns hier berufen diirfen.

(Th. Fischer)

Awus: Die Baukunst des Altertums von Ferd. Noack Verlag Fischer & Franke, .

der von Iermogenes inaugurierten Tendenz nach dem
Raume. Man muf allerdings hinzufiigen, zuniachst mit
peinlicher Befolgung der Modulregeln im Detail, stehen
wir doch an der Schwelle des romischen Klassizismus.
Anders wiire ein Fitruv nicht zu verstehen. Dazu
kommt aber noch die «reale» Veranlagung der Rémer
zum  Praktischen und Niitzlichen. Die Kunsttheorie
wird zum praktischen Lehrbuch, wie in der Philoso-
phie die Spekulation zur Moralphilosophie.

Es ist immerhin das Verdienst Vitruvs, den man in
neuerer Zeit, d. h. seit Winckelmann, gern zum haus-
backenen und halbgebildeten Kompilator oder niich-
ternen Materialisten machen mochte, daB3 er die Einzel-
schriften der Alten zum erstenmal in Eins zusammen-
faBte. Ohne ihn wiirden wir vieles nicht kennen, was
die Griechen hinterlassen haben und was im Original
unwiederbringlich verloren gegangen ist. DaB er das
ererbte Gedankengut mit Romeraugen ansieht, darf
man thm nicht {ibel nehmen, und daB er oft falsch ver-
standen und {iberschiitzt wurde, ist auch nicht sein
Fehler.

Es ist eine neue Seite seiner Theorie, daB er die Formen
als Ausdruck einer bestimmten Konstruktion verstan-

265



den haben will und daf} er davor warnt, Formen ver-
schiedener Konstruktionsart zu vermengen, zeugt von
logischem Verstindnis. Er bevorzugt ferner bei der
Fille der Modulregeln eine mittlere Linie bei Ver-
meidung des Extravaganten. Doch diirfte man das viel-
leicht eher dem gesunden Menschenverstande des Prak-
tikers zu verdanken haben als einer besonders tiefen
asthetischen Veranlagung. Dasselbe wire wohl von
seiner Vorliebe fiir die sogenannte Attische Basis — sie ist
von jetzt an in allen Zeiten und Stilen ihrer Grundform
nach heimisch — oder fiir die Tonische Ordnung zu
sagen, deren freiere Ecklosung entschiedene Vorteile
gegeniiber der durch Triglyphen und Metopen gebun-
denen Dorischen Ordnung aufweist. In allen diesen
Punkten ist er iibrigens Hermogenianer, wenn auch Auf-
fassung oder Begrindung bei thm echt romisch sein
mogen.

Aber mag nun Vitruv bei Hermogenes oder andern
(vielleicht Hermodor, dem Erbauer der ersten romi-
schen Marmortempel) in die Lehre gegangen sein, seine
«Zehn Biicher iiber Architektur» enthalten so viel
Interessantes, daf3 bei threr Wiederauftindung am An-
fang des 15. Jahrhunderts — ein Teilnehmer des Kon-
stanzer Konzils namens Poggio Bracciolini stoberte das
Buch, vermutlich wihrend eines Weekendausfluges, in
der St. Galler Klosterbibliothek auf — man sich im
ganzen Abendlande vor Freude kaum zu helfen wufite.
Fiir die Renaissance und die folgende Zeit war Vitruv
geradezu eine Offenbarung. Das beweisen schon die
vielen Neudrucke und Ubertragungen, die gleich nach-
her einsetzten. IHeute konnen wir das nur noch schwer
begreifen, und auch im alten Rom scheint er nicht in
diesem MaBe Schule gemacht zu haben. Er war zwar
bekannt und wurde hin und wieder zitiert und
beniitzt.

Aber jedenfalls bewegt sich Apollodorus von Damaskus,
der groBe Hofarchitekt Trajans, — um nur ein Beispiel
zu nennen — im allgemeinen viel freier und schopferisch
selbstandiger, als einer Abhingigkeit vom Geiste
Vitruvs zukommen diirfte. Sein Trajansforum mit den
zwel schwungvollen Absiden zeugt von originaler
Phantasie, und die berithmte Donaubriicke unterhalb
des eisernen Tores, die wir von Miinzen und einem
Relief der Trajanssiiule her kennen, hat erst recht nichts
Modulhaftes an sich. Und wenn er wirklich das Pan-
theon gebaut hat, wie eine allerdings unverbiirgte
Version wissen will, so wiirde er den Vitruv tausend-
fach iibertroffen haben. Doch Apollodorus war kein
Theoretiker, hichstens ein Kritiker, der sich in seinem
spitern Leben iiber den Venus- und Roma-Tempel
Hadrians einmal abfillig auslieB. Vermutlich war ihm
die Beziehungslosigkeit von Zellawélbung und monu-
mentaler Giebelform doch zu unklassisch und dilettan-
tisch vorgekommen. Er zog sich die Ungnade des
kaiserlichen Bauherrn zu, wurde verbannt und schlief3-
lich hingerichtet.

Kehren wir also zum Theoretiker Fitruv zuriick. Ohne

266

Anspruch auf Vollstindigkeit moge eine kurze Uber-
sicht seiner Schrift, ihrer spitern Verbreitung wegen
als nicht unwichtige Erginzung, folgen. Jedes der
zehn Biicher, die er iibrigens erst im hohen Alter nach
abgeschlossener «Praxis» ungefihr in den Jahren
25 bis 23 v. Chr. geschricben hat, beginnt mit
ciner etwas selbstgefilligen Muldigung an den Kaiser
Augustus.

Das erste Buch handelt zuniichst von der Architekten-
bildung. Wer diesen Beruf ergreifen will, miisse vor
allem talentiert sein, ferner stilistisch gebildet zur
Abfassung schriftlicher Aufzeichnungen, er miisse
Kenntnisse der Geschichte, Philosophie, Musik (Ton-
gesetze), Heilkunde (Hygiene), Rechtskunde (Bau-
polizei), Sternkunde (Himmelsrichtung, Uhren) und
endlich der Mechanik und Ballistik (Wurf- und Kriegs-
maschinen) haben. Vitruv fiigt groBziigig bei, daB der
Architekt alle diese Dinge nicht a fond, so wie der
FFachspezialist, kennen miisse. Ein ungefihrer Begriff
geniige, daB er Bescheid wisse und mitreden konne.
Soviel ist thm von den Griechen geblieben, die es von
jeher gegen das Banausentum, das bornierte Fach-
minnertum, gehabt haben, daB er den Architekten
nicht zum Fachbiiffel degradieren wollte. Wir werden
an anderer Stelle Gelegenheit haben, auf dieses wich-
tige Thema der Bildung zuriickzukommen. Im gleichen
Buch duBert sich Vitruv dann iiber Fragen allgemein
asthetischer Natur, so iiber den MafBstab, der sich aus
dem Verhiltnis der einzelnen Teile ergebe, sowie iiber
Symmetrie, Eurhythmie, Angemessenheit, MaBhalten.
Den Schluf3 bildet eine Betrachtung iiber die Anlage
von Stidten.

Schon aus diesem ersten Buche mit dem historisch wert-
vollen dsthetischen Exkurs ersicht man die Zwang-
losigkeit in der Anordnung des Stoffes. Ziemlich wahl-
los geht das auch in den folgenden Biichern so weiter.
Buch zwei: Die berithmte Urhiitte, die in spitern
Theorien immer wieder als genetischer Demonstra-
tionsversuch von Architektur auftaucht, wird kombi-
niert mit einer Aufzihlung und Beschreibung von
verschiedenen Baumaterialien und ihren Eigenschaften,
Ziegel, Sand, Kalk, Mauerwerk, Holz. Das dritte und
vierte Buch behandeln die Tempelgattungen und Sau-
lenordnungen nach ihren Modulverhiltnissen. Das
EbenmaB der guten Proportion wird als Zusammen-
stimmung der Teile innerhalb eines Ganzen erklirt,
einem wohlgebildeten Menschen #hnlich. Das fiinfte
Buch bringt die 6ffentlichen Gebiude, Forum, Basilika,
Theater. Hier werden die IHarmonielehre der Musik,
ein Gebiet, das von jeher in Bezichung zu den Gesetzen
der bildenden Kunst gebracht wurde*, und Probleme der
Akustik beriihrt, wobei die damals schon aktuellen

Lautverstirker in Form von SchallgefiBen nicht

* Eine schone Stelle in Platos Timéus weist auf den Auge
und Ohr verbindenden Rhythmus seelischer Bewegung
hin, in welchem wir sowohl die Harmonie der T6éne horen
als auch das schaubar Schone des Alls sehen und bewundern.



Donder Yrciceceur, dasj. Cap.

193

Nugenfcheinliche igur der Slidma(fung Stenfchliches €81-
pars invechter Proportion ond Symmetria/Seomes
trifcher weiff abgetbeilet.

A

HHIE

[ [2 [

h
19|

AT

AN

N
NN
N

NN
AN

b

N
N
e

’\
N
=Y

il
A
X

>

o<t
7

9

NEZE,

T H

& Gl AT

75
)

e ettt
d
N

Al

4
7
\

w S RDMN
2 W
1
H

LI <

/
LI
qCEUS

LR R e

(R

AN

e At
/ 5

d ¥

\

7%

obenangescigter geftalt geviffenBaft/alfo dag ex inden punceen su fiehen Fomme,.dars
durch dieswerch Sinides Dafengesogen ond die \})erpenoimlatabge?clgmtte_n 1erden
fol fo wir D2oben mit B verseichnet Baben in folcher Linirucke mitdem foim veiffen

Proportionsschema des menschlichen Korpers nach Vitruv. Aus «Vitruv, erstmals verdeutscht und in Druck verordnet durch
Dr. Gualtherum H. Rivium medic. et mathem. Gedruckt zu Basel durch Sebastian Henricipetre 1548»

fehlen. Es folgt die einsichtige Bemerkung iiber die
gleichbleibenden Grofien (Treppenstufen, Gangbreiten,
Sriistungshohen usw.) bei grofen und kleinen Thea-
tern, alsauferhalb des Proportionsgesetzes stehend.Nach
einer Empfehlung von Quadratur und Triangulatur
zur GrundriBvermessung, die eine beim griechischen,
die andere beim romischen Theater iiblich, schlieBt das
Buch mit den Biadern. Das sechste Buch ist dem Privat-
haus gewidmet. Der Bauplatz ist vor allem zu heachten.
Beim GrundriB der Atrien werden Verhiltnisse wie

5, also etwas wie der Goldene Schnitt,

2:3 und 3:
empfohlen. Die Lage der Riaume im Hause richtet sich

gemil ihrer Beniitzung nach der Himmelsrichtung:

Winterspeisesile und Biader gehéren nach Siidwest,
Sommerspeisesile nach Nord, ebenso Gemiildegale-
rien und Malerateliers, Schlafzimmer und Bibliotheken
nach Ost usw. Das siebente Buch spricht von der Be-
handlung der Farbe und der Wandmalerei, ein-
schlieBlich des Estrichs und Kalkverputzes. Das achte
behandelt die Wasserbeschaffung (Vitruv hatte selbst
die Wasserversorgung Roms durchgefiihrt). Das neunte
Buch bringt die jedem Bauhandwerker gelaufige Kon-
:5) in Verbin-
dung mit einer Erklirung des Pythagoreischen Lehr-
satzes, erzihlt dann die Fabel von der Entdeckung des
spezifischen Gewichts und verbreitet sich iiber Dinge

struktion des rechten Winkels (3 : 4

267



der Astronomie und zuletzt iiber Sonnen- und Wasser-
uhren. Das zehnte Buch handelt ausschlieBSlich von
Maschinen und Instrumenten.

Hort sich auch manches etwas trocken nund hélzern an,
so darf man es Vitruy nicht vergessen, daf3 er fiir die
Kunstgeschichte und Archiologie Wertvolles geleistet
hat. Durch ihn erst konnte man sich ein Bild machen
von der Entwicklung der Wandmalerei im Altertum.
Bis in die neueste Zeit blieh er ein Helfer und Deuter
bei romischen Ausgrabungen, gleich wie es Pausanias
fiir Griechenland ist. Und was seine Einstellung zur
Architektur im besonderen betrifft, so diirfen wir das
Urteil getrost einem kritischen Vertreter der Kunst-
theorie im 19. Jahrhundert iiberlassen, der in der Zu-
sammenfassung von Kiinstlerischem und Technischem,
von Kunstform und Zweckform, Tempel und Maschine
eine durchaus positive Eigenschaft Vitruvs erblickt, In
Sempers «Bemerkungen zu des M. Vitruvius Pollio
10 Biicher der Baukunst» findet sich folgender Passus:
«Jene Erweiterung des Gebiets der Kunst zu bauen
iber alles Technische und das Unterordnen der ver-
schiedenen Zweige der Kunst und der Technik unter
die Baukunst ist der Gegensatz zu dem, was unsere
Techniker aus der Architektur machen wollen, nim-
lich eine im Grunde iiberflissige Putzlieferantin fir
Formen, die vorher ohne sie bestimmt wurden. Damals
war die Kunst noch nicht von der Wissenschaft abge-
lést, cin jeder, der ein Werk zu schaffen hatte, behielt
die drel unzertrennlichen Eigenschaften gegenwirtig:
Festigheit, Zweckmdftigheit, Schonheit, und in letzterer
fand er meistenteils den Schliissel und das MaB fiir die
beiden andern, indem der ahnende Schonheitssinn allein
die schwierigsten und transzendentalsten dynamischen
Probleme und Ausdriicke, vor denen unsere Wissen-

schalt zuriickschreckt, zu integrieren vermag.»

Gewif ist Vitruv als Theoretiker ein Kind seiner Zeit
und seines Volkes. Er schopft aus verschiedenen Quellen.
Liebe und Verehrung fiir die Klassik, eine maBvolle
Mitte verniinftigen Gefiihls und das zweckmiBig Prak-
tische, das Hand in Hand geht mit einem gesunden
Materialismus und Naturalismus, kennzeichnen seinen
mehr instinkthaften als bewuBt gewollten Eklektizismus.

Und doch hat nicht der mit Macht nun einsetzende Natu-
ralismus der Formenkunst der Griechen und Romer
den eigentlichen Todessto3 versetzt. Natur war nie
ohne GesetzmaBigkeit zu denken. Mit ihr hiitte sich die
Kunst des Moduls ganz wohl arrangieren kénnen. Ihre
Formen wiren einer allgemeinern GesetzmilBigkeit
unterworfen geblieben. Denn selbst nach Plato hat
Natur irgendwelchen « Anteil am MafB und am Wesen
der Proportion» (Philebus).

Aber mit dem Beginn unserer Zeitrechnung wird das
Gewicht immer mehr von auflen nach innen verlegt, in
Geisteszonen, die iberhaupt keine MeBbarkeit mehr zu-
lassen. Die Stoa und das Christentum bereiten den
Boden fiir die Kunst und die Kunsttheorie der nichsten

268

Jahrhunderte. Schon bei Plotin, einem Philosophen des
3. Jahrhunderts nach Chr., ist die Aufhebung der
duBerlich normativen Kunsteinstellung zur Tatsache
geworden. Nicht mehr in der Symmetrie, worunter
ganz allgemein die gute Proportion zu verstehen ist,
liege die Schonheit, sondern in der géttlichen Idee, an
der das Kunstwerk teilhabe. Schonheit sei Abglanz des
Geistigen. Das Eidos (Idee) ist bei Plotin die kiinst-
lerische Vision, also nach unserem Begriff etwas Sub-
jektives. Nicht weil es Formen, sondern « Form» hat,
1st das Kunstwerk schén. Diese Art von Form, bei
Plotin «Iindon Eidos» genannt, taucht spéter wieder
an dhnlich bezeichnenden historischen Wendepunkten
auf, so bei Shaftesbury als «inward form» und als
«innere Form» im Sturm und Drang bei Goethe
(Otto Walzel). Fiir Plato waren die Ideen noch im-
materielle Substanzen; Plotins Ideenwelt ist nur, so-
fern sie gedacht wird. Die «konkrete» Kunst plato-
nischer Observanz, die trotz ihrer mathematischen
Abstraktionen dieses Epitheton einmal mit Recht ver-
dient, weicht einer vollig verinnerlichten Wesensschau,
ohne jegliche formale Pritentionen.

Weiter kann man von Plato und den Griechen nicht
abriicken. Der griechische Tempel war der Idee nach
urspriinglich ein kubischer Block mit wohl propor-
tionierten Reliefflichen. Immer mehr hatten sich mit
der Zeit die umlaufenden Sdulenreihen davon abgelést,
bis sie zur breiten Halle wurden, in die das Leben von
auBlen hineinflutete. Die Freude an Formen und Far-
ben, an der «bedingungsweisen» (relativen) Schénheit
der Natur setzte ein. — Jetzt aber hatte man auf einmal
genug von der AuBenwelt. Mit ihr fielen auch die
strenge IForm und die Proportion und mehr oder
weniger alles, was das Auge anging. In sich gekehrt,
suchte man das Heil in metaphysischen Regionen.

Wir sehen im Geiste schon die ganze «formlose» Ent-
wicklung der folgenden Epochen vor uns: Die Heils-
symbolik  frithchristlicher Mosaiken und die gebets-
hafte Einstellung romanischer  Architekturplastik
(J. Gantner), zwei Marksteine auf dem Wege dieser
Entwicklung — sie fulen beide irgendwie auf der Eso-
terik plotinischer Gnosis. Der hemmungslose AusfluB3
dieser Geistesstromung konnte sich zwar freilich nicht
innerhalb der bildenden Kunst restlos realisieren, da
diese doch immer irgendwie mit materieller Ver-
duberlichung, d. h. mit einem Minimum von Form-
gestalt verbunden bleibt. Wir diirfen jenes vergeistigte
Extrem aber vielleicht in der gefithlvollen Hingabe
mystischer Ekstase erkennen, wie sie die religiose Welt
des 13. Jahrhunderts zur Erscheinung brachte.

Kann man nun angesichts dieser Wandlung der Ein-
stellung, wie wir sie um Plotin herum feststellten, in
der Kunst von einem Verfall oder mangelndem Konnen
reden? Wohl kaum. Gilt doch hier der Satz, da8 jede
Zeit die Kunst hat, die sie will oder braucht. Theorie
und Praxis, einander beférdernd und befruchtend,
bringen nur das hervor, was in der Luft liegt.



	Die Theorie der Baukunst : Wandlungen der Architektur-Theorie und -Praxis im Altertum

